# Selected Writings of Hratch Bartikyan

2.

H. M. Bartikyan, the world-renowned Armenian Byzantinist, published these 41 studies and mongraphs in a variety of journals and books between the years 1958 and 1998.

Articles from the journal Lnupth huuunuluuluuluuluuluuluhultinh Lraber hasarakakan gitut'yunneri [Bulletin of Social Sciences] (Erevan, Armenia)

Дигенистика в курдском эпосе о Златоруком хане? [Digenistica in the Kurdish Epic about the Khan with the Golden Arm?], 1(1967), pp. 47-54, in 8 pdf pages.

Об одной важной конъектуре в "Советах и рассказах" Кекавмена [About One Important Emendation to Kekaumenos' *Strategikon*], 8(1968), pp. 116-119, in 4 pdf pages.

<u>Մատթեոս Ուռիայեցու "Ժամաևակագրության" մեջ հանդիպող մի քանի</u> <u>բյուզանդական տերմինների մասին [Regarding Some Byzantine Terms Encountered in Matt'eos Ur'hayets'i's *Chronicle*], 3(1969), pp. 72-77, in 6 pdf pages.</u>

<u>О двух византийских военных терминах восточного происхождения [Regarding Two Byzantine Military Terms of Eastern Origin], 8(1970)</u>, pp. 67-77, in 11 pdf pages.

<u>PJnLquunhu L <ujuunwul [Byzantium and Armenia]</u>, 3(1971), pp. 26-35, in 10 pdf pages.

<u>О владелице рукописи "Советов и рассказов" ("Стратегикона") Кекавмена [On the Owner of the Manuscript of Kekaumenos' "Advice and Histories" (Strategikon)</u>], 1(1973), pp. 75-78, in 4 pdf pages.

<u>Еще раз о происхождении имени "Павликиане" [Again on the Origin of the Name "Pavlikian/Paulician"]</u>, 2(1973), pp. 85-90, in 6 pdf pages.

<u>Հայագիտական Այութեր բյուզանդագիտական նոր հանդեսում [Armenological Materials in a New Journal of Byzantine Studies]</u>, 3(1973), pp. 99-104, in 6 pdf pages.

О болгарском войске в Васпуракане в последних годах царства Арцрунидов [Concerning a Bulgarian Army in Vaspurakan in the Last Years of the Artsrunid Kingdom], 10(1973), pp. 88-96, in 9 pdf pages.

<u>Некоторые замечания о "Советах и рассказах" ("Стратегиконе") Кекавмена [Some Observations about Kekaumenos' "Advice and Histories" (Strategikon)</u>], 2(1974), pp. 71-88, in 18 pdf pages.

<u>О феме Иверия [On the Theme of Iberia]</u>, 12(1974), pp. 68-79, in 12 pdf pages.

<u>Несколько конъектур к сочинению Кекавмена "Советы и рассказы" ("Стратегикон") [Some Emendations to Kekaumenos' Strategikon</u>], 6(1975), pp. 55-61, in 7 pdf pages.

Об армянской памятной записи в грузинской рукописи, содержащей типик Григория Пакуриана [About the Armenian Colophon of Gregory Pakurianos in a Georgian Manuscript], 7(1978), pp. 97-101, in 5 pdf pages.

<u>Պավլիկյաև շարժմաև գաղափարախոսությունը [The Ideology of the Paulician Movement]</u>, 8(1979), pp. 94-101, in 8 pdf pages.

<u>Գրիգոր Բակուրյանի "Կանոնադրության" մեջ հիշատակվող ANIΔPYTON ΕΘΝΟΣ–ի (անկայուն ժողովրդի) մասին [Reference to ANIΔPYTON ΕΘΝΟΣ ("unstable people") in the Canons of Gregory Pakurianos]</u>, 7(1980), pp. 72-79, in 8 pdf pages.

<u>Движение тондракитов в Византии [The Tondrakid Movement in Byzantium]</u>, 9(1980), pp. 58-68, in 11 pdf pages.

О протоболгарских надписях ханов Крума (803-814) и Омуртага (814-831) и некоторых вопросах организации раннеболгарского государства [On the Proto-Bulgarian Inscriptions of Khans Krim (803-814) and Omirtag (814-831) and Some Questions about the Organization of the Early Bulgarian State], 4(1981), pp. 67-77 in 11 pdf pages.

<u>Разрешение проблемы мардаитов [The Solution to the Problem of the Mardaites]</u>, 2(1983), pp. 66-82, in 17 pdf pages.

Роль игумена филиппопольского армянского монастыря Иоанна Атмана в армяно-византийских церковных переговорах при католикосе Hepcece IV Благодатном (1166-1173) [The Role of John Atman, Higoumenos of the Armenian Monastery of Philippopolis in Armeno-Byzantine Ecclesiastical Negotiations under Catholicos Nerses IV the Gracious (1166-1173)], 6(1984), pp. 78-88, in 11x pdf pages.

<u>Թեոդորոս Մոպսուեստացու ΜΑΣΤΟύΒΙΟΣ-ի և բյուզանդական "Մաշտոցյան" տոհմի մասին (X դար) [Regarding Theodoros, Bishop of Mopsuestia, and the Byzantine Family "Mashtots" (X century)</u>], 7(1984), pp. 74-76, in 2 pdf pages.

<u>Աղակդավորական շարժումները Հայաստանում ըստ միջնադարի հայ և օտար հեղինակների (IV-V դդ.) [Heretical Movements in Armenia according to Medieval Armenian and Foreign Authors (4th-5th Centuries)]</u>, 10(1984), pp. 83-93, in 11 pdf pages.

<u>К разгадки о "славянском" происхождении основателя македонской династии Василия I (867-886 гг.) [Toward a Solution to the Problem of the "Slavonic" Origin of Basil I (867-886), Founder of Macedonian Dynasty]</u>, 7(1985), pp. 47-54, in 8 pdf pages.

Мнимое упоминание "картлийской царицы" в армянской надписи из Атенского Сиона [The Supposed Reference to the "Queen of Kartli" in the Armenian Inscription from Ateni Sioni], 2(1986), pp. 75-80, in 6 pdf pages.

<u>Еще раз об армянской надписи из Атенского Сиона [Once More on the Armenian Inscription from Ateni Sioni]</u>, 8(1986), pp. 68-74, in 7 pdf pages.

<u>О связях монастыря Григория Пакуриана с Арменией [On the Connections of the Monastery of Gregory Pakurianos with Armenia]</u>, 6(1988), pp. 52-56, in 5 pdf pages.

<u>"Բյուզակդակակ" խուռամյանները և Հայաստանը [The "Byzantine" Khurramis and Armenia],</u> 12(1989), pp. 3-14, in 12 pdf pages.

<u>Բյուզանդիան և հայ պետականությունը X-XI դդ. [Byzantium and Armenian Statehood in the 10th-11th Centuries]</u>, 1(1996), pp. 17-29, in 13 pdf pages.

<u>Բյուզանդիան և հայ պետականությունը X-XI դդ. [Byzantium and Armenian Statehood in the 10th-11th Centuries]</u>, 2(1996), pp. 15-25, in 11 pdf pages.

<u>Կատիկանի առաքելական գրադարանի XVII դարի Անանունը և Ֆիլիպուպոլսում ռուսական կայսրության հյուպատոս Ն. Գերովը Բուլղարիայի հայության և Պավլիկյանների մասին. Lրաբեր Հասարակական Գիտությունների [The XVII century Anonymous in the Vatican Apostolic Library and N. Gerov (Consul of the Russian Empire in Philippopolis) on Bulgarian Armenians and Paulicians], 3(1998), 3-16, in 14 pdf pages.</u>

Articles from the serial **Pulptp Uumtlumnulp Banber Matenadarani** [Journal of the Matenadaran] (Erevan, Armenia)

<u>Եվստաթիոս Բոյիլասի կտակը (1059 թ.) որպես Հայաստանի և Վրաստանի պատմության կարևոր սկզբնաղբյուր [The Will of Eustathius Boilas (1059) as an Important Primary Source for the History of Armenia and Georgia]</u>, volume 5 (1960), pp. 393-430, in 38 pdf pages.

"Narratio de rebus Armeniae" hունարեն թարգմանությամբ մեզ հասած մի հայքաղկեդոնական սկզբնաղբյուր [Narratio de rebus Armeniae, an Armenian-Chalcedonian Primary Source Which Has Reached Us in Greek Translation], volume 6 (1962), pp. 457-470, in 14 pdf pages. This is Bartikyan's modern Armenian translation of an early 8th-century source which originally was written in Armenian, but has survived only in Greek. <u>Արատոս Սոլացու (hուևարեն) կամ (Էլի hուևարեն) աշխատության հին հայերեն</u> <u>թարգմանությունը [The Old Armenian Translation of Aratus of Soli's Greek Work]</u>, volume 7 (1964), pp. 331-363, in 34 pdf pages.

<u>Աևաևիա Շիրակացուն վերագրվող "Ժամանակագրության" և նրա բանաքաղի հարցի</u> 2<u>ուրջ [The *Chronology* Attributed to Anania Shirakats'i and the Question of Its Compiler], volume 8 (1967), pp. 57-77, in 22 pdf pages.</u>

<u>Մեծ Լավրայի առաջևորդ (պռոտոս) Թեոկտիստոսի հայերեն ստորագրությունը [The Armenian Signature of Theoktistos, the Director (Protos) of the Monastery of the Great Lavra</u>], volume 11 (1973), pp. 68-72, in 7 pdf pages.

<u>Արատոս Սոլացու և Պողոս Աղեքսադրացու աստղաբաշխական երկերի հին հայերեն</u> <u>թարգմանությունը [The Old Armenian Translation of the Astrological Works of Aratus of Soli and Paul of Alexandria</u>], volume 12 (1977), pp. 137-162, in 26 pdf pages.

Bartikyan's writings from:

**<**wj σηηηήη ψωσύνιρην Hay zhoghovrdi patmut'yun [History of the Armenian People], volume 2 (Erevan, 1984). Devoted to the third-ninth centuries.

Bazhin B. Hay zhoghovrdi payk'are" Sasanyan Irani ev byuzandakan kaysrut'yan tirapetut'yan dem V-VII darerum [Part 2. The Armenian People's Struggle against the Domination of Sasanian Iran and the Byzantine Empire], pp. 216-250, in 39 pdf pages. Contents include:

- 10. Byuzandakan Hayastani k'aghak'akan ev sots'ial-tntesakan drut'yune" naxk'an Hustinianos A-i r'eformnere" [Byzantine Armenia's Political and Socio-Economic Situation before the Reforms of Justinian I].
- 11. Hustinianos A-i varch'ak'aghak'akan u r'azmakan mijots'ar'umnere" byuzandakan Hayastanum ev hayeri e"ndvzumnere" kaysrut'yan dem [Justinian I's Administrative-Political and Military Measures in Byzantine Armenia and the Armenians' Uprisings against the Empire].

Bazhin G. Hayastann arabakan xalifayut'yan tirapetut'yan nerk'o ev hay zhoghovrdi payk'are" ankaxut'yan hamar VII-IX darerum [Part 3. Armenia under the Domination of the Arab Caliphate and the Armenian People's Struggle for Independence in the 7th-9th Centuries], pp. 389-415, in 31 pdf pages. Contents include:

17. Pavlikyan sharzhume" Hayastanum VII-IX darerum [The Paulician Movement in Armenia in the 7th-9th Centuries].

Bartikyan's writings from:

**Հայ ժողովրդի պատմություն** Hay zhoghovrdi patmut'yun [History of the Armenian People], volume 3 (Erevan, 1976). Devoted to the ninth-fourteenth centuries.

Bazhin A. Hayastane' Bagratunyats' zhamanakashrjanum [Armenia in the Period of the Bagratids], pp. 141-154, in 16 pdf pages.

11. Bagratunyats' petut'yan hasarakakan-k'aghak'akan chignazhame" ev ankume" [The Socio-Political Crisis and Collapse of the Bagratid State].

<u>Bazhin D. Hayastane'' Byuzandakan ev Seljukyan tirapetut'yan zhamanakashrjanum</u> [Armenia in the Period of Byzantine and Seljuq Domination], pp. 427-439, in 15 pdf pages.

25. Hayastane" Byuzandakan tirapetut'yan nerk'o [Armenia under Byzantine Domination].

Five volumes from the important series *Ounup unpjnlpltpp <ujuuunuulp ll hujtph uuuplu O'tar aghbyurnere" Hayastani ev hayeri masin [Foreign Sources on Armenia and the Armenians]* contain modern Armenian translations of Byzantine sources, together with invaluable introductory studies and scholarly notes. All five volumes are the work of the great Byzantinist Hratch Bartikyan. Available at Internet Archive for reading online and/or downloading in various formats:

<u>Prokopios Kesarats'i [Procopius of Caesarea]</u> (Erevan, 1967), in 384 pdf pages.

Kostandin Tsiranatsin [Constantine Porphyrogenitus] (Erevan, 1970), in 444 pdf pages.

Hovhannes Skilits'ea [John Skylitzes] (Erevan, 1979), in 525 pdf pages.

T'eop'anes Xostovanogh [Theophanes Confessor] (Erevan, 1983), in 415 pdf pages.

<u>T'eop'anesi Sharunakogh [Theophanes Continuator]</u> (Erevan, 1990), in 438 pdf pages.

Compiled by Robert Bedrosian, 2019

This material is presented solely for non-commercial educational/research purposes

#### Р. М. БАРТИКЯН

# ДИГЕНИСТИКА В КУРДСКОМ ЭПОСЕ О ЗЛАТОРУКОМ ХАНЕ?

872 год. Византийским войскам после многолетних и упорных сражений удается разбить грозных еретиков-павликиан и преодолеть большую для Византин опасность на ее восточных границах. Столица еретиков, знаменитая Тефрика (Дивриги), превращается в руины; трагический конец постигает и опаснейшего врага Византии, вождя павликцан Хрисохира. Попав в осаду в местности Ватириакс, недалеко от Тефрики, он становится жертвой копья предателя Пулада. Византийские воины отрубают голову Хрисохиру и в качестве дара посылают византийскому императору Василию I Македонянину (867—886 гг.), который, желая отомстить грозному вождю еретиков, вонзает в нее три стрелы!

Война против еретиков была чрезмерно трудной для византийцев. Все началось после того, как на территории Византии начались суровые гонения павликиан и еретики были вынуждены перейти границу и найти убежище у арабов. Переход навликиан во главе с ересиархом. Сергием на сторону арабов произошел, видимо, в начале 30-х годов IX ьека. Принял их эмир города Мелитены (Малатии) Омар ибн Абдаллах ал-Акта. Он отвел беженцам для жительства город Аргаус (Аргован), но затем павликиане построили еще ряд крепостей и городов, из которых самым крупным был город Тефрика, их столица<sup>2</sup>.

Война еретиков против Византии приняла особенно большие масштабы при военачальниках павликиан Карбеасе, а после смерти последнего в 863 г. его зяте Хрисохире. Карбеас раньше служил в византийской армии и имел чин протомандатора, но после того, как при гонениях павликиан императрицей Феодорой был убит его отец, исповедавший веру еретиков, Карбеас был вынужден бежать и во главе с 5000 еретиков нашел убежище у арабов. Он лично представился арабскому халифу и заключил с ним военный союз против Византии<sup>3</sup>.

Хрисохир оказался более упорным и дерзким. Он со своими войсками дошел до Никии и Никомидии, даже до Эфеса, где превратил церковь св. Иоанна Предтечи в конюшню для своих лошадей. Император Василий I Македонянин обратился к нему с призывом прекратить войнут но получил гордый ответ, засвидетельствованный в «Истории» Генесия, что если он желает мира, то должен отказаться от своих восточных владений, иначе павликиане постараются свергнуть его с престола<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Theophanes Continuatus, Bonnae, 1838, pp. 271-276.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Petri Siculi Historia Manichaeorum, Migne, Patrologia graeca, t. 104, cap. XLII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theophanes Continuatus, p. 166-167.

<sup>4</sup> Genesii Regum, Bonnae, 1834, p. 121-122.

Карбеас и Хрисохир, как и мелитенский эмир Омар ибн Абдаллах ал-Акта, долго воспевались как еретиками, так и арабами, и не случайно что они нашли свое отражение в знаменитом византийском эпосе о Дигенисе Акрите. Дедом главного героя, Дигениса, был Хрисохир, а праделом его—мелитенский эмир Омар ибн Абдаллах ал-Акта. Что касается Карбеаса, то он также упомянут в эпосе. Он выступает в нем в качестве дяди отца Дигениса.

Два крупных византиноведа — армянин Н. Адонц и бельгиец А. Грегуар—доказали, что византийский эпос был создан в среде еретиков-павликиан, и для подтверждения своего тезиса они привели немало серьезных аргументов<sup>5</sup>. Как ни сильна была реакция ряда других византиноведов против этого тезиса<sup>6</sup>, дальнейшие исследования выявили новые факты в пользу предположения Н. Адонца и А. Грегуара<sup>7</sup>.

В сражениях павликиан и арабов против византийцев принимали участие, по всей вероятности, и курды. Об этом можно догадаться по свидетельству Продолжателя Феофана (Х век). Вот что он пишет, описывая события 873 года:

«Оттуда он (т. е. Василий I Македонянин.—Р. Б.), перейдя гору Аргей (теперь Эрджиас даг) и дойдя до Кесарии, получил из Колонии и Лула благие вести о победах, за которыми следовали и вещественные доказательства—множество трофеев и военнопленных—и из крепостей Тарса, и из манихейских (т. е. павликианских.— Р. Б.) городов. Сюда была привезена и большая толпа курдов (плайтом одим том Комстом), которую царь приказал зарезать..., так как войско было очень обременено (добычей) и царь не хотел иметь обузу»<sup>8</sup>.

То обстоятельство, что курды были взяты в плен, говорит о том, что они оказали сопротивление империи, а в это время они могли воевать против Византии только в союзе с павликианами и арабами, следовательно, курды имели связи с павликианами, возглавляемыми Карбеасом и Хрисохиром, а также с арабами во главе с Омаром ибн Абдаллах ал-Акта. На этом основании можно утверждать, что павликианский эпос о Дигенисе Акрите, где воспевались Карбеас и Хрисохир, с одной стороны, и мелитенский эмир Омар ибн Абдаллах ал-Акта—с другой. не был для курдов чуждым и незнакомым<sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> N. Adontz, Les fonds historiques de l'epopée byzantine Digenis Akritas. Etudes arméno-byzantines, Lisbonne, 1965, p. 16 sqq.; H. Grégotre, <sup>(1)</sup> Διγενής Απρίτας, <sup>(1)</sup> Βυζαντίνη έποτοια στην ίστορία και στη ποιηση. New York, 1942, p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Digenes Akrites, Edited with an introduction, translation and commentary by J. Mavrogordato, Oxford. 1956, p. lxiv sq.

<sup>7</sup> См. Р. М. Бартикян, Заметки о византийском эпосе о Дигенисе Акрите, Византийский Временник, том XXV, 1964, стр. 148—160.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Theophanes Continuatus, p. 263.

<sup>9</sup> Мы имеем определенные данные о том, что древние легенды и песни, распространенные среди живущих на данной территории армяи, были знакомы и курдам. Мы имеем в виду легенду о Торке-Ангеле, о чем упоминает курдский историк Шереф эд-дии (см. Р. М. Бартикян, Отклики легенды о Торке (Турке) Ангеле в «Шереф наме», Историко-филологический журнал Академии наук Арм. ССР, № 2, 1963; его же, «Замет-

\* \*

Теперь перейдем к народному эпосу курдов.

Среди населяющих районы Среднего и Ближнего Востока курдов широко распространен эпос о Златоруком хане, о построенной им недалеко от озера Урмия крепости Дымдым. Он поется и в наши дни, но впервые опубликован в 1860 г. А. Жаба<sup>10</sup>, русским консулом в Эрзеруме. Несмотря на множество версий эпоса, его костяк в основном един, а содержание довольно просто. События, описанные в эпосе, происходят во времена пранского шаха Исмаила (1502—1524 гг.). Тогда же, говорится в эпосе, жил и хан Абдал, владетель крепости Дымдым. «Он был молод и красив, поэтому его прозвали Златоруким». Против Абдал-хана борется некий перс по имени Аскерхан из провинции Марага. Абдал-хан просит помощи от турецкого паши Вана, но не получает ее. Борьба кончается поражением курдов и гибелью крепости Дымдым.

Интересным в этой версии является то, что Абдал-хан назван Златоруким лишь по причине того, что он был «молод и красив». Сказитель этой версии не знает объяснения, которое дают прозвищу другие. Обращает на себя внимание и то, что эта, записанная Жаба версия является единственной, которая относит события ко времени шаха Исмаила. Во всех остальных версиях в качестве шаха выступает Аббас.

По версии, опубликованной А. Социным<sup>11</sup> в 1890 г., Златорукий хан, имя которого Абдал бек, был вскормлен шахом и стал его верным слугой. Имя шаха упоминается всего один раз, шах Аббас. Хан получает от шаха землю и строит себе крепость Дымдым. Вскоре между Абдал беком и шах Аббасом возникает острый конфликт. Златорукий хан борется саблей и щитом против 32 ханов шаха. Во время осады крепости с помощью предателя курда Махмуда Алакани персы разрушают водопровод, снабжающий крепость водой. Курды, чтобы не попасть живыми в руки врага, решают взорвать крепость.

Как видно, сказитель и этой версии не знает о том, что у Абдал бека одна рука, хотя и именует его Златоруким.

По версии, записанной в 1943 году Г. Джиди<sup>12</sup>, «хан курдов», имя которого не упомянуто, желая покончить с жизнью бродяги, отправляется к персидскому шаху, имя которого также не упоминается, и поступает к нему на службу в качестве табунщика. Однажды он, защищая шахских коней от грабителей, теряет руку. Шах велит изготовить для него золотую

ки о византийском эпосе о Дигенисе Акрите», Византийский Временник, том XXV, 1964). Среди курдов распространен и армянский эпос о Давиде Сасунском (Давите Сасуни) (см. О. Д ж а л и л о в, О некоторых вопросах курдского народного творчества, Историко-филологический журнал, № 4, 1960, стр. 202), который имеет много общего с византийским эпосом о Дигенисе Акрите.

<sup>10</sup> Recueil de notices et récits kourdes, servant a la connaissance de la langue de la litterature et des tribus du Kourdistan, SPb, 1860.

<sup>11</sup> A. Socin, Kurdische Sammlungen.

<sup>12</sup> Курдский фольклор, Запись, перевод, предисловие и примечания Г. Джиди, Ереван, 1947 (на армянском языке).

руку. Затем по просьбе хана шах выделил ему участок земли в районе Дымдыма, где он строит свою крепость, а строителям по окончании работ отрубает головы. Хан пощадил только Махмуда Малагани, который был ему близок. Начинается война между ханом курдов и шахом, которая длится семь лет. Махмуд Малагани становится предателем и сообщает персам местонахождение водопровода. Курдам не хватает воды, но они продолжают бороться .Сказитель говорит, что война продолжается и что крепость Дымдым до сих пор в руках курдов.

По версиям, записанным О. Джалиловым<sup>13</sup>, Златорукий, или Однорукий хан, после долгих странствований по Турции и Ирану, поступает на службу к шаху Аббасу табунщиком. Во время борьбы с грабителями хан теряет руку. По другой, записанной тем же О. Джалиловым версии, хан был слугой эмира города Амедийе и искусным строителем. По приказу эмира он строит минарет, но по окончании постройки эмир отрубает хану руку, чтобы тот не строил больше минареты. После лишсния руки, хан отправляется в Мосул<sup>14</sup>, делает себе золотую руку, которая впоследствии с помощью бога оживилась. С этого времени хан, имя которого в этой версии не упоминается, стал называться Златоруким и одновременно Одноруким. Продолжение этих версий тождественно с данными версии, записанной Социным.

Курдоведы считают<sup>15</sup>, что в эпосе отражены исторические события, происшедшие в начале XVII века, а именно волнения курдов-сунитов, населявших территорию крепости Дымдым в районе Мергавера (Урмия, в Иране), против персидского шаха Аббаса. Как известно, этому восстанию посвятил много страниц в своем сочинении "Тарих-е Аламара-е Аббаси» персидский историк XVII века Искендер бек Туркмен. По его данным, восстание возглавили берадостский князь Эмир-хан<sup>16</sup> и мукринский хан Абдал. Историк пишет, что Эмир-хан до того, как порвал отношения с персидским шахом Аббасом, служил у него и в одной битве потерял свою руку, после чего стал именоваться Эмир-хан Чолах, т. е. Однорукий. Шах сделал для него золотой протез, украшенный драгоценными камнями. Эмир-хан просит у шаха Аббаса землю, на которой строит свою крепость Дымдым. Но скоро возникает большая вражда между

<sup>13</sup> Приношу большую благодарность курдоведу О. Джалилову, любезно предоставившему мне свои записи эпоса.

<sup>14</sup> Шереф эд-дин под 1507—1508 гг. в качестве вали Диарбекира упоминает «Мосульского Эмир-хана», который был в отличных отношениях с шахом Исмаилом. См. Chèref-Nâmeh ou Fastes de la nation kourde par Chèref-ou'ddîne, Prince de Bidlis, traduits du Persan et commentés par F. B. Charmoy, t. II, 1, St.-Pétersbourg, 1873, p. 518.

<sup>15</sup> См. О. Джалилов. Историческая канва курдского героического эпоса «Златорукий хан». Известия Академии наук Арм. ССР, № 10, 1960, стр. 53—64; его же, Курдский героический эпос «Златорукий хан» (Дымдым), Автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата филологических наук, Ленинград, 1961, стр. 8—11.

<sup>16</sup> Не лишнее сказать, что «Эмир-хан» не имя, а титул. У Шереф эд-дина упоминается поименно несколько «Эмир-хан»-ов, живших в разное время. См. Chèref-Nameh. 11, 1, pp. 287, 536 etc.

Эмир-ханом и персидским шахом, вылившаяся в долголетнюю войну, которая окончилась поражением Эмир-хана. Искендер-бек подробно описывает военные действия и поражение курдов<sup>17</sup>.

У меня нет никаких сомнений, что в историческом труде Искендер бека Туркмена, по крайней мере в рассказе о золотой руке Эмир-хана и в описании отдельных сторон его биографии, имеется большая доля народного сказа. Убедиться в этом не так уж трудно, если принять во внимание то обстоятельство, что мне удалось найти в истории курдов точно такого же Златорукого хана, с точно такой же, как у Эмир-хана, биографией, с той только разницей, что он жил ровно за столетие до Златорукого Эмир-хана.

Шереф эд-дин Битлиси написал свою знаменитую «Историю курдов»—«Шереф наме»—в 1597—1598 гг. О дымдымском восстании и о его вожде — Златоруком Эмир-хане он, разумеется, не мог знать. Но он повествует о следующем.

После упразднения государства Ак-Коюнлу (1501 г.) курдский Шех-Сувар-бек, сын Хусейна Али-бека из рода Пазуки, отправляет своего сына Халед бека на службу к сефевидскому шаху Исмаилу. В одной битве Халед бек блеснул своим мужеством и хладнокровием, но потерял руку. Шах Исмаил сделал для него золотую руку, вместо ампутированной, после чего он стал называться Чолах Халед, т. е. Халед Однорукий (точно так, как у Искендер-бека Туркмена назван Эмир-хан—Чолах). С этого времени он стал любимцем шаха и получил от него в дар области Хнус, Маназкерт и Муш. Чолах Халед бек стремится к независимости, желая создать собственное государство—султанат. Сн стал именоваться в «Хутбе» и даже решился чеканить собственную мо нету. Наконец, он порвал отношения с кызылбашами (персами) и подчинился турецкому султану Селиму (1512—1520 гг.). принял участие в знаменитой битве в Чалдыране (1514 г.) на стороне турок, но по возвращении был казнен<sup>19</sup>.

Итак, не подлежит сомнению, что перед нами тот же самый образ Златорукого хана. Это может подтвердить и эпос, ведь в варпанте, записанном Жаба, действия происходят именно во времена шаха Исмаила! И здесь вряд ли мы имеем дело с анахронизмом, как думают курдоведы. И если тот же самый образ начала XVI века появился столетие спустя, то мы имеем полное право предположить, что не исключен и праобраз героя XVI века. Наше предположение становится более правдоподобным, если принять во внимание и другое обстоятельство. В версии, опуб-

<sup>17</sup> Искендер-бек Туркмен. Тарих-е Аламара-е Аббаси, Тегеран, 1335 (1957), стр. 791—797. Относящиеся к теме страницы перевел для меня с персидского иранист А. Папазян.

<sup>18 «</sup>Хутба» — мусульманская молитва, которая читается первой во время пятничной службы; в хутбе воздается хвала богу, Мухаммеду и упоминается имя правящего государя. См. «Книга моего деда Коркута, Огузский героический эпос», перевод акад. В. В. Бартольда, издание подготовили В. М. Жир мунский и А. Н. Кононов, М.—Л., 1962, стр. 260. В данном случае в молитве упоминался Халед бек.

<sup>19</sup> Cheref-Nâmeh, t. II, 1, p. 192-193.

ликованной Жаба, как и в других неопубликованных версиях курдского эпоса его коллекции, говорится, что курдские поэты Факие Тайран (1302—1375 гг.) и Малла Бате (1417—1497 гг.) сочинили поэму о Златоруком хане. А ведь эти поэты жили от 50 до 250 лет раньше дымдымских событий. О. Джалилов, будучи убежденным, что эпос отражает события исключительно начала XVII века, пишет: «Опубликованный (Жаба.—Р. Б.) вариант в прозе и варианты в коллекции не могут принадлежать перу этих авторов (т. е. Факие Тайрана и Малла Бате—Р. Б.), так как они жили за 100—150 лет (sic!) до событий, описанных в эпосе. Нам кажется, продолжает он, что стихотворный вариант «Сказания о битве за крепость Дымдым с кызылбашами, сочиненное Факие Тайраном», принадлежит последователю литературной школы или направления Факие Тайрана, жившему во времена исторического события или знавшему об этом со слов других»<sup>20</sup>.

«Пстория» Шереф эд-дина не говорит в пользу предположения О. Джалилова, а наоборот, подтверждает то, что названные курдские поэты действительно сложили поэму о Златоруком хане задолго до дымдымского восстания 1608—1610 гг., даже задолго до Златорукого Халедбека Шереф эд-дина. Следовательно, можно прийти к выводу, что Шереф эд-дин находится в том положении, что и Искендер бек Туркмен, т. е. пишет историю о Златоруком герое, широко используя народный фольклор, песни народа, восхваляющие некоего Однорукого-Златорукого героя. Образ этого героя в течение веков переходил от одной знаменитой в истории курдов личности к другой<sup>21</sup>.

Но кто же пргобраз Златорукого героя?

Выше было упомянуто об эмире города Мелитены Омаре ибн Абдаллах ал-Акта, грозном противнике Византии и его союзниках павликианинах Карбеасе и Хрисохире, об исторических персонажах, ставших легендарными и воспетыми как в византийском, так и арабском эпосах. Что означает прозвище ал-Акта? Именно «Однорукий». Из византийских авторов Петр Сицилийский, который был современником эмира, называет его Можу срар 1522 (Однорукий, Чолах по терминологии Шереф эд-дина и Искендер бека). А что означает имя его союзника, грозного павликианского вождя—Хрисохир? Именно «Златорукий». Абдал бек отказывается от короны, посланной ему шахом, эпический Хрисохир отказывается от звания патрикия, которое предлагал ему византийский император. Абдал бека предает Мухамед Алакани, подобно тому как предает Хрисохира—Пулад, самый близкий ему человек. Голову Хрисохиру (т. е. Златорукому) отрубают и посылают в подарок Василию I, и го-

<sup>20</sup> О. Джалилов, Курдский героический эпос..., стр. 6.

<sup>21</sup> Н. Марр писал, что сюжеты героических песен курдов все время обновлялись. См. Н. Марр, Еще о слове «Челеби» (К вопросу о культурном значении курдской народности в истории Передней Азии), Отдельный оттиск из «Записок Восточного Отделения Императорского Русского Археологического Общества», т. ХХ, 1911, стр. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Petri Siculi, op. cit., cap. XLI. В «Песне об Армурисе», считающейся ядром эпоса о Дигенисе, эмир Омар назван Κουτσοχερης (см. Н. Grégoire, ук. соч., стр. 203, 209). Данное прозвище как нельзя лучше соответствует персидскому «Чолах».

лову Златорукого Эмпр-хана тоже отрубают и посылают в подарок шаху Аббасу.

Случайны ли все эти совпадения? Думается, что нет. Все вышеупомянутое говорит о том, что важные события, происшедшие в Западной Армении в 60—70-х годах IX столетия, события, которые коснулись также и курдов, оставили память о себе не только у византийцев, армян и арабов, но и живущих там курдов. Песни о храбрости и трагической гибели исторического Омара и Хрисохира (Златорукого) воспевались не только в среде еретиков армян и греков, в среде арабов, вражески относящихся к экспансии Византии, но и курдами. В курдском эпосе образы Однорукого эмира Мелитены и павликианина Хрисохира-Златорукого отнесены к одной личности. И это понятно. Раз он златорукий, можно думать, что ему нехватает одной руки. Отсюда и легенда с потере руки и о золотом протезе.

Исторический Хрисохир, разумеется, не был одноруким, у него была золотая рука не в прямом смысле слова, а в переносном. Но среди простого народа его имя было объяснено именно в прямом смысле и, понятно, нужно было определить, когда и при каких обстоятельствах он ее потерял, кто ему дал «золотую руку». Каждый давал свое объяснение, поэтому в разных версиях курдского эпоса рассказ об этом дается поразному.

Из всего сказанного, разумеется, нельзя сделать вывод, что курды в IX веке исповедывали веру павликиан. Но могли ли курды иметь что-либо общее с павликианами в идеологическом аспекте? Такая возможность, оказывается, не исключена. Еще в 1850 году известный немецкий богослов Август Неандер сделал попытку сличить идеологию богомилов с религией курдов-иезидов<sup>23</sup>. Н. Марр, 60 лет спустя, находил много общего между идеологией павликиан и религиозным учением иезидов<sup>24</sup> и это обстоятельство, может быть, сыграло намаловажную роль в сближении еретиков-павликиан и живущих в соседстве с ними курдов в борьбе прогив византийской экспансии на Востоке.

Принимая в основном выводы О. Джалилова о том, что в курдском эпосе о Златоруком хане, в том виде, в котором он дошел до нас, отражены волнения 1608—1610 гг., считаю необходимым отметить, что в нем имеются многовековые напластования, что его ядро образовалось намного раньше, чем вспыхнуло дымдымское восстание, а именно в конце IX века. Задача курдоведов выявить эти многовековые напластования, указать к какому времени относится то или другое, описанное в эпосе событие, та или другая личность, воспевающаяся в нем, определить, например, что относится к эпохе шаха Аббаса, что к эпохе шаха Исмаила, что к предыдущему времени и что, наконец, осталось от первоначальной версии.

И в заключение хочу подчеркнуть, что я далек от мысли считать первоначальную версию эпоса о Златоруком хане византийским эпосом

<sup>23</sup> Н. Марр, ук. соч., стр. 33-36.

<sup>24</sup> Там же, стр. 36.

в курдской среде. Нет! Эпос о Златоруком хане это курдский эпос, в первоначальной форме которого отразилась общая и для армян, и для арабов, и для византийцев действительность. Византийский эпос дошел до нас в письменном виде (древнейшая рукопись датируется XIV веком), поэтому он правильно отражает эпоху его создания. Курдский же эпос дошел до нас из уст народа, и это главная причина того, что он потерял свой первоначальный облик. Более новые, игравшие важное значение в жизни курдов события в эпосе стали вытеснять древность, но, как мы видели, не полностью.

И, наконец, видимо, мы не имеем права отказать чести видным курдским поэтам Факие Тайрану и Малла Бате в написании поэмы о Златоруком хане на основании песен, воспевающих его среди курдского народа. Вполне возможно, что они не прошли мимо этой замечательной темы, и дальнейшее исследование стихотворных, и именно стихотворных вариантов курдского эпоса с этой точки зрения возможно обогатит наши знания о литературном наследии этих поэтов, ибо не исключено, что отдельные, дошедшие до нас в эпосе стихи принадлежат именно их перу.

#### Р. М. БАРТИКЯН

# ОБ ОДНОЙ ВАЖНОЙ КОНЪЕКТУРЕ В "СОВЕТАХ И РАССКАЗАХ" КЕКАВМЕНА

В 1896 г. В. Г. Васильевский и В. К. Ернштедт опубликовали под названием Сесаителі Strategicon et incerti scriptoris De officiis regiis libellus рукопись XIV—XV вв., хранящуюся ныне в Отделе рукописей Государственного исторического музея в Москве (№ 298). Она состоит из двух частей: первая ее часть озаглавлена "Στρατηγικόν". Вторую часть издатели назвали "Λογος νουθετικος πρός βασιλεα". Они считали, что эта часть принадлежит перу не автора Στρατηγικόν. Основанием для такого вывода послужил, между прочим, и § 242 данного труда. В нем автор обращается к византийскому императору с советом не давать высоких чинов чужестранцам, если они не принадлежат к царскому роду своей страны. По этому поводу он задает императору вопрос: "ведь если почтишь прибывшего εξαγγελοις чужеземца примикерием или стратигом, то какой же чин останется у тебя, чтобы отдать ромею?".

В. Г. Васильевский εξαγγείοις рукописи читает εξ 'Αγγέλης и под этим подразумевает Англию. На этом основании он озаглавленный Λόγοι νουθετικος προι βασιλέα датирует началом царствования Алексея I Комнина (1081—1118 гг.), ибо, по данным Анны Комнины, английские наемные войска прибыли в Византию именно тогда, и так как "Стратегикон" Кекавмена написан до свержения императора Михаила VII Дуки (7 января 1078 г.), то "Стратегикон" и "Λόγος νουθετικος προς βασιλεα"

написаны в разное время и разными людьми<sup>1</sup>.

Французский византиновед П. Лемерль убедительно показал, что обе части написаны рукой одного и того же человека<sup>2</sup>. В связи с этим Лемерль был вынужден остановиться и на чтении  $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$  издателей. Отвергнув их предположение, а именно, что под  $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$  имеется в виду Англия, он вообще в этом месте не видит упоминания географической местности и предлагает  $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$ 

<sup>1</sup> Cecaument Strategicon ..., p. 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Lemerle, Prolégomènes a une edition critique et commentée des "Conseils et Recits" de Kékauménos, Bruxelles, 1960, р. 5 sq. Ср. Г. Г. Литаврин, А. П. Каждан, По поводу книги П. Лемерля О "Советах и рассказах" Кекавмена, Византийский Временник, том XX, 1961, стр. 280.

βασιλικού γένους), о котором речь шла в начале данного предложения указанного источника.

По законам греческого языка употребление в данном контексте предлога є; конечно, возможно, хотя здесь, если согласиться с конъектурой Лемерля, ожидалось бы не 🚉, а 🕬. как в предыдущем случае ("από βασιλικου γένους, следовательно, από αγέλης, скорее απ'αγελης). Но данная конъектура вызывает сомнения, во-первых, потому, что αγέλης и Αγγελης не звучат одинаково, чтобы видеть в нем ошибку, допущенную писцом из-за созвучия этих слов. Греки букву "ү" и в интересующую нас эпоху произносили не так, как произносим ее мыне греки (г). Они ее перед "в" произносят "й", अүв үчитают как файелис", а не "агелис". По есть более веские причины сомневаться в правильности данной конъектуры. Об этом подробно писали Г. Г. Литаврин и А. П. Каждан в своей рецензии. Считаю необходимым привести их соображения по этому поводу полностью. "В связи с этим, пишут они, следует сказать и о конъектуре Лемерля с хүсхүс (р. 63. 105), вместо έξ 'Αγγελης издателей и έξαγγελοις подлинника (р. 95. 7-8 et nota). Как известно, упоминание о появлении в Византии наемников, прибывших "из Англии", служило уже для В. Г. Васильевского основанием датировать составление памятника 1080-1081 гг., ибо Анна Комнина упоминает о прибытии английских воинов в Византию именно под 1081 г. П. Лемерль справедливо подвергает сомнению конъектуру издателей. В самом деле, текст гласит: "Чужеземцев, если они не из царского рода (έπο τοῦ βαπιλικου γένους) своей страны, не возводи в большие чины (віт реталаς афіас) и не вверяй им больших полномочий (ратада; аруа;), ибо, поступая таким образом, конечно, унизишь и себя самого, и архонтов ромейских: если почтишь прибывшего из Англии (हेर् 'Аүүзүүс) чужеземца примикерием или стратигом3, ты сделаешь его [своим] врагом" (р. 95. 4-9). "Е; 'Лүүзілді, — продолжают Литаврин и Каждан, кажется, действительно плохо увязывается с контекстом: как мы видели, "чужеземцы" у Кекавмена -и "франки", и "германцы", и "варяги", а отнюдь не специально только "англичане". Но это и не "чужеземцы" ἐξ αγέλης ("из толпы", "из низов", "из простонародья"). Пепонятно, во-первых, почему иноземцу "царского рода" противопоставляется, по мнению Лемерля, иноземец-простолюдин, к тому же, как следует из дальнейшего текста (р. 95, 9-15), простолюдин, известный в кругу знати той страны, откуда он прибыл. Во-вторых, если мы примем конъектуру Лемерля, можно заключить, что чужеземца из "царского рода" (в противоположность простолюдину) можно сделать стратигом, что противоречит

<sup>3</sup> Г. Г. Литавриным и А. П. Кажданом после слова "стратигом" пропущены слова: "ті адіям кубір амман то Роцайю стратутіям; памусю,", что исказило смысл данного места предложения. В действительности врагом императора становится не чужеземец (почему, собственно, он бы стал врагом императора, получив от него высокий чин), а ромей, увиденший, как легко эти чины получает чужеземец. Немного раньше ведь Кекавмен говорил об "унижении архонтов ромейских"?

другому высказыванию Кекавмена (р. 96, 5—20...). Кекавмен считает, что не следует давать высокие чины всем иностранцам, кроме представителей королевского рода, а не только простолюдинам; начальство же над крупными областями (должности дуки, катепана, стратига)—не давать никому из чужеземцев, даже племянникам западных венценосцев.

"Мы думаем, — заключают Литаврин и Каждан, что в указанном месте говорится о факте прибытия ( $i\lambda$  воута) иностранца откуда-то или о способе его прибытия, а не о его низком социальном происхождении, о чем Кекавмен всюду говорит совсем в других выражениях  $^5$ .

По моему мнению, Литаврин и Каждан правы, предполагая, что речь идет об иностранце, приехавшем "откуда-то", данный контекст дает нам полное право искать здесь географическое название, вернее, он только это и имеет в виду. Однако, считая, что в гай удугалус кроется географическое название, я далек от мысли видеть в нем Англию. Речь просто идет об Амидской области (Диарбакр), которая от названия находящейся в ней старинной крепости Ангелеще в VI веке называлась Бет-Аггелайе, т. е. "домом" (страной) ангелитов. Эта область находилась в составе IV Армении, один из кантонов которой назывался Ангел. Название этого кантона Кекавменом приведено без какого-либо искажения, он добавил только лишь греческое окончание женского рода—7, (род. пад. 7.5) и это закономерно, так как речь идет о уюра—области, стране.

Данный кантон очень часто встречается не только в армянских (в которых он считается "царской областью") и византийских источниках, но и сирийских В последних он так и пишется—Aggel или Agel. Он упоминается также в арабских, даже курдских источниках.

<sup>4</sup> Подчеркнуто мною. - Р. Б.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Г. Г. Литаврин. А. П. Каждан, ук. соч., стр 295.

<sup>6</sup> См. Н. В. Пигулевская, Сирийские источники по истории народов СССР, М.—Л., 1941, стр. 15. В греческом тексте Агафангела— είχος τῶν 'Αγγελιτων, См. Agathangelus und die Akten Gregors von Armenien, Neu herausgegeben von P. de Lagard, Göttingen, 1887, S. 68, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> См. История Армении Фавстоса Бузанда, перевод М. А. Геворкяна, Ереван, 1953, стр. 112, 163; Агафангел, История Армении, Тифлис, 1909, стр. 414, 460, (на древнеарм. яз.); Иоанн Мамиконян. История Тарона, Ереван, 1941, стр. 77 (на древнеарм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cm. Ex Historia Petri Patricil et Magistri excerpta de legationibus Romanorum ad gentes, Bonnae, 1829, p. 135: Cod. Just., De off. mag. mil., 1, 29, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Josua Stylites ed. w r l g h t, p. 46, 19; Zacharlas Rhetor, 155, 251, Joh. Ephes. de beat. orient. 143, 183 (apud H. H u b s c h m a n n. Die altarmenischen Ortsnamen, Strassburg, 1904, 304). См. также H. В. П и г у л е в с к а я, Месопотамия на рубеже V—VI вв.. Сирийская хроника Иешу Стилита как исторический источник, М.—.П., 1940, стр. 149; ее же, Сирийские источники, стр. 15.

<sup>10</sup> Шараф-хан ибн Шамсаддин Бидлиси, Шараф-Наме, том 1, перевод, предисловие, примечания и приложения Е. И. Васильевой, Москва, 1967, стр. 233—234.

Якут его считает городом в Диарбакре<sup>11</sup> (т. е. Амидской области)<sup>12</sup>. Итак, εξ 'Αγγέλ-ης значит не "из Англии", а "из Ангела", кантона IV Армении, скорее всего из Амидской области, из Диарбакра, "Чужеземец" у Кекавмена назван "ввуглос". В византийских источниках словом हे भिरास्त्र обозначены не только "франки", "германцы" или "варяги", а в первую очередь мусульмане<sup>13</sup> (арабы, турки, возможно курды и др.); некоторые из них еще в X веке переходили на сторону византийцев, принимали христианство, а вместе с тем и высокие чины, но не всегда честно служили империи, и Кекавмен имел много оснований давать императору такой совет. Уточняя местность --- Ангел-Амидскую область, Кекавмен, вероятно, имел в виду определенную личность или личности, недавно перешедшие на сторону империи, имена которых он не дает, упоминает лишь чины, полученные ими, видимо, предполагая, что императору ясно, на кого он намекает. В интересующую нас эпоху Амидская область находилась в руках Мерванидов, и можно надеяться, что дальнейшие поиски покажут, кого имеет в виду Кекавмен<sup>14</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Jacut's geographisches Wörterbuch, herausgegeben von F. Wüstenfeld, Leipzig, 1924, S. 371. У Якута—Апhil, по добавлением одной точки читается Ангил-См. Арабские источники об Армении и сопредельных странах, составил А. Т. Нал-бандян, Ереван, 1965, стр. 136 (на арм. яз.).

<sup>12</sup> Не лишне сказать, что в Армении географичиских местностей с названием Ангел немало. Одну из них упоминает даже Прокопий Кесарийский. Он указывает, что недалеко от Двина хорд тіс єм оіздорія стамостату хейтах, "Адуйом оморя (В. Р. ІІ, 25). Данная местность совпадает с упомянутым Егише (V век) городком Ангел. См. "Егише, О Вардане и армянской войне", подготовка к печати и предисловие Е. Тер-Минасяна, Ереван, 1957, стр. 58 (на древнеарм. яз.). Сен-Мартен локализует ее в кантоне Цалкотн. См. его 4-е примечание на стр. 76 ІХ тома Histoire du Bas-Empire Lebeau. Ср. С. Т. Еремян, Армения по "Ашхарацуйц"-у (Армянской географии VII века), Ереван, 1963, стр. 35 (на арм. яз.).

<sup>13</sup> Дигенис Акрит был євчіхоς μεν από πατρος, єх оє μητρος Рωμαίος (Гроттаферратская версия, IV, 51). Отец Дигениса был арабом-мусульманином из Эдессы.

<sup>14</sup> Около 1070 г. на сторону византийцев перешел родственник султана Алп-Арслана Хрисоскул (у Матфея Эдесского—Ктрич), и был принят с большими почестями; в последствии он стал служить в виз. армии) см. Nic. Bryennii, Comm., I, 11; ср. Маіть іе и d'Edesse, Chronique, р. 162). Сын Алп-Арслана Тутуш родился именно под Амидом.

# ՄԱՏԹԵՈՍ ՈՒՌՀԱՅԵՑՈՒ «ԺԱՄԱՆԱԿԱԳՐՈՒԹՅԱՆ» ՄԵՋ ՀԱՆԳԻՊՈՂ ՄԻ ՔԱՆԻ ԲՅՈՒԶԱՆԳԱԿԱՆ ՏԵՐՄԻՆՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

չ Մ. ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

# 1. «Թիմացիք և Տաշխամատացիք»

Մատթեոս ՈւռՀայեցու «Ժամանակագրության» մեջ պահպանվել է բյուդանդական Հայազգի կայսր ՀովՀաննես Ձմշկիկի (969—975 թթ.) մի ընդարձակ թուղթը՝ Հասցեագրված Հայոց Աշոա Գ Ողորմած թագավորին՝ Այդ թրղթում բյուղանդական կայսրը ամենայն մանրամասնությամբ նկարագրում Լ Ասորիք, Պաղեստին, Փյունիկե կատարած իր արշավանքի մասին ընդդեմ արաբների, մեկ առ մեկ թվում այն քաղաքներն ու դավառները, բերդերն ու ամրոցները, որ նա գրավեց, նշում այն Հսկայական ավարի մասին, որ նա ձեռք բերեց այդ շրջաններում։

Չմշկիկի թղթի Հունարեն բնագիրը կորել է, այն մեղ Հայտնի է Մատթեոս ՈւռՀայեցու պատմական երկում պահպանված նրա հայերեն թարգմանությամբ միայն, որը լայնորեն օգտագործվել է և՛ հայագետների, և՛ բյուղանդագետների կողմից<sup>2</sup>։

Մանրամասն կանգ տռնելով «Վոիտոնի» (Բեյրութ), Սիդոնի և Բիբլոսի առման վրա, Ձմշկիկը պատմում է նաև ծովափնյա Տրիպոլի քաղաքի դեմ մղած իր կռիվների մասին և ի միջի այլոց ասում. «Եւ առաջ քան ղՀասանելն մեր ի Տրապօլիս հեծելաղօրս առաքեցաք զԹիմացիսն և զՏաշիսամատացիսն ի կապանն, որ կոչի Քարերես, վասն զի լուեալ էր մեր, եթէ պիղծ Ափրիկեցիքն անդնստէին ի կապանին»<sup>3</sup>։

Դյուլորիեն Ուռհայեցու «Ժամանակագրության» վերոհիշյալ նախադասությունը թարգմանել է. "Avant d'arriver à Tripoli (Drabolis) nous envoyames la cavalerie des *Thimatsis et des Daschkhadamatsis* (sic!) au défilé de Karérès, parce que nous avions appris que les maudits Africains s'etaient portés dans ce passsage"<sup>4</sup>:

<sup>1</sup> Մ ш m β ξ n u Ո ι n ς ш į b g h, δωσωνωμωτριπιν, Վωτωτριωμωπ, 1898, ξε 19—28. 2 8 b' u G. S c h l u m b e r g e r. L epopée byzantine a la fin du dixième siècle pp. 283—290; N. A d o n t z, Notes arméno-byzantines, ll, La lettre de Tzimiscès au roi Ashot (Asot), In Etudes arméno-byzantines, Lisbonne, 1965, p. 141—147: Ļ h n, Պωπαλιι-βικίν ζωμης, κωπ. β, δριμων, 1967, ξε 589, R. Grousset, Histoire de l'Arménie, Paris, 1947, p. 499—500; M. C a n a r d, La date des expeditions mésopotamiennes de Jean Tzimiscès, Melanges H. Grégoire, II (1950) ինձ անվատչելի։ G. Ostrogorsky, Histoire de l'Etat Byzantin, Paris, 1956, p. 322: Ձվշկիկի նավակի ռուսերեն թարգվատութ βικίν μεταμμένωμη μεταμμένωμη και μεταμμένωμη μεταμμένωμη και μεταμμένωμη μεταμμένωμη και μεταμμένου μεταμμένωμεν και μεταμμένου μεταμμέ

<sup>3</sup> Մատ Բեոս Ուու այեցի, Ժամանակագրություն, էջ 25։

<sup>4</sup> Chronique de Matthieu d'Edesse (962—1136) avec la continuation de Grégoire le prêtre jusqu'en 1162, Paris, 1858, p. 21.

Մատթեոս ՈւռՀայեցու «Ժամանակագրության» առանձին Հատվածների հրկրորդ թարդմանության մեջ Դյուլորիեն մեզ Հետաքրքրող նախադասության թարդմանությունը թողել է անփոփոխ, միայն ուղղել մի տպագրական սխալ (փոխանակ Daschkhadamatsis Daschkhamadatsis)<sup>5</sup>:

 $p_p$ .  $p_n$   $p_n$  p

слух, что там, в ущелье, засели поганные африканцы»6:

Ովջե՞ր ևն Թաջնված «Թիմացի»-ների և «Տաշխամատացի»-ների տակ։
Ինչքան մեզ Հայտնի է, այդ բառերը բացատրելու միակ փորձը կատարել է
Դյուլորիեն։ Նա ենթադրում է, որ «Թիմացի»-ն ծագում է հունարեն «Թեմայից»
և որ այն նշանակում է Բյուզանդական կայսրության ցամաքային զորամասերը,
ինչպես նաև նրանցից կազմված գվարդիան։ Ինչ վերաբերում է «Տաշխամատացիջ»-ին, ապա ըստ Դյուլորիեի դա անկասկած հունարեն աղավաղված բառ
է, այն է ռոշունս»-ը (հիշաը՝ ռոշունս») կամ ռոշունս»-ը (հիշտը՝ ռոշունս»), որ
նրա կարծիջով նշանակում է "garnison"։ Դյուլորիեն միաժամանակ հնարավոր է դանում այդ բառի տակ տեսնել Թեոփանեսի Ժամանակագրության մեջ
հիշված ռոշունս բառը, որը Անաստանիոս Բիբլիոթեկարիոսը՝ Թեոփանեսի
Ժամանակագրության լատիներեն թարդմանիչը թարդմանել է "milites praesidarii":

Քր. Քուչուք-Հովհաննիսյանը Դյուլորիեի ենթադրության վրա ոչինչ չի ավելացնում. նա պարզապես արձանագրում է Դյուլորիեի կարծիքը։

«Թիմացիք» բառի վերաբերյալ Դյուլորիեի ենթադրությունը ճիշտ է, այն հիմնված է բյուղանդական շրջանի «թեմա» (այսինքն բանակաթեմ իմաստով) բառի վրա, բայց ավելի ճիշտ կլիներ, իհարկե, դրա տակ տեսնել թեմատիկոս (ծշրությու) բառը, որ բաղկացած է «Թեմա» բառից և -իկոս (-ւռօգ հայերեն -ացի) վերջածանցից։

ինչ վերաբերում է «Տաշխամատացիք»-ին, ապա Դյուլորիեի բացատրու-Թյունը միանգամայն սխալ է և անընդունելի։ Ճիշտ է, «տաքսատիոն» նշանակում է կայաղոր, բայց ՈւռՀայեցու բնագրից ամենևին էլ չի երևում, որ խոսքր կայաղորի մասին է։ Իսկ «տաքսիդիոն» բառն էլ «տաքսատիոն»-ի Հոմանիշ չէ ամենևին։ Տաքսիդիոն նշանակում է ճանապարհորդուԹյուն, կամ արշավանք»։

«Տաշխամատացիք» անկասկած աղավաղումն է բյուզանդական շրջանի «տաղմատիկոս» (ταγματικός, հոգն. ταγματικοί), բառի, որ բաղկացած է «տաղմա» (τάγμα) ղորամաս, դունդ, միջնադարյան հայկական տերմինով արտահայաված դրոշ բառից և -իկոս (— ικός, հայերեն ~ացի) վերջաժանցից։

Բյուզանդական բանակը բաղկացած էր երկու մասից, Թեմատաներից և տաղմատաներից։ Առաջինները ներկայացնում էին նահանգների, բանակաԹե֊ մերի դորքերը, իսկ տաղմատաներն այն զորքերն էին, որոնք կենտրոնացած

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Recueil des Historiens des Croisades, Documents Arméniens, t. I, Paris, 1869, p. 17—18.

<sup>6</sup> Хр. Кучук-Иоаннесов, ук. соч., стр. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Chronique de Matthieu d'Edesse, p. 383: Recueil des Historiens des Croisades, p. 17, n. 1, 2.

<sup>8</sup> E. A. Sophocles, Greek Lexicon of the Roman and Byzantine Periods, vol. 11, p. 1068.

էին մայրաքաղաքում կամ նրան մոտիկ նահանգներում՝ Թրակիայում, Մակեգոնիայում և այսպես կոչված Պերատիկա շրջանում Բոսպորի ասիական կողմում։ Բանակաթեմերի զորքերը գլխավորում էին բանակաթեմերի զորավարները, իսկ տաղմատաները՝ ղոմեստիկոսները։ 9-րգ գարում հիշվում են չորս տաղմատա, այն է Սխոլարիոսներ, Էքսկուբիտոսներ, Արիթմոսներ և Հիկւմատոսներշ։

Տաղմատաների մասին մանրամասն տեղեկություններ են տալիս արաբական աղբյուրները։ Կուդաման իր «Քիթաբ ալ Խարաջ» աշխատության մեջ 
գրում է հետևյալը. «Կոստանդնուպոլիս, արջայանիստ քաղաքի կեցող զորաց 
թիվը 24.000 կհաշվվի, որոնց 16.000-ը ձիավոր և 8000-ը հետևակ են։ Ձիավորները չորս ղնդի կբաժանվին։ Առաջինը 4000 հուղով կկացուցանե Սկոլարյան 
գունդը, մեծ Դոմեստիկի հրամանատարության տակ, միևնույն ժամանակ նաև 
ընդհ. Հրամանատար է բովանդակ բանակին և կարգադիր զորաժողովներոււ 
Երկրորդ գունդը նույնպես 4000 հոդվով, կկոչվի — Տակսիս։ Դրունգարի մր 
հրամանին տակ դանվող՝ նմանապես 4000-է բաղկացած, երրորդ—եկսկութիտջ (ἐξκούβιτοι) գունդը կներկայացնե անձնապահաց դասը։ Ձորրորդը Սկուտարյանք՝ 4000 հոդվով, որոնք թագավորին համբորդությանցը միշտ կրնկերանային։ Հետևակավորն երկուքի կբաժանվի, մին կկոչվի՝ Ոսկտիմատես, 
մյուսը՝ Նումերա յուրաքանչյուրը 4000 հոգվով»<sup>10</sup>։

# 2 «Մեծ իշխան Տելիաբխ»-ի մասին։

1045 թ. Անին գրավելուց և Բադրատունյաց թագավորությունը վերացնելուց հետո, ինչպես վկայում են Արիստակես Լաստիվերցին և Մատթեոս Ուռհայեցին, բյուղանդացիները պատերազմի են բռնվում Դվինի արաբ ամիրա
Աբու-լ-Ասվարի հետ։ Իբերիայի և Անիի կատապան Միջայել Իասիտը «բաղում
զօրօք խաղայ ի վերայ քաղաքին Դունայ։ Իսկ Ապուսուար տէր քաղաքին պատերազմ տուեալ ընդ նմա, անչափ կոտորածս առնէ ի դուռն քաղաքին, յորում
տեղւոջ մեռաւ մեծ իշխանն Հայոց հանդերձ որղւովն, որ մեծ սուդ հասոյց
Հայոց»<sup>11</sup>։

Այս դեպքերը Ուոհայեցին ներկայացնում է հետևյալ կերպ. «Ցայսմ ամի (ՆՂԴ) և յաւուրս աշնանային խաղաց զօրքն Հոռոմոց և դնացին ի վերայ քաղաքին Դվնայ. և ի խմբել պատերազմին՝ բարկութիւն հասանէր յԱստուծոյ ի վերայ զօրացն Հոռոմոց և լինէին պարտեալք յերեսաց այլազգեացն և դարձան ի փախուստ. և եղև կոտորած մեծ ի վերայ քրիստոնէիցն, և բազումք ի զօրացն Հոռոմոց անկան ի սուր և ի դերութիւն, ընդ որ և մեծ սպարապետն Հայոց Վահրամ հանդերձ որդւովն իւրով Գրիգորիւ սպանաւ ի մեծ պատերազմին ի Դուին քաղաքին»<sup>12</sup>։

Միջայել Իասիտին այս պարտությունից հետո, Լաստիվերցու տվյալներով, փոխարինում է «Կամենաս ոմն, ի չորեջհարիւր իննսուն և երեջ Թուակա-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> J. B. Bury, The Imperial administrative system in the ninth century with a revised text of the Kletorologion of Philotheos, London, 1911, p. 47–48: *U. III. Imaginal and Market Market* H. Glykatzi-Ahrweiler, Recherches sur l'administration de l'empire byzantin aux IX—XI° siècles, Paris, 1960, p. 24–26.

<sup>10</sup> Հ. Գելցեր, Սկզբնավորությունք բյուղանդական բանակաթեմերու դրության, թարգմ. Գ. Գարանֆիլյանի, Վիեննա, 1903, էջ 50, ծան. 1։

<sup>11</sup> Պատմութիւն Արիստակիսի Լաստիվերտցւոլ, Երևան, 1963, էջ 63։

<sup>12</sup> Մատ Բեոս Ուռ Հայեցի, Ժամանակագրություն, էջ 98։

նիս մերոյ»։ Լաստիվերցին այնուհետև խոսում է այս Կամենասի դեպի հայոց կաթողիկոս Պետրոսը բռնած դիրքի մասին, իսկ Դվինի ամիրա Աբու-լ-Ասվարի դեմ բյուղանդացիների շարունակած պատերազմի մասին նա չի հիշատակում։ Այդ մասին զրում է Ուռ՞այեցին. «Դարձեալ ի թուականութեանս Հայոց ՆՂԵ ամին պօրաժողով արարեալ Մոնոմախ թագաւորն Հոռոմոց և կացուցեալ զօբագլուխ զմեծ իշխանն Հռռոմոց՝ ռռում անուն ասէին Տելիաբ<sup>13</sup> կուրտ և ներբինի դոլով, և դայր ահագին բազմութեամբ և անթիւ զօրօք ի վերայ քաղաքին Դվնայ, և բանակ հարկանէր ի դուռն քաղաքին. և էր ի ձմերային ժամանակն. և ի սաստկութենն սառնամանեացն և ի բախմանէ առատարուղի անձրևացն ոչինչ կարաց առնել, այլ դառնայր անյաղթելի և խաղայր գնայր ի Հոռոմոց աշխարհն։

«Իսկ յորժամ փոխեցաւ Թուականն Հայոց յամս ՆՂԶ, դարձեալ գայ Տելիարն պօրօք բաղմօք և իջանէր ի վերայ քաղաքին Դվնայ. և բազում չարչարանս և տագնապս ղորձեաց այնմ գաւառին և սրով և գերութեամբ ապականեաց զամենայն աղգն Տաճկաց և դարձավ յաշխարհն Ցունաց խաղաղուԹեամբ»<sup>14</sup>։

Ուռ<sup>2</sup>այեցին սրանից անմիջապես 3ետո գրում է, Թե «Ցայսմ Թուականու-Թեանս Հայոց պատրիկ ոմն՝ անուն Թոռնիկ, ապստամբեաց ի վերայ Մոնոմախին»։

Լևոն Թոռնիկի ապստամբությունը տեղի ունեցավ 1047 թ. սեպտեմբերին. Հետևաբար «Տելիարխ»-ի այս վերջին արշավանքը դեպի Դվին ՈւռՀայեցու կողմից միանգամայն ճիշտ է թվագրված (496+551=1047 թ.)։

Բայց ո՞վ էր «Տելիարի» իշխանը։ Ավելորդ չէ այստեղ մեջ բերել Դյուլորիեի Թարդմանուխյունը. "Monomaque leva des troupes et les plaça sous le commandement de l'un des plus hauts dignitaires de l'empire, l'eunuque [Catacalon le Brûlé] Téléarche (Deliarkh)"<sup>15</sup>:

Ստացվում է, որ խոսքը Կատակալոն Կեկավմենոսի մասին է (Լաստիվերցու Կամենասի), որի աստիճանը teléarche (deliarkh) էր։ Բյուզանդական այս աստիճանի մասին Դյուլորիեն բացատրություն է տալիս իր ծանոթագրությունների մեջ. "c'est le grec télarchès, commandant d'une légion ou d'un corps d'armée "16: Բավց նախ և առաջ Կեկավմենոսը ներքինի չէր<sup>17</sup>, բացի այդ նա «տելարի» էլ չէր<sup>18</sup>, այլ Իբերիայի և Անիի կատապանը կամ դուկը։

Առեղծվածային «Տելիարի»-ի բացատրությունը տալիս են բյուղանդական աղբյուրները, այս դեպքում Սկիլիցես-Կեդրենոսի նշանավոր Ժամանակագրությունը, որի հարուստ և արժեքավոր տվյալները առատ լույս են սփռում նաև Անիի անկմանը հաջորդող շրջանի վրա, այն է վերոհիշյալ դվինյան դեպքերի վրա, դեպքեր, որոնք շատ ժլատ գծերով են նկարագրված Արիստակես Լաստի-

<sup>13</sup> Գրչագրերում հանդիպում է «Տելիարիս» ընթերցումը։

<sup>14</sup> Մատ Թեոս Ուռ Հայեցի, Ժամանակագրություն, էջ 100։

<sup>15</sup> Chronique de Matthieu d'Edesse, p. 81.

<sup>16</sup> Ibidem, p. 402.

<sup>17 1169</sup> թ. մի մագաղաթյա ավհտարանի հիշատակարանում գրված է, որ Սասունի իշխան Վիգենը իր դուստր Կատային կնության է տալիս «Շահինշահի որդւոյ Գրիգորի Թոռին Կատակա-լոսի ուղւոյ Կամենի մեծի»։ Տե՛ս Գ. Ս ր վ ա ն ձ տ յ ա ն ց, Թորոս Աղբար, հատ. Բ, Կոստանդնուպոլիս, 1884, էջ 313։ Ներբինին որդի չէր կարող ունենալ։

<sup>18</sup> Տելարխեսը (τελαρχης) զինվորական ոչ բարձր աստիճան էր, մեկ տելոսի (τέλος) ⊰րամանատարը. մեկ տելոսը հաշվում էր ընդամենը 2648 հոգի։

վերցու և Մատթեոս ՈւռՀայեցու պատմական երկերում։ Ավելորդ չէ այստեղ շարադրել այդ փաստերը, նամանավանդ, որ առանց դրանց պարզ չէր դառնա Անիի գրավումից հետո բյուզանդական ղորջերի դեպի Դվին կատարած ար-

շավանքների պատճառը։

Սկիլիցես-Կեդրենոսի «Ժամանակագրության» Համաձայն, Կոստանդին Մոնոմախ կայսրը, նախքան Անիի վրա հարձակվելը, բանակցությունների մեջ է մտնում Դվինի արաբ ամիրա Աբու-լ-Ասվարի հետ (Ապլեսֆարես), առաջարկելով հարձակվել Բագրատունյաց Թագավորության վրա և ավարառել նրա նահանգները։ Աբու-լ-Սովարը համաձայնվում է դրան մի պայմանով, որ այդ պատերազմի ժամանակ Գադիկ Թազավորից խլած բերդերն ու շրջանները պիտի իրեն, Աբու-լ-Ասվարին պատկանեն «պատերազմի օրենքով»։ Բյուղանդական կայսրը համաձայնվում է։ Սակայն Անիի անկումից հետո Կոստանդին Մոնոմախը գրժում է իր խոսքը և Դվինի ամիրայից պահանջում է վերջինիս գրաված շրջանները՝ այն պատճառաբանությամբ, որ Բագրատունյաց Տողերը իրեն, կալորին են ժառանգված։ Պարզ է, ամիրան մերժում է և սկսվում է բլուզանդա-դվինյան պատերազմը։ Բյուզանդական զորքերի գլխավոր Հրամանատարությունը գտնվում էր կայսեր սենեկապետ (պարակիմոմենոս) և սպարապետ (դոմեստիկոս) պրոեգրոս Նիկոլայոսի ձեռքում։ Արշավող գորքը գլխավորում էին Իբերիայի դուջս վեստարխ Միջայել Իասիտր և մագիստրոս Կոստանդին Ալանը։ Նրանք սարսափելի պարտություն են կրում և հազիվ հագ փրկվում Անի քաղաքում։ Կոստանդին Մոնոմախը պրոեդրոս Նիկոլայոսին և Միքայել Իասիտին պաշտոնանկ է անում։ Իասիտի փոխարեն Իբերիայի դուքս է նշանակվում Կատակալոն Կեկավմենոսը (Լաստիվերցու Կամենասը), իսկ Նիկոլայոսի փոխարեն միահեծան զորավարի պաշտոնը տրվում է «մեծ էտերիայի արխոնտ» Կոստանդինին, որ ներքինի էր և սարակինոս։ Աբու-լ-Ասվարի ձեռքից սրանք գրավում են մի շարք բերդեր, այն է Սուրմառին (oria Masia). Ամբերդը ('Αμπίεο), Խոր վիրապը (άγιος Γρηγόριος) և պաշարում «Դվինի մոտ դանվող» Ծիծեռնակաբերդը (Фроорсом Хальоочеом)։ Հենց այդ ժամանակ ահա վրա է հասնում Լևոն Թոռնիկի ապստամբության լուրը։ Նշված հրամանատարները իրենց զորքերով կանչվում են Կոստանդնուպոլիս 19։

ինչպես տեսանք, զորավար Կոստանդինը ներքինի էր և «մեծ էտերիայի արխոնտը»։ «Էտերիայի արխոնտը» բյուզանդական աղբյուրներում մեկ բառով կոչվում է «էտերիարխ» (εταιρειαργης)։ Բյուղանդիայում դեռ վասիլ Ա-ի և Լևոն Զ-ի ժամանակ օտարերկրացի զինվորները մտնում էին այսպես կոչված «էտերիայի» (έταιρεία) մեջ, որի գլուխն էր կանգնած «էտերիարխը», որը կոչվում էր նաև «Մեծ էտերիարխ» և գլխավորում էր «կայսերական էտերիան» (βασιλική έταιρεία), այսին ըն գլխավորապես օտարերկրացիներից բաղկացած պալատական գվարդիան։ Նա անմիջականորեն կայսեր էր ենթարկվում։ Կոստանդին Ծիրանածինը ցույց է տալիս, որ կար նաև «Միջին էտերիա»<sup>20</sup>:

Այս բոլորից հետո պարզ է դառնում, որ ՄատԹեոս Ուռհայեցու «զօրագլուխ զմեծ իշխանն Հոռոմոց՝ որում անուն ասէին Տելիարխ կուրտ և ներջինի գոլով» նախադասության մեց Տելիարխը անուն չէ, այլ աստիճան, բյու-

<sup>19</sup> Georgius Cedrenus Ioannis Scylitzae ope, t. II, Bonnae, 1838, p. 558-561. 20 J. B. Bury, op. cit., p. 106-108.

ղանդական էտերիարխը, որի կրողը տվյալ դեպքում Կատակալոն Կեկավմենոսր չէ, այլ Սկիլիցես-Կեդրենոսի հիշած մեծ էտերիարխ ներքինի սարակինոս Կոստանդինը։

# О НЕКОТОРЫХ ВИЗАНТИИСКИХ ТЕРМИНАХ В «ХРОНОГРАФИИ» МАТФЕЯ ЭДЕССКОГО

#### Р. М. БАРТИКЯН

#### Резюме

В пространном послании византийского императора Иоанна Цимисхия армянскому царю Ашоту III, сохранившемся в «Хронографии» армянского историка первой половины XII века Матфея Эдесского (имеется полный перевод послания: см. Хр. Кучук-Иоаннесов, «Письмо Иоанна Цимисхия к Ашоту III, Виз. Временник, т. IX (1903), № 1—3, стр. 91—101), говорится о том, что при взятии города Триполис были использованы войска, названные в «Хронографии» «Тимаци и Ташхаматаци». Автор этой статьи считает, что под ними подразумеваются войска θεματιχοί и ταγματιχοί (армянский суффикс -аци соответствует греческому — 1205).

Матфей Эдесский, рассказывая о походе византийцев против Двинского эмира Абу-л-Асвара в 1047 г., упоминает, что византийское войско возглавлял «великий князь ромеев, которого нарекали «Телиарх». Дюлорье считал, что «Телиарх» не имя, а звание, а именно «теларх», носителем которого в данном случае он считал Катакалона Кекавмена. Матфей Эдесский «Телиарха» считает евнухом, каковым Катакалон не был. Сн не был и «Теларх»-ом, а дуком Ани и Иверии. Во главе указанного войска Скилица-Кедрин называет евнуха Константина, который был сарацином и «великим этериархом». Не вызывает сомнения, что «Телиарх» Матфея Эдесского является византийским воинским званием «этериарх». Имя этого этериарха дает Скилица-Кедрин.

# О ДВУХ ВИЗАНТИИСКИХ ВОЕННЫХ ТЕРМИНАХ ВОСТОЧНОГО ПРОИСХОЖДЕНИЯ

#### Р. М. БАРТИКЯН

Этническая неоднородность населения Византийской империи отразилась на многих сторонах ее жизни, в том числе и на армии. В рядах византийской армии служили представители многих национальностей, проживавших в пределах империи. С течением времени в ней стали служить и представители народов, в географическом отношении не имеющих ничего общего с Византией. Мы имеем в виду наемников-иностранцев. Разумеется, в укомплектованных негреками воинских частях в обиходе был язык и соответственно военная терминология той национальности, из представителей которой состояла данная часть. Нередко, однако, различные негреческие военные термины получали общеимперское распространение и тем самым вошли в словарный состав среднегреческого языка. В этой статье мы остановимся на двух, именно таких военных терминах. Речь идет о усобарьсь (уаг. ушоварьсь) и тратеблеть.

Слово χωσάριο, засвидетельствовано впервые в анонимном военном трактате конца X века<sup>1</sup>, известном теперь в науке как Аноним Вари<sup>2</sup>. Слово в данном источнике встречается трижды, и в следующих контекстах:

- 1. «Пусть будут и много искусных хосариев (ушосорог), называющихся народом Востока трапезитами<sup>3</sup>, которые должны беспрерывно вступать в страну [неприятеля] из разных мест с целью взять в плен людей».
- 2. «За несколько дней до того как войско решило вступить в неприятельскую страну, пусть будут отправлены дукаторы, разведчики и хосарии (χωσαριοι), чтобы тщательно разведать дороги и узнать, находятся ли те в руках врагов».
- 3. «Намеревающиеся с оружием овладеть городами, обнесенными стенами и таким путем поставить на колени неприятеля, должны часто совершать набеги на его страну с помощью курсоров, трапезитов, которых на Западе называют хосариями (ушоарішу).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Три главы этого трактата опубликованы впервые Ch. Graux. Notices etexiraits d'un manuscrit de la bibliothèque de l'Université de Bale. Annuaire de l'Association pour l'encouragement des Études grecques en France, Parts, 1875, pp. 76—89. Составленный Graux полный текст после его смерти издал A. Martin. Nottces et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale, t. XXXVI (1899), p. 71—127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. Vari, incerti scriptoris byzantini saeculi X Liber de re militari, Lipsiae, 1901.

<sup>3</sup> Как мы увидим далее, Аноним Вари не совсем прав, считая эти слова синонимами. Трапезиты—это защитники горных проходов, ущелий, а хосарии—раѕведчики.

Интересующий нас термин встречается также в «Стратегиконе» Кекавмена четырежды<sup>4</sup>, но в несколько другом написании, а именно усозаргог. Привожу все эти чтения:

- 1. «Если ты находишься в неприятельской стране, то пусть будуг многочисленные верные и деятельные разведчики, которых мы называем обыкновенно жусариями (χουσαρίους). Ты должен чрез них узнавать силу врага и его хитрые замыслы»<sup>5</sup>.
- 2. «Пусть у тебя будут и другие хусарии (χουσάριοι), так называемые сборные (συνοδιχοί)<sup>6</sup>. Сборные суть те, которые по восьми, девяти, десяти и больше высылаются ради добывания языка».
- 3. «Если враг находится внутри укрепления и не выходит оттуда, и ты не знаешь его силы, то узнай от меня: он малочислен не имеет силы. Но ты все-таки не презирай его по этому; если располагаешь достаточною силою, не давай ему сидеть, но пошли хусариев (χουσαρίους) для отыскания пути, как пройти к нему».
- 4. «Он (т. е. дед Кекавмена) поставил двух хусариев (χουσαρίους) на вершине вблизи крепости. Как скоро воевода и таксиархи (тысяцкие) сошли вниз и стали купаться, хусарии подали знак, какоп им был указан. Пришпорив коней, они окружили место купанья и захватили тех. кто тут был».

Вышеупомянутые два источника, в которых встречается интересующий нас военный термин, были обнаружены и опубликованы в конце XIX века. Разумеется, о них не могли знать ни Меурсий, ни Дюканж, и встречающееся в их словарях слово χοσιάριος<sup>7</sup>, по нашему убеждению,

<sup>4</sup> Cecaumeni Straiegicon et incerti scriptoris De officiis reglis libelus, ediderunt B. Wassiliewsky et V. Jernstedt, Petropoli, 1896, pp. 9, 17, 29.

<sup>5</sup> Перевод В. Г. Васильевского. См. его «Советы и рассказы византийского боярина XI в.», С.-Петербург, 1881, стр. 14. Мы только вместо «соглядатан», которым Васильевский передал греческое хатабхотог, пишем «разведчики». Нужно отметить, что в этом своем труде Васильевский всюду пишет «хусарии» и по-гречески— χουσάριοι. См. там же, стр. 14, прим. 1, стр. 15, 34. Только в одном месте—стр. 34, § 76—он пишет χονσάριοι, хотя по-русски передает «хусарии». Но в издании полного греческого оригинала «Стратегикона» Кекавмена, осуществленном им и Ериштедтом совместно, всюду пишет χονσάριοι. Как мы убедимся далее, правильная форма χουσάριοι. Путаница с буквами "υ" и "ν"—обычное явление в греческой палеографии. Подобные ошибки допускали пнсцы часто, когда им встречалось негреческое слово, имя или географическое название. Ср. Тарачуюч (вместо Тарачуюч) у Менандра, Αυζαν (вместо Ανζαυ) у Константина Порфирородного. Васильевский исправил в χονσάριος. видимо, на основании χονσά "Суды".

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Васильевский слово συνοδιποί переводит неправильно. Оно не связано с σύνοδοςсбор, а с συνοσεία—сопутствие, сопровождение, конвоирование и т. д. На ошибку подобного рода обратил внимание и А. Грегуар.

Meursius, Glossar graeco-barbarum, ed. 1614, s. v. χοσιάριος (apud Grégoire-Orgels, Qu'est-ce qu'un "Hussard", p. 446, π. 2); Du Cange, Glossar med. et infim. graecit., s. v. χοσιάριος (apud Grégoire-Orgels, ibidem).

ошибочно отождествляется исследователями<sup>8</sup> с ушрарисс-усоразуюс наших источников<sup>9</sup>.

Вопрос стал изучаться со второй половины прошлого века, после нахолки анонимного военного трактата конца X века и «Стратегикона» Кекавмена. Сh. Graux был убежден в том, что χωσάριος—это латинское слово cursarius (морской разбойник, пират), вошедшее в лексикон среднегреческого языка (χωρράριος) и французского—(corsaire). Любопытно мнение Graux о том, что под ἀνατολῆς λαός (народ Востока), упомянутом в Анонимном трактате, имеются в виду армяне ("Le "peuple du Levant" dont il est ici question, се sont les Arméniens")10.

Термину ушраргос-устаргос посвятили отдельное исследование бельгийские византинисты А. Грегуар и П. Оргельс11. Они обратили внимание на французское слово «hussard», которое, как они предполагали, посредством немецкого идет от венгерского «huszar», а венгерское слово, в свою очередь, — от славянского «гусар», что означает «бандит, грабитель, балаганный актер». В древнеславянских текстах, начиная с XII в. встречается слово «хуса», что означает «засада, вторжение, набег, отряд войска». Авторы статьи в этой связи обращаются к известному словарю конца X в. «Суды» (Свида), где отмечено и дано объяснение слова "усуса" — пара Воодуарого хдентаг12 (у болгар воры [называются] хонса"). А. Грегуар и П. Оргельс считали, что усуса не болгарское слово, а греческое, что его корень, как и корень слова ушоартос-устоартос, является греческий глагол ушуш и образованное от него существительное ушли, что означает "засада"13. Гусар, заключают авторы вышеупомянутой статьи, это-всадник, венгр или а la hongroise, слав. хусарь, напротив, разбойник. Хωσαριος, по их мнению

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cm. H. Grégoire et P. Orgels, Qu'est-ce qu'un "Hussard"? ou de l'utilité du gree moderne. Mélanges Boisacq, Annuaire de l'Institut de Philologie et d'Histoire Orientales et Slaves, t. V, 1937, pp. 443—451.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Меурсий определил значение χοσιάριος как \_effossores parletum\* (копатели стен), а Дюкаиж отождествил их с известными ассассинамн.

<sup>10</sup> Ch. Graux, op. cit., p. 86, n. 3, 4.

<sup>11</sup> H. Grégoire et P. Orgeis, Qu'est-ce qu'un "Hussard"? ou de l'utilité du grec moderne. Mélanges Boisacq, Annuaire de l'Institut de Philologie et d'Histoire Orientales et Siaves, t. V, 1937, pp. 443—451.

<sup>12</sup> T. IV, p. 814, No 392 (ed. A. Adler).

<sup>13</sup> Необходимо подчеркнуть, что глагол ушиш встречается в новогреческом языке. В древних и средневековых текстах он не засвидетельствован. Хώνω означает «совать, засовывать, всовывать, втыкать, вонзать, зарывать, закапывать, вкладывать, закладывать, прятать» (см. А. А. И о а н н и д и с, Новогреческо-русский словарь, Москва, 1950, стр. 724. Ср.  $\Delta$ .  $\Delta$  ημη τραχου, Μέγα λεξικον της Έλληνικης γλωσσης, τόμ. 9, σελ. 7952;  $\Delta$  ρανδαχη, Μεγαλη Έλληνικη Έγκυκλοπαϊδεία, τομ. 24, σελ. 790), но отнюдь не "устраивать западню". Не имеет этого значения и древняя форма глагола χωνω—χωννυμι (fut. χωσω)— "насыпать, наваливать, засыпать, заваливать, погребать, хоронить". Что касается χωσιά, то. действительно, оно означает "западня", но слово это встречается в более поздних источниках, и, что самое главное, ничего общего в смысловом отношении с χωσαριος-χουσαριος не имеет.

является разведчиком или разбойником 14. Славянское слово идет от греческого через болгарское. И то. и другое слово происходят от греческого хюда 15. Любопытно отметить, что, несмотря на то, что Грегуар и Оргельс исходным словом считали греческое хючю и хюда, они обратили внимание на очень важное обстоятельство, а именно: говоря о хома ром, Кекавмен в "Стратегиконе" подчеркивает, что разведчиков, "мы называем обыкновенно" хусариями. Так как Кекавмен, пишут авторы статьи, армянского происхождения, можно допустить, что термин. может быть, идет из Азии. "Но никакой этимологии—армянской или персидской—заключают они, нет" ("Маіз аисипе étymologie arménienne ou persane n'apparaît").

Год спустя А. Грегуар еще раз обратился к вопросу о усозаргос, защищая прежние выводы<sup>16</sup>. Повод для этого ему дал венгерский ученый Е. Дарко, считавший по традиции hussard производным от коорозергос. В этой же связи А. Грегуар выступил и против А. Брюкнера, по мнению которого слово «гусар» происходит от немецкого Hansa.

В 1941 г. болгарский военный историк И. Венедиков выступил против выводов Грегуара и Оргельса<sup>17</sup>. В 1943 г. венгерский историк Д. Моравчик взял под защиту болгаро-славянское происхождение данного термина<sup>18</sup>.

А. Грегуар, однако, в дальнейшем не стал настаивать на выводах работы, написанной совместно с П. Оргельсом. В 1954 г. он выступил с новой статьей о хусариях, где предложил совершенно иное толкование данного термина 19. Он подробно остановился на термине Hansa, встречающемся в германских языках и отмеченном еще в готском переводс Библии (конец IV в.). По предположению А. Грегуара, это слово встречается и в славянских языках, среднегреческом, румынском, венгерском и финском. Грегуар приводит страницу из специального исследования

<sup>14</sup> Конечно, это не верно. Ни в одном источнике ни χουσάριος, ни χωσάριος не означает "разбойник", а просто "разведчик". Видя непосредственную связь между хомобрюсь и хомоб "Суды", авторы хωσάριος ошибочно переводят "разбонник".

<sup>15</sup> Grégoire-Orgels, op. cit. p. 450. Как отмечают авторы, приблизительно к такому же выводу пришел до них греческий византинист К. Сафа. Там же, стр. 447, прим. 3.

<sup>18.</sup> H. Grégotre, Aux confins militaires de l'Orient byzantin, Hussards, trabans, tasnaks, Byzantion, t. XIII (1939), fasc. I, pp. 279—282. (Заметка о tasnaks написана Н. Адонцем).

<sup>17</sup> И. Венедиков, Българският произход на хусарската конница, Кавалерийска мисъл, том III—IV, София, 1941, стр. 1—12. Мне недоступно, цитирую по статье Ив. Дуйчева. См. ниже.

<sup>18</sup> G. Moravcstk, Byzantinoturcica, Bd. II (1943), S. 289. II изд. стр. 396. (Мне осталась недоступной его статья, изданная в Сборнике: Emlékkönyv Melich Janes hetvenedik születésenopjara, Budapest, 1942, p. 273).

<sup>19</sup> H. Grégoire, Origine et étymologie de la Hanse. Académie royale de Belgique. Bulletin de la Classe des Lettres et des Sciences Morales et Politiques, 5-e série, t. XL, 1954, fasc. 1—3, pp. 18—28.

В. Фогеля о Напѕа26, где подчеркивается, что Напѕа берет свое начало от ассоцианий купцов-путешественников, которые регулярно навещали определенный район или город за границей, как правило, получали от местных властей торговые привилегии, что слово Hansa в готском и древненемецком означает отряд, вооруженный отряд, когорту, а позднее - группу купцов-путешественников. Грегуар одновременно приводит и данные работы Van Werveke21, где идет речь о том, что во Фландрии и в соседних областях купцы, занятые торговлей за границей, для своей безопасности объединялись, получали право, называемое Hansa, которое можно рассматривать как доказательство вступления в предприятие. Грегуар довольно подробно останавливается на статутах гильдий купцов валенсийцев, древнейшая часть которых датируется 1050— 1070 гг. Именно в этих статутах говорится о существовании hanseurs или hansseures, что определенно означало купцов. Грегуар обратил особое внимание на то, что эти купцы-путешественники были вооружены. Останавливаясь на византийских источниках, ученый в первую очередь приводит упоминание "усуза" в словаре «Суды», считая, что под «болгарским» словом «Суда» подразумевал славянское, указывает эквиваленты "усура" в польском языке, и, наконец, обращается к устарияс и χουσάριος известных уже нам текстов и находит, что все это не что иное, как заимствования слова Hansa, пришедшие к византийцам посредством славянского.

Болгарский историк Ив. Дуйчев считает выводы Грегуара вполне убедительными и предлагает ряд уточнений и дополнений, главным образом в славянских передачах данного термина<sup>22</sup>.

Следует подчеркнуть, что во всех вышеупомянутых толкованиях интересующего нас термина хфааргос-хорааргос главный акцент делается на его фонетической близости с hussards, хфага, Hansa, слав, хусарь и т. д. Если в этом плане с авторами можно более или менее согласиться, то при обращении к смысловой стороне вопроса у нас не может не возникнуть сомнений. И у Анонима Вари, и в «Стратегиконе» Кекавмена недвусмысленно сказано, что хфааргог или хорааргог это хатаахотог, т. е. разведчики, шпионы., Хораа" "Суды" ничего общего с разведчиками не имеет, хорай—это воры (хорай). Если даже в хорай "Суды" видеть разновидность героев греческой освободительной борьбы (хораес), то и тогда будем далеки от хатаахотос. Славянский хусарь и т. п. не равзедчик, а разбойник<sup>23</sup>, не являются разведчиками и запад-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> W. Vogel, La Hanse d'aprés des publications rècentes, Revue Historique, t. CLXXIX, 1937.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> H. van Werveke, Hansa in Vlaanderen on aangrenzende gebieden. Handelingen van het Genootschap voor Geschiedenis gesticht onder de benaming, Société d'Emulation de Bruges, 1953.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> См. Ив. Дуйчев, Няколко бележки към Кекавмен, Зборник Радова, кн. LIX, Византолошки Институт, кн. 5, Београд, 1958, стр. 59—70.

<sup>23</sup> Ср. С. Гедеонов, Варяги и Русь, С.-Петербург, 1876, стр. 476; «Слово хуса передает греческое σύνταγμα, agmen, cohors, полк... Слова хуса и хусарь, означавшие сначала ход и ходака, получили впоследствии, как и средневековые сигsагії, значение

ные hussards и huszar. Они представляют собои легкую кавалерию, а. как известно, разведчики, собирающие военную информацию в стране неприятеля, на лошадях не ездили. Что касается Hansa, то она означала просто когорту, а производное от нее hanseurs или hansseures тоже не. означает разведчик; они купцы-путешественникн. То обстоятельство, что эти купцы были вооруженными (чему Грегуар придает большое значение) тоже не дает нам права делать далеко идущие выводы, так как разведчик вряд ли пошел в страну неприятеля за военной информацией облачившись в кольчугу и вооружившись копьем, мечом, луком, шлемом и еще чем-нибудь. Он мог скрыто носить самое большее нож или маленький кинжал. А если вдобавок всему сказанному вспомним, что кроме простых хусариев, по данным Кекавмена, существовали еще «сопутствующие, сопровождающие, провожающие или конвоирующие» хусарии (γουσάριοι συνοδιχοί), то вышеприведенные выводы исследователей окажутся еще неубедительней, так как мы должны предположить, что наряду с простыми разбойниками существовали «сопутствующие» ч т. п. разбойники, что наряду с простыми «купцами-путешественниками» были «сопутствующие» купцы-путешественники, кроме простых гусаров-«сопутствующие» и т. п. гусары, и, наконец, наряду с простыми устроителями западней или ловушек — были «сопутствующие» устроители западней и т. п. Стоит, конечно, вспомнить и то, что хусарии действовали в одиночку, самое большее-одним десятком людей, а не целыми полками или когортами.

В этой связи необходимо более внимательно отнестись к знакомым нам словам Кекавмена "отоарел кадетл" («разведчиков, которых мы называем обыкновенно хусариями»). Грегуар и Оргельс в 1937 г. высказали, на наш взгляд, очень остроумное предположение, исходя из этих слов Кекавмена, что слово хусарий идет из Азии, так как Кекавмен армянского происхождения. Но тут же они оговорились, ибо были уверены, что никакой этимологии армянской или персидской нет<sup>24</sup>. Однако в действительности в армянском языке суще-

разбоя, разбойника». Ср. также И. И. Срезневский, Материалы для словаря древнерусского языка по письменным источникам, том III, СПб., 1912, ст. 1423. В переводе византийских текстов слово хуса передает греческое λόχος (воинская часть, состоявшая примерно из 100 человек) и συνταγμα (римская когорта, около 600 человек). А хусарь означает морской разбойник, глаголы хусити, хусовати — разбойничать, грабить.

<sup>24</sup> В статье 1954 г. А. Грегуар дал другое объяснение этим словам Кекавмена. Так как слово хусарий виз. источников он стал рассматривать как заимствование от германского Напза, то и Кекавмена стал считать «западным». Кекавмен, пишет Грегуар, может быть армянского происхождения, но он был «натурализованным балканцем» (паturalisé balkanıque) и болгарские слова (он имеет в виду и χονσα «Суды») были для него родными. Следует подчеркнуть, конечно, важность слов Анонима Вари о том, что трапезнты на Западе называются хосарнями. Возможно, что автору Анонима Вари было знакомо какое-нибудь «западное» слово, близко звучащее к х у с а р и й, которое он отождествил с восточным χουσαριος. Не исключено, что это слово именно славянское хусарь, которое в виде χοσιαριος встречается и в «Шестикнижии» Арменопула в качестве эквивалента ληστης (разбойник) и убийца (φονευς). См. Сопst. Нагмепориці

ствует такое слово, которое звучит именно так, как у Анонима Вари и Кекавмена, с тем же самым значением, что у вышеупомянутых авторов. Такое поразительное сходство этого армянского слова и в фонетическом, и в смысловом отношениях с хусарий мы не имеем права считать простым совпадением. Хюгжрос, Анонима Вари и χουτάριος Кекавмена являются синонимами слова κατασκότος, т. е. разведчик, шпион, прямые обязанности которого—сбор военной информации. Специальный институт разведчиков существовал в Византии давно. Очень интересно о них пишет Прокопий Кесарийский:

«О разведчиках [шпионах] (νατατνόπων) можно сказать следующее: с давних пор на государственные средства содержалось множество людей, которые, отправившись к неприятелю, побыв во дворце персидского царя, или же под предлогом торговли, или каким-нибудь другим путем разведывали (διερευνώμενοι) все очень тщательно и, возвращаясь на землю ромеев, докладывали властям секреты врага»<sup>25</sup>.

Κακ мы видели выше, согласно Анониму Вари, обязанности χωσάσιος состояли в том, чтобы хаλως άνερευνήσαθαι (тщательно разведывать). Обязанности хатазхоπων—разведчиков Прокопия Кесарийского тоже в διερευναν; то же самое сказано и Кекавменом: δι'αυτών γάρ (т. е. разведчиками) όφειτεις μανθάνειν την τε τοῦ εχθροῦ δύναμιν χαὶ την πανουργίαν αυτοῦ. (Ты должен через них узнать силу врага и его хитрые замыслы).

Существительное διερευνητής еще у Ксенофонта употреблено в смысле "разведчик"<sup>26</sup>, следовательно хатархопоς и διερευνητής синонимы. Их синонимом выступает и хусарий, ибо хатархопоς и χουσάριος равнозначны по смыслу. Итак, мы имеем διερευνητής—хатархопоς—χουσάριος.

Заметим, что глагол διερευνώ, вернее εξερευνώ (что одно и то же), встречается в Библии (книга Судей, V, 14):

εν εμοι Μαγείρ κατεβησαν εξερευνώντες27.

В армянском переводе Библии, сделанном в V веке, данное предложение переведено: *լինեն ի Մաքիր իջին խուզարկուք*։ Даю транскрипцию, принятую в Revue des Études Arméniennes: упеп і Mak'ir iJin xuzarkuk'.

Как видим, греческое εξερευνώντες в армянском переводе передано существительным [υπισμυρήπι-хизагки, стоящим в именительном падеже множественного числа. В древнеармянских текстах встречается и форма [υπισμυρή-хизагк. Ср. в древнеармянском переводе комментария Иоанна Златоуста к посланию апостола Павла к Евреям, где, между прочим, читаем: αh b β ξ εδδ h γ π ρ βδ ξ λ μ π η μ μ μ μ μμ ξ ρ

Manuale legum sive Haxabibios, ed. G. E. Heimbach, Lipsiae, 1851, lib. I, tit. IV, 8, p. 74, 75  $\pi$ . 4.

<sup>25</sup> Тайная история, гл. 30.

<sup>26</sup> См. Киропедия, 5, 4, 4; 6, 3, 2. Ср. Liddell-Scott, A Greek Lexicon, 1966, р. 425; И. Х. Дворецкий, Древнегреческо-русский словарь, том I, Москва, 1958, стр. 401.

<sup>27</sup> В русской Библии это предложение переведено: «от Махира шли начальники».

ապերբենուջ, սև՝ աս ջա ղատրբիր՝ ծյերբե գերբե տեգարի նրմուրը[ մչևր5-

Перевод: «Ибо если бы он (т. е. пророк Авраам) был разыщиком и разведывателем<sup>28</sup> (хиzark) всех тех, которые входили к нему, то он никогда не был бы достойным принимать ангелов»<sup>29</sup>.

И риперине хигатк и риперине хигатки состоят из двух корней: рипер хигатки и шрф-агк (или шрфте-агки, что одно и то же). Ирф-агк и шрфте-агки происходят от армянского глагола шрфшърр-агкапе! и имеет значение: "подвергать, творить". Что касается первого корня слова, то он происходит от глагола риперире-хиге!—"искать, исследовать, разведывать, изыскивать, рыться, копаться", рипер шрф хиг нагк или рипер нирфте-хиг нагки дословно означает "подвергать исследованию, разведыванию", одним словом— "исследователь, разведчик", по греч. бівремуттус, следовательно, хатаохотос—разведчик, шпион.

Итак, резюмируя все всего сказанное, можно выдвинуть гипотезу о том, что χουσάριος скорее всего происходит от армянского μπιτμιρή-хигагк (последнее 4-к Кекавменом, как и другими до него, легко могло приняться как μ-k', окончание именительного падежа множественного числа, соответствующее греческому—ιοι) или же, что я считаю более вероятным, от μπιτμιή-хигак, суффикс μη-ак которого, как мы отметили выше, в точности соответствует греческому—άριος. Нашу мысль подтверждает De velitatione bellica, оши-

<sup>28</sup> Перевод дословный. Смысл таков: «Если бы Авраам стал копаться — кто они такие, которые идут к нему, и допрашивать их...» и т. д.

<sup>29</sup> Иоанна Златоуста архиепископа Константинопольского комментарии к евангелисту Матфею книга III и фрагменты к посланию Павла, Венеция, 1826, стр. 248 (на древнеармянском языке. Мне не удалось найти греческий оригинал данного предложения).

<sup>30</sup> См. в «Начальной истории Армении» (Аноним), произведении V в., сохранившемся в «Истории» автора VII в. Себеоса, стр. 1 оригинала, Ереван, 1939.

<sup>31</sup> См. А. М. Сукиасяи, Словарь синонимов армянского языка, Ереван, 1967, стр. 278, 386 (на арм. яз.).

бочно приписываемое Никифору Фоке. Говоря о тратеўтаг. указывается, что армяне их называют татімаріост<sup>22</sup>. Разумеется, последнее слово армянское, а суффикс -2010: -греческий. В данном источнике эти татімаріос упоминаются вторично, но называются не татімаріос, а татімакіа задесь, несомненно, сохранился армянский суффикс шұ-ак, плюс греческое окончание среднего рода именительного падежа множественного числа. В татімакіа армянский суффикс шұ-ак усматривал еще П. Адонц. Он считал, что татімакія это армянское слово шылышұ-tesnak<sup>34</sup>.

Итак, если теперь обратиться к интересующему нас слову խուղակ-хизак, и армянский суффикс سلو-ак передать по-гречески, то получим пе что ипое, как روميء-عوره, что и засвидетельствовано у Кекавмена.

Что в терминологии византийской армии, особенно на Востоке, были в употреблении слова восточного происхождения, в том числе армянские, есть прямое указание источников: παφά τω της ανατολής λαώ καλούμενοι τραπεζίται говорится в Анониме Вари, а в De velitatione bellica сказано: καὶ τραπεζίτας επιλέγεσθαι γενναίους καὶ ανδρείους οῦς οἱ ᾿Αρμένιοι τασιναρίους καλοῦσι. И далее: τους τραπεζίτασ αποστελλειν ήτοι τα τασινάκια. Из последнего примера видно, что термины уже вошли в фонд греческого языка.

Все это не случайно. Пограничные войска в восточных фемах Византии состояли, главным образом из армян. Об этом недвусмысленно говорит то же De velitatione bellica: εν δὲ ταῖς ἀκραις των ᾿Αρμενιακῶν θεματων³δ ...οι ᾿Αρμενιοι... την των βιγλων ἐκτελοῦσι οουλείαν³δ. И далее: ᾿Αρμένιο.... την των βιγλῶν ὑπηρετοῦσι δουλείαν³7. Эти βίγλαι—наблюдательные пункты в этом источнике названы βίγλαι των ᾿Αρμενίων³δ.

Разумеется, восточные термины военного характера (не только армянские, но, как увидим далее, и персидские) бытовали в среде именно этих армян-пограничников.

Как мы видели выше, Аноним Вари в качестве синонима χωσαριοι приводит слово τραπεζίται, отмечая в то же время, что "народ Восто-

<sup>32</sup> De velitatione bellica domini Nicephori augusti, Bonnae, 1828, р. 189. стр. 278, 386 (на арм. яз.).

<sup>33</sup> Там же, стр. 196.

<sup>34</sup> См. в вышеупомянутой статье Aux confins, р. 282. На слово τασιναριος—τασινανία обратил внимание до Адонца Гельцер, который ошибочно считал, что мы имеем дело с армянским словом «шийшру или «шийшру» (tasnark'—tasnarik'—десятник). См. Die Genesis des byzantinischen Themenverfassung, S. 107. Если предположение Н. Адонца верно, то тасинакия можно отождествить с βιγλατορες, призвание которых именно в том, чтобы "наблюдать". Таσινάνια он производит от арм. глагола «наший» — tesanel, что значит именно "наблюдать".

<sup>35</sup> Под 'Αρμενιαχων θεματων подразумеваются кроме фемы Армениаков, также те, которые были созданы из ее территории, а именно фемы Колонии, Халдии, Харсианон и др.

<sup>36</sup> De velitatione bellica, p. 188.

<sup>37</sup> Там же, стр. 189.

<sup>38</sup> Там же, стр. 188.

ка" хосариев (уштарю) называет трапезитами (тратебіта:). О тратебітак

писал и автор De velitatione bellica.

Слово тратесітть греческое, от тратеса—стол. Тратесітть означает меняла", но мы имеем дело с негреческим словом. Уже сказано, что еще Graux, под "народом Востока" усматривал не греков, а армян, тем не менее тратесітть он все же считал словом греческим, а носителей его—предками современных уланов (uhlan)39.

Вопрос о происхождении данного слова был специально исследован А. Грегуаром, который выдвинул очень остороумную гипотезу, что мы имеем дело не с греческим, а осмысленным на греческий лад словом в силу его созвучия, а именно с персидским darbend, что τραπεζιτης это "homme des darbends ou clisoures"— "люди дарбендов или клисур" 40.

В статье, изданной в 1954 г., Грегуар в основном подтвердил свое мнение о τραπεζίται. Разница лишь в том, что если в 1938 г. он имел в виду darbend, то в 1954 г. он пишет dārban, усматривая в конечном -bān персидский суффикс: c'est le persan dārbān, "Tūrhūter" (de dar "porte" et de bān "maître, gardien")<sup>41</sup>.

Оба предположения Грегуара имеют свои слабые места. Во-первых нужно сказать, что darbend вовсе не означает clisoure, слова эти—не синонимы. Dar означает «дверь, ворота» и «горный проход», а bend — «закрытый», следовательно, darbend значит «закрытый (стеной) горный проход» 42. Клисура же означает ущелье открытое, открытый горный проход, который, возможно, имеет укрепления, но он не закрыт, не обнесен стеной, как darbend. Кроме того, специальное название защитников darbend-ов неизвестно, суффикс же слова тратесстту намекает на существование специального войска. Из вышеупоянутых источников ясно видно, что речь идет о защитниках горных проходов на византийскоарабской границе, где, как известно, встречаются преимущественно клисуры, а не darbend-ы.

Если обратиться ко второму чтению Грегуара — dārbān и-bān считать суффиксом, соответствующим греческому -ίτης (что совершенно верно, как об этом будет сказано дальше), то у нас возникнут трудности фонетического порядка. В случае отделения суффикса -ban останется только лишь один dār, и трудно понять как из этого dār может произойти греческое τράπεζα. ведь мы имеем τραπεζίτης. Если в первой своей статье Грегуар искал объяснение каждой букве греческого слова<sup>43</sup>, то этого нельзя сказать о второй статье.

Вопрос о τραπεζίτης решается более просто. Упомянутые выше клисуры, открытые горные проходы по-персидски называются не darbend и не dar, a darvaz (var. darbaz, darpaz). Защитники этих dar-

<sup>30</sup> Ch. Graux, op. cit., p. 86, p. 4.

<sup>40</sup> H. Grégolre, Aux confins, p. 280.

<sup>41</sup> Idem, Origine et élymologie de la Hanse. p. 23.

<sup>42</sup> Доктор Али Акбар Нафиси, Этимологический словарь персидского языка, Тегеран, 1318—1334 (1940—1956).

<sup>43</sup> darbend en τραπε(ν) ζ—(ζ etait très voisin de δ) и т. д.

vaz-ов по-персудски называются darvazban или darvazeban44. Здесь персидский суффикс -ban или -eban в точности передает греческое

Слово darvazban встречается и в армянском языке в виде тире нашищий darpaspan45. Darpaz могло передаваться по-гречески только в виде таутах, ибо "о" у греков тогда звучало, как и сейчас, не "d", а как английское "th" (в слове this)46. Путем метатезиса тартах, превратился в тахтах, что, естественно, должно было осмыслиться на греческий лад как тахтах, персидский слову прибавился уже переведенный на греческий язык—гост, персидский суффикс -bān или -eban.

Итак, оказывается, что τραπεζίτης связано не со словом darbend, и не со словом darban, а с darpazban, сближаясь с ним и по звучанию, и по смыслу<sup>47</sup>, и, по всей вероятности, слово это пришло в Византию через армян.

# ԱՐԵՎԵԼՑԱՆ Ծ<mark>ԱԳ</mark>ՈՒՄ ՈՒՆԵՑՈՂ ԲՑՈՒՋԱՆԳԱԿԱՆ ՌԱԶՄԱԿԱՆ ԵՐԿՈՒ ՏԵՐՄԻՆԻ ՄԱՍԻՆ

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՑԱՆ

### Ամփոփում

X—XI դարհրում Բլուդանդական կայսրության արհհլյան րանակաթեմերը Արմենիական էին կոչվում ընակչության հիմնական կազմի էթնիկապես հայ լինելու պատճառով։ Նրանց սահմանապահ զորջերը, որ հայերից էին րաղկացած, օգտագործում էին հայևական ռադմական տերմինարանությունը ե պետք է սպասել, որ հայերեն ոադմական մի շարջ տերմիններ մուտք դործեցին նահ հունարհն լեզվի մեջ։ Այդարսը ահրմիններից են X—XI դդ. րյուզանդաyousapios-p (huniumrhnu) h τραπεζίτης-μ կան աղբյուրներում հանդիպող (տ**բապեզիաես)։ Խուսա**բիոս *սշանակում է հետախույգ, որ ռազմական տեղե*կություններ քաղելու համար ուղարկվում էր թշնամու երկիրը, տվյալ դեպ*քում արարական խալիֆայություն*։ Տ**Րապեզիտես նշանակում է լ**եռնանցքների պահապան դինվոր։ Խուսաբիոս հայերեն խուզակ (խուզաբկ) րառն է ե ունի հենց հետախույզ նշանավությունը, իսկ առապեզիտեսը հունարեն իմաստավորված Հայերեն դաբպասպան րառն է, կիրձերի պահապան նշանակությամը, *որ իր Տևրթին փոխառություն է պարսկերենից* (ղա**ւվազեբան, դա**ւպազբան)։

<sup>44</sup> Али Акбар Нафиси, ук. соч.

<sup>45</sup> Персидский язык, разумеется, для меня terra incognita. Рассуждениями о конкретном значении персидских слов и ссылками на персидский словарь я обязан любезной консультации иранистов Л. Т. Гюзальяна и А. Д. Папазяиа. А ключ к персидскому darvazban мне дало армянское тиришищий — darpaspan, которое является заимствованием на персидского.

<sup>46</sup> Cp. Abū Dūlaf—'Αποτουλφης, Danišmend—Τανισμάνιος, Daūd—Ταούτης.

<sup>47</sup> Предположение R. Goosens-а о том, что τραπεζίτης, встречающийся у Гесихия, имеет нечто общее с византийским военным термином (см. R. Goosens, Trois notes, Byzantion, t. XIV (1939), р. 688—689), лишено оснований хотя бы потому, что τραπεζίτης (как и χωσαριος) не значит, как он думает, "разбойник".

# րցորցանդրա **ԵՎ ՀԱՅԱՍՏԱ**Ծ․

#### 2. Մ. ԲԱՐԹԻԿՑԱՆ

Միջնադարում հայ ժողովրդի կյանքի բոլոր բնագավառներում կարևոր դեր.
Է խաղացել Բյուղանդական կայսրությունը։ Նույն ժամանակ պետք է ընդգծել,
որ բյուղանդական բազմազգ կայսրության մեջ հույներից հետո, հայերը ամենամեծ կշիռն ունեին։ Խոսել հայ-բյուղանդական հարաբերությունների մասին, նշանակում է խոսել ամենից առաջ Հայաստանի նկատմամբ Բյուղանգական կայսրության վարած նվաձողական քաղաքականության մասին, հայ ժողովրդի գժվարին, ուժերից վեր, հերոսական պայքարի մասին՝ իր ինքնուրույնությունը, անկախությունը, ազգային դեմքը պաշտպանելու համար։ Այդապայքարը հայ ժողովուրդը վարում էր վաղուց, այն ժամանակվանից, երբ դեռգործ ուներ Հռոմեական կայսրության հետ։ Դեռ առաջին դարից (մ. թ. ա.)
Հռոմը ձգտում էր տարածել իր գերիշխանությունը Հայաստանում։

Հայաստանն ընկած էր Հռոմեական կայսրության և պարթևնների տերության միջև, որին հաջորդեց ավելի հզոր Սասանյան Իրանը։ Սակայն ինչպեսՀռոմը, այնպես էլ Իրանն առանձին-առանձին չկարողացան հաստատել իրենցտիրապետությունը Հայաստանում, մինչև որ 387 թ. երկու ախոյաններին հաջողվեց միմյանց միջև բաժանել Հայաստանը։ Այսպիսով, դրվեց Հայաստանի
միասնության խախտման և երկու մասերի բաժանման սկիզբը, և Բյուզանդիան ժառանգեց ոչ միայն այս իրադրությունը, այլև Հռոմի նվաճողական ջաղաջականությունը՝ Հայաստանի նկատմամբ։

Արշակունի վերջին Թագավորը, որ հաստատվել էր Բյուզանդական Մեծ-Հայքում, ձևականորեն համարվում էր Հռոմեական կայսրության սահմաններում ապրող հայոց Թագավոր։ Բայց նրա մահից հետո այլևս «ոչ ևս կացուցին Յոյնք ի բաժնի իւրեանց Թագաւոր և աշխարհին իւրեանց մասին կացուցին Յոյնք կոմէսս իշխանս» (Մովսես Խորենացի, Պատմություն Հայոց, գիրք Գ, գլ. 46)։ Հակառակ դրան, բյուզանդական Մեծ Հայքը և հատկապես հարավային Հայաստանի նախարարությունները (սատրապությունները) վայելում էին որոշ ինքնուրույնություն և իրավական տեսակետից դաշնակցային հարաբերությունների մեջ էին կայսրության հետ։

Բյուզանդիան որոշ չափով հաշվի էր նստում իր տիրապետության տակ դանվող հայ ավագանու հետ, ջանի դեռ լարված հարաբերությունների մեջ էր Սասանյան Իրանի հետ։ Բայց երբ այդ երկու դաբավոր ախոյանների միջև 532 թ. կնջվեց հաշտության պայմանագիր, կայսրությունն իրեն ազատ զգաց սկիզբ դնելու մի ջաղաջականության, որ Հուստինիանոս Ա-ի նովելլաներում ձևակերպված է հետևյալ բառերով. «Որ հայերը ևս ամեն ինչում հետևեն հռոմայեցիների օրենջներին»։ Աստիճանաբար վերացվում է հայ իշխանությունների ինջնուրույնությունը, մի բան, որ սկսվել էր դեռ Ջենոն կայսեր ժամանակվանից, տարածվում են բյուզանդական կարգն ու կանոնը, ծանր հարկա-

պահանջությունը։ Հրապարակվում են Հուսաինիանոս Ա-ի մի շարք հրովարտակները երկրի բաժանման մասին, ապա և հրովարտակներ, որոնք հիմքից
խարխլում էին հայոց դարավոր ժառանդական իրավունքը և հայկական իշխանությունների ինքնուրույնության հիմքը հանդիսացող ամբողջ Բյուզանդիային
ենթակա մասի նախարարական կարդը։ Հայկական զինված ուժերը, որոնք
այնքան անհրաժեշտ էին հայրենիքի պաշտպանության համար, հարկադրված
էին պաշտպաննլ կայսրության շահերը Աֆրիկայում, Իտալիայում, Թրակիայում, Լազիկայում և այլուր։ Միայն Հուստինիանոս Ա-ի ժամանակ, Պրոկոպիոս Կեսարասու տվյալների համաձայն, 17-ից ոչ պակաս հայազգի զորավարներ ծառայում էին բյուզանդական բանակում, այդ թվում՝ նշանավոր
Նարսեսը, Արտավան ու Արշակ Արշակունիները, Հրահատ, Սահակ և Ներսես
կամսարականները։ Բյուղանդական արքունիքի պահպանությունը հենց հայերին էր վստահված։

Հայաստանն արտաքին Թշնամուց պաշտպանելու պատրվակի տակ, երկրում սկսվեց հսկայական բերդաշինություն, բերդերում հաստատվեցին բյուզանդական ստվար զորաբանակներ և կայազորներ։ Դրանց նպատակը ոչ միայն արտաքին Թշնամու դեմ պայքարելն էր, այլև ներքին խլրտումների առաջն առնելը, խլրտումներ, որ վաղուց էին իրենց զգացնել տալիս։ Հակաբյուզանդական ելույթներն է լ ավելի մեծ ծավալ ստացան 532 թ. իրանա-բյուզանդական հաշտության պայմանագրի կնքումից հետո։ Բայց պայքարն անհավասար էր։

Իրանա-բյուզանդական 591 թ. պայմանագրով Հայաստանի մեծագույն մասը անցավ Բյուզանդիայի ձեռջը։ Բյուզանդական ազդեցությունը Հայաստանում է՛լ ավելի ուժեղացավ։ Կայսրությունն սկսեց խառնվել հայերի նաև եկեղեցական գործերին, հասցնելով մինչև անգամ իր հողերի վրա հաստատել երկրորդ՝ ջաղկեդոնիկ կաթողիկոսություն։ Բանն այն է, որ 301—303 թթ. ջրիստոնեությունն ընդունելով, հայ ժողովուրդը հակադրվեց Սասանյան Իրանի նվաձողական ջաղաջականությանը, իսկ մերժելով Քաղկեդոնի 451 թ. տիեզերական ժողովի որոշումները և երկաբնակությունը (դիոֆիզիտիզմ), իր հակաջաղկեդոնական մոնոֆիղիտ դավանանջով Հայաստանը մերժեց և կայսրությանը միավորվելու ջաղաջականությունը։ Այդպիսով, դավանաբանական դոգմատիկ վեձերը սջողում էին ջաղաջական կարևոր հարցեր։

ԵԹԵ Բյուզանդիան քաղաքականապես այդ շրջանում հայերի վրա բացասաբար ազդեց, ապա մշակույթի տեսակետից ունեցավ բարենպաստ նշանակություն։ Հայերեն գրերի գյուտի, հայկական ինքնուրույն և թարդմանական 
դրականության առաջացման մեջ բյուզանդական մշակույթը զգալի դեր է խաղացել։ Բազմաթիվ հայ երիտասարդներ իրենց ուսումնառության համար գնում 
էին Աթենք, Կոստանդնուպոլիս, Անտիոք, Ալեքսանգրիա, Տրապիզոն և հարուստ պաշարով վերադառնում ու նպաստում հայ մշակույթի է՛լ ավելի զարղացմանը։ Պատմագրություն, գրականություն, փիլիսոփայություն, քերականություն, երաժշտություն, աշխարհագրություն, հարտարապետություն, արվեստ և գիտության այլ բազմաթիվ ճյուղեր իրենց զարզացումն են ապրում 
հենց այս ժամանակաշրջանում։ Հայ-բյուզանդական դավանաբանական պայքարը ևս մշակույթի հարցում հայերի համար ունեցավ դրական նշանակություն այն իմաստով, որ նպաստեց փիլիսոփայական մտքի և պոլեմիկայի 
դարգացմանը։

Հայերեն առաջին, նախ և առաջ Աստվածաշնչի, Թարգմանությունները կատարվել են հունարենից և ասորերենից։ Եվսերիոս Կեսարացու «Եկեղեցա-կան պատմությունը» և «Քրոնիկոնը», Ալեքսանդր Մակեդոնացու վեպը, Փիլոն Երրայեցու երկերը, հայրաբանական գրականությունը (Բարսեղ Կեսարացի, Կյուրեդ Ալեքսանդրացի, Գրիգոր Նյուսացի, Գրիգոր Նազիանգացի, Հովհան Ոսկեբերան) Թարգմանաբար հայտնի են դառնում հայ ընթերցողին արդեն այս շրջանում։ Այդ երկերից մի քանիսը պահպանվել են միայն հայերեն Թարգմա-նությամը։

Հայաստանում առաջանում է այսպես կոչված Հունաբան դպրոցը, որի հետևորդները Հունարենից Թարգմանում են բազմաԹիվ փիլիսոփայական, ջերականական, ճարտասանական և այլ երկեր (Պլատոնի, Արիստոտելի, Դիոնիսիոս Թրակացու, Թեոն Ալեքսանդրացու և այլոց երկերը)։ Հունաբան դպրոցի խոշոր ներկայացուցիչները՝ Դավիթ Անհաղթ, Դավիթ Հարջացի, Հովհան Մայրավանեցի, ստեղծագործում են իրենց նշանավոր փիլիսոփայական ինջնուն ունեցավ հայոց լեզվի բառապաշարի հարստացման և դիտական տերմի-

նաբանության գործում։

V—VII դդ. Հայկական մատենագրությունը, մասնավորապես պատմագրությունը, բազմիցս անդրադարձել է ոչ միայն հայ-բյուզանդական փոխհարաբերությունների ամենատարբեր բնագավառներին (ռազմա-քազաքական, տնտեսական, կրոնա-ղավանաբանական, մշակութային), այլև զգալի տեղ է հատկացրել Բյուզանդիայի պատմությանը և նրա փոխհարաբերություններին՝ կայսրության հարևան երկրների և ժողովուրդների հետ (Սասանյան Իրան, ավելի ուշ՝ արաբական խալիֆաթ և այլն)։

Նույն այդ ժամանակաշրջանում ձևավորվում և նշանակալից զարգացման են հասնում հայկական վաղ ֆեոդալական ճարտարապետությունն ու արվեստը, որոնք երևան են բերում բազմաթիվ ընդհանրություններ վաղ քրիստո-

նեական, այդ թվում և բյուզանդական նյութական մշակույթի հետ։

VII դ. Մերձավոր Արևելբի քաղաքական իրադրությունը யும்யமையுமை փոփոխություններ է կրում։ Ասպարեզ է իջնում արաբական խալիֆաթը՝ Բլուզանդական կայսրության նոր հզոր մրցակիցը, որը նվաճում է Հայաստանի մեծ մասը։ Հայաստանն ավելի քան երկու հարյուր տարով անցնում է արաբական գերիշխանության ներքո, որի ժամանակ հասկանալի է, հայ-բյուզանդական ջաղաջական կապերի մասին խոսջ լինել չէր կարող։ Հայ-բյուզանդական հարաբերությունները շարունակվեցին այլ ուղղությամբ։ ստեղծված ծանր վիճակը պատմառ դարձավ հայերի դեպի Բյուզանդիա կատարած արտագաղթի է՛լ ավելի լայն ծավալ ստանալուն, արտագաղթ, սկսվել էր դեռ Արշակունյաց հարստության վերացումից հետո։ Եթե V—VI դդ. . որպես կանոն հայ նախարարները, ազնվականությունն ու զինվորականությունն էր Բյուզանդիայում ապաստան որոնում, ապա արաբական տիրապետության ժամանակ հայ աշխատավորությունը ևս զանգվածորեն դիմում է այնտեղ, հաստատվում Փոքր Հայքում և հայացնում այն զուտ հայկական շըրջանները, որոնք հռոմեական և բյուզանդական բազմադարյան տիրապետու-Թյան ժամանակ սկսել Լին Յունանալ, կորցնելով իրենց ազգային դեմքը։

Այս շրջանում է, որ աշխատավոր խավերի հակաֆեոդալական տրամադրություններն արտահայտվեցին պավլիկյան աղանդավորական շարժման ձե-

վով։ Ծագհլով Բյուզանդական Հայաստանում, այն ժամանակի ընթացքում Տոկայական ծավալ ստացավ, տարածվելով Բյուզանդական կայսրության տարբեր շրջաններում, աշխատավորական նորանոր զանգվածներ ընդգրկելով։ Այդ շարժման հիմնական կորիզը բաղկացած էր հայ և հույն աշխատավորներից։ Դեռ VIII դ. կեսերին էր, որ Կոստանդին Ե կայսրը Մելիտենեից և Թեոդոսուպոլիս-Կարինից հայ պավլիկյանների զանգվածները գաղթեցրեց կիա, որոնք տեղում ոչ միայն տարածեցին պավլիկյան աղանդը, այլ եկան Թրակիայում ամրապնդելու այն հայ տարրը, որ դեռ Մավրիկիոս կայսեր օրոք հաստատվել էր այնտեղ և հսկայական դեր էր խաղում կայսրության սահմանները Թշնամուց պաշտպանելու գործում։ Սակայն հայերը սոսկ ռազմիկներ չէին, նրանք Թրակիայում քաջ կռվողի դեր չէին խաղում միայն։ Նրանք հմուտ առևտրականներ ու արհեստավորներ էին և նպաստեցին ոչ միայն Թրակիայում, այլև նրա մերձակա շրջաններում առևտրի և արհեստների դարգացման գործին։ Թևև ժամանակակից աղբյուրներն այդ մասին տեղեկություններ չեն պահպանել, այնուամենայնիվ, այն փաստր, որ բույդար խան Կրումի Թրակիայում ձևռք բերած ավարի մեջ հիշված են «հայկական գորգերը», Թույլ է տալիս հզրակացնելու, որ հայ արհեստավորների մեջ կային հմուտ գորգագործներ և ջույհակներ։

Կայսրությունը հայերին գաղթեցնում էր ոչ միայն Թրակիա։ Հայտնի է, որ դեռ VI—VII դդ. բազմամարդ հայ գաղութներ էին առաջացել Կիպրոսում և հին Պերգամոնի շրջանում, որտեղից ծագում էր բյուգանդական գահին տիրացած Ֆիլիպիկոս-Վարգանը։

Բյուզանդիայում ապաստանած Հայ տարրը կյանքի տարբեր բնագավառներում (հատկապես ռազմական) նոր դիրքեր է նվաճում։ Հայերը դառնում են
VII դ. առաջացած բյուզանդական ռազմական շրջանների՝ բանակաթեմերի
զորավարներ։ Բյուզանդական կայսրության՝ կարևորությամբ ու չափերով
երկրորդ բանակաթեմը «Արմենիակների» էր կոչվում այդ բանակաթեմում,
ինչպես և նրա կից շրջաններում ապրող հայերի պատճառով։ Արմենիակների
բանակաթեմի ռազմական ուժերը հայերից էին բաղկացած։ Մինչև X դ.
սկզբները Արմենիակների բանակաթեմի հողերից կազմակերպվեցին Խարսիանոն, Խաղտիք, Կոլոնիա և Սեբաստիա բանակաթեմերը։ Հայերով էր բնակեցված նաև X դ. սկզբին կազմակերպված «Միջագետք» և Լիկանդոս բանակաթեմերը։

VIII դ. Փոջր Ասիայի բանակաթեմերի մեծ մասի զորավարները հայեր էին։ Անատոլիկոն բանակաթեմե զորավարը Լևոն Գ-ի փեսա հայազգի Արտավազդն էր, որ ջիչ էր մնացել տիրանար բյուղանդական գահին։ Լևոն Գ-ի թոռ Լևոն Դ-ի ժամանակ Տահատ Անձևացին Բուկելլարների բանակաթեմի զորավարն էր։ Այդ նույն ժամանակ Անատոլիկոնի զորավարը Արտավազդ Մամիկոնյանն էր։ Կոստանդին Զ-ի օրոջ Արմենիակների բանակաթեմի զորավարն էր Վարդանը, մի ջիչ հետո՝ նշանավոր Ալեջսիոս-Մուսելեն (Մուշեղ)։ Հայկական ծագում ուներ այդ ժամանակներում հանդես եկած Սկլերոսների ընտանիջը, որի անդամներից մեկը՝ Վարդասը դարձավ Թրակեսիոն բանակաթեմի զորավար։ Նույն ընտանիջից մի այլ Վարդաս Նիկեփոր Ա կայսեր օրոջ դարձավ Անատո-լիկոն բանակաթեմի զորավար։

IX դ. պատկերն ամենևին չի փոխվում։ Հայերն արդեն տիրանում են գահին։ 813 թ. հայազգի Լևոնը, Լևոն Ե անվան տակ ութ տարի իր ձեռքում է պահում կայսրության գայիսոնը։ Միջայել Բ-ի որդի Թեոփիլոսը ամուսնացած էր հաւմ կայսրության գայիսոնը։ Միջայել Բ-ի որդի Թեոփիլոսը ամուսնացած էր հառավարեց պետությունը իր որդու Միջայել Գ-ի մանկահասակ լինելու պատհառավարեց պետությունը իր որդու Միջայել Գ-ի մանկահասակ լինելու պատհառով։ Միջայել Գ-ի թագավորության վերջին շրջանում երկրի փաստական իշխանությունը գտնվում էր Թեոդորայի եղբոր՝ Վարդասի ձեռջում, որն ստախալով կեսարի բարձրագույն պատվաստիձանը, պետք էր կայսր հռչակվեր, երե Միջայել Գ-ը վախճանվեր անզավակ։ Թեոդորայի հորեղբայրը՝ Մանվելը Արմենիակների բանակաթեմի զորավարն էր դեռ Լևոն Ե-ի ժամանակ։ Պակաս դեր չէր խաղում Թեոդորայի մյուս եղբայրը՝ Պետրոնասը, որը 863 թ. կարևոր հաղջեննակ տարավ արաբների դեմ, որից հետո վերջիններիս դեմ մղվող երեկարաև պատերազմի նախաձեռնությունն անցավ կայսրության ձեռջը։

Հայերը կարևոր դեր են խազում ոչ միայն քաղաքական ու ռազմական. այլև Հոգևոր ու մշակութային ասպարեզում։ Կեսար Վարդասն էր, որ վերաբացեց Մագնավրայի Համալսարանը։ Այդ համալսարանի՝ ժամանակակից տերմինով ասած, ռեկտորը հայազկի Լևոն փիլիսոփան էր, որ միաժամանակ աստ-- զաբաշխ էր, մաթեմատիկոս, երկրաչափ և երաժիշտ։ Նրա համբավը տարած-- վել էր մինչև Բազդադ՝ խալիֆաների արքունիքը։ Կոստանգուպոլսի պատրիարջական աթոռին էր տիրացել Հովհաննես Քերականը՝ նույնպես հայազգի, Բյուզանդիայում անուն Հանած աստղաբաշխ Բագարատի որդին, Արշավիր պատրիկի հղբայրը և Լևոն փիլիսոփայի հորհղբորորդին։ Հովհաննեսը Թեոփիլոս . կայսեր ուսուցիչն էր և այդ կայսրն էր, որ իր ուսուցչին նստեցրեց պատրիարքական աթեոռին։ Բայց այս ժամանակաշրջանի, ինչպես և բյուզանդական ողջ բազմադարյան մշակույթի լուսապսակը պատրիարք Փոտն էր, բյուդանդական և Համաշխարհային մշակուլթի այդ ռահվիրան, որը նույնպես հայազգի . Լր։ Նա Թագուհի Թեոգորայի և կեսար Վարդասի փեսա Արշավիրի քրոց՝ Իրենեի որդին էր։ Հենց Փոտը դարձավ սլավոնական լուսավորիչներ Կիրիլլի և Մեթոդիոսի ուսուցիլը, հենց կեսար Վարդասն էր, որ նրանց ուղարկեց սլավոնների մեջ լուսավորություն տարածելու։

Ահա այսպիսին էր վիճակը Բյուզանդիայում նշված ժամանակաշրջանում։
Ամենուրեք հայեր՝ որոնք օտարացած չէին, չէին մոռացել իրենց մայրենի լեզուն, չէին ուրանում իրենց հայկական ծագումը։ Այս բոլորից հետո պարզ է,
որ Վասիլի գահ բարձրանալը պատահական երևույթ չէր։ 867 թ. հայազգի
Վասիլը հիմնադրում է «Մակեդոնական» կոչված հարստությունը, որի շուրջ
հրկդարյա իշխանության ժամանակաշրջանը իրավամբ բյուզանդական կայսրության պատմության ամենափայլուն շրջանն է համարվում։

863 թ. Պոսոնի ճակատամարտում հայազգի զորավար Պետրոնասը արաբների դեմ փայլուն հաղթանակ էր տարել։ Դրանից հետո Հայաստանի հարցը երկդարյա ընդմիջումից հետո կայսրության համար նորից օրակարգի հարց ղարձավ։ Սկսվեց հայ-բյուզանդական հարաբերությունների նոր փուլը։ Հա- • յաստանը Բյուզանդիայի արտաքին քաղաքականության ուշադրության հիմնական առարկա էր խալիֆայությունից հետո։

Հարցն այն է, որ արաբա-բյուզանդական դարավոր մրցակցությունը հասցրել էր այն բանին, որ Հայաստանի անջատումը կազմալուծվող խալիֆաթից և նրա դաշինքը Բյուզանդիայի հետ կարող էին նպաստավոր լինել վերջինիս վճռական դերակշռության համար՝ խալիֆաթի հանդեպ։ Օգտվելով արաբա-բյուզանդական 7-ամյա պատերազմից (856—863) Աշոտ Բագրատունին 862 թ. իրեն իշխանաց իշխան էր հռչակել, իսկ 885 թ.՝ նաև
թագավոր։ Վասիլ Ա-ը շատ էր շահագրգռված բարեկամական հարաբերություններ հաստատելու Աշոտ Բագրատունու հետ, հասկանալի է, արաբների
դեմ դաշնակից ունենալու համար։ Ավանդությունը հաղորդում է, որ Վասիլը
նույնիսկ ցանկացել էր թագադրվել Աշոտ Բագրատունու ձեռքով։ Իհարկե, այդ
բանին դեմ չէր և հայոց իշխանաց իշխանը։ Նա ևս տվյալ շրջանում ուզում էր
ունենալ բյուղանդական օժանդակությունն իր դիրքերն ամրապնդելու համար։
Եռանդուն աշխատանք էին տանում նաև հոգևոր պետերը։ Զաքարիա Ա Ձադեցի կաթողիկոսը և Փոտ պատրիարքը դեռ Վասիլի գահ բարձրանալուց առաջ
երկար նամակագրություն ունեին եկեղեցիների միության խնդրի շուրջը։

Վասիլ Ա-ը իրեն Արշակունի Հռչակեց, Թեև նրա երակներում Արշակունի արյան մեկ կաթիլ անգամ չկար։ Ընդունված է ասել, որ Վասիլն այդ քայլին -իմեց՝ նպատակ ունենալով իր հասարակ ծագումը սքողել, իր գահ բարձրանայր օրինականացնել։ Դա շատ Հնարավոր է, բայց հիմնական դրդապատ-Ճառը այդ չէր։ Վասիլի քայլը շատ հեռուները գնացող քաղաքական նպատակներ ուներ։ Հայաստանում Արշակունիների հարստության գոյության ժամանակ Հայաստանի բոլոր նախարարությունները հանդիսանում էին տիրող հարըստության վասալները, այդ թվում և IX դ. վերապրած և կիսանկախ իշխանություններ հաստատած Բագրատունիները, Արծրունիները, Անձևացիք, Սյունիները և մյուսները։ Իրեն Արշակունի հռչակելով, հասկանալի է, Վասիլը հանդես էր գալիս որպես այդ բոլորի սյուզերենը, ցանկանում de jure իրենից կախման մեջ գցել նրանց։ Մեր այս միտքը հաստատվում է բյուղանդական արթունիթում Հորինված մի «տեսությամբ», Համաձայն՝ որի իբրև Թե պարԹևների արքա Արշակի առաքինության և ձևռք բերած մեծ փառքի պատճառով, օրենք դարձավ, որ այսուհետև պարթևների, հայերի և մարերի վրա Թագավորեն բացարձակապես Արշակի տումի ներկայացուցիչները կամ նրա շառավիղները։ Նպատակը պարզ է, քանի որ Վասիլն իրեն Արշակի շառավիղն էր համարում, հասկանալի է, որ այդ այսպես կոչված «օրենքի» համաձայն նա պետք էր Թագավորեր, Նաև Հայերի վրա։

Դա, իհարկե, դարավոր ստրկությունից հետո հազիվ ինքնուրույնություն ձեռք բերած հայ իշխանների և ժողովրդի համար փայլուն ապագայի նախեր-գանք չէր կարող լինել. նրանք ամենևին էլ չէին ուզում մի տիրողի ձեռքից հազիվ ազատված մի ուրիշի ձեռքն ընկնել, թեկուզ և քրիստոնյայի և ամեն միջոցներով աշխատում էին կանխել այդ բանը։

Հայ-բյուզանդական փոխհարաբերություններն ավելի սերտ դարձան Վասիլի հաջորդների, հատկապես Լևոն Զ-ի և Կոստանդին Ծիրանածինի օրոջ։
Ցանկանալով օգուտ քաղել Ցուսուֆ ոստիկանի Հայաստանում կատարած ասպատակությունների հետևանքով ստեղծված ծանր վիճակից, Բյուղանդական տաստակությունը պատրիարք Նիկողայոսի միջոցով մի քանի անգամ դիմեց հայոց կաթողիկոս Հովհաննես Դրասխանակերտցուն և հայոց թագավորին, օգնություն խոստանալով, որի դիմաց սակայն, նկատի ուներ Հայաստանը կայսրությունից վասալական կախման մեջ գցել։ Բյուգանդական կառավարությունը
նույնիսկ Կոստանդնուպոլիս հրավիրեց Սմբատ Ա-ի որդի Աշոտ Բ Երկաթին,
որին մեծ պատիվներով ընդունեց Զոե կայսրուհին։

Թեև արտաջնապես այդ հարարերությունները բարեկամական էին, բայց իրականում մահու և կենաց կռիվ էր գնում, կայսրությունը բաց չէր թողնում և ոչ մի առիթ իր՝ դարերի համար մշակած ծրագիրը՝ Հայաստանի նվաճումն իրականացնելու համար։ X դ. առաջին տասնամյակներին թյուզանդիան արաբներից գրավեց Երրորդ Հայքի մայրաքաղաք Մելիտենեն և նրա շրջակայքը, 949 թ.՝ կարինը, ապա Ապահունիքն ու Հարքը, Տարոնը, Բասենը, Տայքը, Վասպուրականը, ոչնչացրեց Շիրակի հայկական թագավորությունը և վերջապես կարսի թագավորությունը։ Այսպիսով շուրջ երկու հարյուր տարվա ընթացքում Ռյուզանդական կայսրությանը հաջողվեց նվաճել երկար պայքարից հետո անկախություն ձեռք բերած գրեթե ամբողջ Հայաստանը։ կայսրությունը դրանով էլ չբավարարվեց։ Նա փորձեց տիրանալ Դվինի արաբական ամիրայությունը՝ Անին գրավելու հաջորդ տարին մեծ արշավանք ծավալելով, բայց 1047 թ. ծագած Լևոն Թոռնիկի ապստամբությունը Բյուզանդիայում խանդարեց

Հայ-բյուզանդական հարաբերությունների այս երկրորդ շրջանում էլ, հակառակ քաղաքական ու դավանաբանական սուր պայքարին, տնտեսական և մշակութային կապերը Բյուզանդիայի և Հայաստանի միջև զարգանում էին բավականին բարենպաստ կերպով։ Արաբա-բյուզանդական մրցակցությունը բացասաբար էր ազդել միջազդային տարանցիկ առևտրի վրա։ IX դ. երկրորդ կեսին իր անկախությունը վերականդնած Հայաստանը ակադ. Հ. Մանանդյա-նի դիպուկ բնորոշմամբ, դառնում է իդեալական բուֆեր, որտեղ հանդիպում էին արաբական և բյուզանդական երկրներից եկող առևտրական կարավան-ները։ Մեծ ծաղկում ապրեցին Հայաստանի քաղաքները, որոնք միջազդային առևտրին մասնակցում էին սեփական արտադրանքով, որի բազմաթիվ տեսակները հայտնի էին բյուղանդական քաղաքների շուկաներում։ Միաժամա-նակ, բյուղանդական ապրաքները վաճառքի էին հանվում Հայաստանի շուկաներում։

Հայհրը շարունակում են մեծ հետաքրքրություն տածել դեպի հին հունական դրականությունն ու արվեստր, որոնց Հետ ծանոթանում են Բլուգանդհայի ւմիջոցով։ Հայ միջնադարյան մշակույթի գործիչների մեջ պետք է անպայման ընդգծել նշանավոր փիլիսոփա և ռազմական գործիչ, Հունական մշակույթի մեծ գիտակ Գրիգոր Մագիստրոսի անունը, որ հակառակ իր ջերմ հայրենասիրության, Հայաստանի անկախությունը Բյուզանդիայի ոտնձգություններից պաշտ-.պանելու իր ճիգերին, ամենևին էլ չէր դադարել հիանալ հին հունական արվեստով, սիրել հունական գրականությունը, գիտությունը, ձեռնարկել հին Տույն հեղինակների աշխատությունների թարգմանությանը։ Ինչպես նախորդ, նույնպես և այս շրջանի հայ պատմագրությունը բավականին նյութ է մատավարարում ոչ միայն հայ-բյուգանդական հարաբերություններն ուսումնասիրող մասնագետին, այլև բյուղանդական կայսրության պատմության։ Նույն բանը կարելի է ասել բյուղանդական աղբյուրների մասին՝ Հայաստանի վերաբերյալ։ Հայերը ևս գիտության և արվեստի բնագավառում իրենց լուման են ւմուծում Բյուզանդիայում։ Կարելի է հիշել նշանավոր հայ ճարտարապետ Տրդատին, որը 985 թ. վերակառուցեց Կոստանդնուպոլսի սուրբ Սոֆիայի երկրաշարժից փլված գմբեթը։

Խնդրո առարկա ժամանակաշրջանի հայ-բյուզանդական մշակութային կապերի լավագույն օրինակը նշանավոր «Դիդենիս Ակրիտաս» էպոսն է։ Հակառակ այդ բանի, որ Բյուղանդական էպոսը ահա մեկ հարյուրամյակ է, ինչ ամեն տեսանկյունից ուսումնասիրվում է, նրա մասին գրված գրքերն ու հոդվածները կարող ևն մի ամբողջ գրադարան կազմել, այնումանայնիվ «Դիգենիս Ակրիտասը» դեռ երկար ժամանակ նոր նյութ պիտի մատակարարի և՜ բյուղանդագետներին և՜ հայագետներին։

Խոսել «Դիդենես Ակրիտասի» մասին և կանգ չառնել հայերի՝ նրա ստեղծման զործում խաղացած դերի վրա, հազիվ Թե ճիշտ լիներ։ Դեռ Ն. Ադոնցը համոզիչ կերպով ցույց տվեց, որ բյուզանդական էպոսը ստեղծվել է հայկական միջավայրում, որ նրա մեջ հանդես եկող պերսոնաժների մեծ մասը հայեր են ծագումով։ Հետագա ուսումնասիրությունն էլ ցույց տվեց բյուզանդական էպոսում պահպանված հայկական ժողովրդական երգերի, հայազգի նոր պերսոնաժների, զուտ հայկական մի շարջ տեղանունների առկայությունը։ Դեռ ավելին, այժմ կարևլի է խոսել նույնիսկ էպոսում հանդես եկող արմեհիզմների մասին։

Այս շրջանում հայոց ռազմա-ջաղաջական գործունեությունը Բլուգանդիայում ամենևին էլ չի դադարում։ Հանդես են գալիս նորանոր դեմջեր, որոնջ
բյուղանդական կայսրության պարծանջն են համարվում, թեև իրենց գործունեությամբ միշտ չէ, որ օգուտ են բերել իրենց հայրենիջին՝ Հայաստանին։
Կայսրերից պիտի ընդգծել Ռոմանոս Լեկապենոսի, Նիկեփոր Բ Փոկասի, Հովհան Չմշկիկի և Վասիլ Բ-ի անունները, իսկ զորավարներից Մլեհ-Մելիասին և
Հովհաննես Կուրկուասին, որ Նոր Բելիսարիոս անունն ստացավ ժամանակակիցների կողմից։ Պետք է ընդգծել նաև Կոստանդին Ծիրանածինին՝ Վասիլ
Ա-ի թոռան, որը թեև որպես կայսր աչջի չընկավ, բայց հայտնի է որպես բյուզանդական մշակույթի նշանավոր գործիչ։ Այս հայերը, որոնք որպես պետական գործիչներ բյուղանդացիներ էին, իրենց ազգային դեմքը չէին կորցրել։
Բյուզանդական կյանքում, առաջին հերթին արվեստի բնագավառում, արևելան ազդեցության ուժեղացումը նկատելի է հատկապես IX—XI դդ., երբ հայ-

Բլուգանդիան, տիրանալով Հայաստանին, առաջին գործը համարեց բնիկ ավագանուն տեղահան անելը։ Կալվածքներ, ապա և բարձր պատվաստիճաններ պարգևելով նրան հաջողվեց հայ ազնվականության զգալի մասը գաղ*թեցնել Արևմուտը, նրանց փոխարեն բլուղանդացի ֆեոդալներ բնակեցնելով* Հայաստանում, որոնց ամենանշանավոր ներկայացուցիչներից մեկը Եվստաքիոս Բոլիլասն էր։ Հայաստանը բաժանվեց ռազմա-քաղաքական առանձին շրջանների, որոնք կատապանություններ էին կոչվում կատապանի կամ դուկի գլխավորությամբ։ Կայսրությունը Հայաստանում մտցրեց իր կարգն ու կանոնը, հարկադրման իր սիստեմը։ Տեղական բնիկ զորջերը, որոնջ Հայաստանի նվամումից անմիջապես Տետո դեռ պետք եկան կայսրությանը, նա ի վերջո ցրեց, դրա փոխարեն գինվորական հարկ մացնելով։ Մուտով սկսվեցին նաև կրոնական հալածանքները։ Հայոց կաթողիկոսությունը Անիից հեռացվեց և տեղափոխվեց կալսրության ավելի մոտիկ շրջան՝ Սերաստիա։ Կալսրությունը շատ լավ էր զիտակցում, որ պետականության վերացման պայմաններում հայերին կենտրոնացնող և համախմբող միակ ուժը հայոց կաթողիկոսությունն էր, և դրանով նրան այդ հնարավորությունից գրկեց։

Նման քաղաքականությունը սակայն ի վերջո ճակատագրական դարձավ -Հենց իրեն կայսրության համար։ Նա վերացրեց այն պատնեշը, որ փակում Հւաբեւ 3–3 էր դեպի Բյուզանդիա ձգտող Թշնամական Հորդաները։ Երբ XI դ. առաջին տասնամյակներում Հայաստանում երևացին սելջուկ Թուրջերը, Բյուզանդիան ի վիճակի չեղավ նրանց առաջն առնել, իսկ Հայաստանն էլ զրկվել էր այդ կարողությունից։ «Հոռոմները,— գրում է Մատթեոս Ուռհայեցին,— աստեհանաբար երկրից հեռացրին ջաջ զինվորականներին..., նրանք ջանդեցին երկրի պարիսպը, որ զինվորներն ու զորավարներն էին կազմում»։ Կես դաթ անց տեղի ունեցավ Մանազկերտի ճակատամարտը, որը Բյուզանդիայի, և ոչ միայն Բյուզանդիայի, համար ճակատամարտը, որը Բյուզանդիայի, և ոչ Շուտով ամբողջ Փոջրասիական թերակղզին անցավ Թուրջերի ձեռջը։ Հայթյուղանդական հարաբերությունների մասին այլևս խոսջ լինել չի կարող, թեև հայ նշանավոր դործիչներ ժամանակ առ ժամանակ նորից փայլում էին Բյուղանդական կայսրության օրըստօրե մթնող երկնակամարում։

Թեև սելջուկ Թուրքերի Փոքրասիական Թերակղզուն տիրանալը Հայ-բյուզանդական Հարաբերություններին բուն երկրում վերջ դրեց, այնուամենայնիվ
այդ Հարաբերությունները շարունակվեցին Հայաստանից դուրս, Կիլիկիայում,
որտեղ Հայության մի ստվար զանգված, բյուգանդական ու Թուրքական ճընշումներից խուսափելով, ապաստան էր գտել և ստեղծել իր անկախ իշխանությունը։ Գտնվելով աշխարհագրական տեսակետից շատ բարենպաստ տեղում,
Կիլիկյան Հայկական պետությունը գնալով բարգավաճեց։ Այնտեղ զարգացում ապրեցին արհեստներն ու առևտուրը, մշակույթը։ Կիլիկիայի հայկական
պետությունը քաղաքական և մշակութային լայն կապեր հաստատեց Մերձավոր Արևելքի և Արևմտյան նվրոպայի բազմաթիվ երկրների և, ամենից առաջ, Բյուզանդիայի հետ։ Հայ-բյուզանդական հարաբերություններն այս շըրջանում այնջան սերտ էին, որ XII դ. երկրորդ կեսից նորից սկիզբ առան եր-

կար բանակցությունները երկու եկեղեցիների միության առթիվ։

XIV դ. վերջում Կիլիկիայի հայկական պետությունը դադարեց գոյություն ունենալուց, դրա հետ մեկտեղ վերջ գտան նաև հայ-բյուգանդական ջաղաջական փոխհարաբերությունները, թեև դրանից հետո մինչև Բյուղանդական կայսրության անկումը հայ տարրը շարունակում էր կարևոր դեր խաղար Բյուղանդիայի կյանջում։

#### ВИЗАНТИЯ И АРМЕНИЯ

Р. М. БАРТИКЯН

Резюме

В средние века в жизни армянского народа ни одно соседнее государство не сыграло такую важную роль, как Византия. В то же время и в жизни Византии, после греков, ни один народ не имел такого веса, как армяне. Исходя из этого невозможно изучать историю Армении и Византии в отрыве друг от друга.

Византия в жизни армян сыграла двоякую роль, положительную и отрицательную. Отрицательную, если иметь в виду политическую сторону вопроса: стремление Византии уничтожить армянскую государственность, захватить армянские земли, ее политику ассимиляции армян на завоеванных территориях Армении. И положительную, если принять

во внимание взаимоотношения и взаимопронижновения в области науки и культуры. Взаимоотношения и связи между Арменией и Византией не имели нормального развития, что связано с исторической судьбой армянского народа и, в первую очередь, его государственности.

В эпоху арабского владычества эти взаимоотношения почти прекратились. Из-за создавшегося в стране тяжелого положения процесс переселения армян в Византию стал более интенсивным, что способствовало повышению роли армян в разных областях жизни империи, особенно в военной и государственной, а также в экономической и культурной.

С середины IX в., после ослабления арабского халифата и усиления Византин на востоке, империя вновь стала интересоваться Арменией и ей удалось постепенно завоевать до середины XI в. почти всю приобретшую независимость Армению, упразднить ее вооруженные силы. Этим самым, однако, Византия ослабила свои восточные позиции и скоро лишилась не только Армении, но и многих сугубо византийских областей.

Армянская государственность была возрождена в конце XI в. в Киликии, и просуществовала до конца третьей четверти XIV в. Между Кнликийским армянским государством и Византией были продолжены вековые тесные взаимоотношения. И в самой Византии армяне продолжали играть заметную роль до падения империи в 1453 г.

# О ВЛАДЕЛИЦЕ РУКОПИСИ «СОВЕТОВ И РАССКАЗОВ» («СТРАТЕГИКОНА») КЕКАВМЕНА

#### Р. М. БАРТИКЯН

#### Доктор исторических наук

В начале 80-х годов прошлого столетия крупнейший русский византиновед В. Г. Васильевский обратил внимание ученых на неизвестное до того времени сочинение византийского полководца XI в. Кекавмена — «Стратегикон»<sup>1</sup>. Это сочинение, изданное им совместно с В. Ернштедтом в 1896 г. полностью<sup>2</sup>, скоро вошло в научный оборот, и в силу своей большой ценности, стало предметом пристального изучения византиноведов всего мира. Помимо множества статей, специально посвященных этому памятнику, в последнее десятилетие увидели свет и две ценные монографии<sup>3</sup>.

«Стратегикон» Кекавмена дошел до нас в единственной рукописи, которая ныне хранится в Рукописном отделе Государственного исторического Музея в Москве⁴. Этот кодекс в последнее время был подробно изучен палеографом и кодикологом Б. Л. Фонкичем, который пришел к очень интересным выводам⁵. Согласно Б. Л. Фонкичу, кодекс № 436 представляет собой соединение двух первоначально самостоятельно созданных и длительное время независимо друг от друга существовавших рукописей, позднее сплетенных в единый сборник⁶. Исходя из особенностей почерка. Б. Л. Фонкич датирует их XIV веком². Далее исследователь останавливается на истории рукописи № 436. Она была куплена на Афоне, в Ивирском монастыре Арсением Сухановым в 1654 г.,

<sup>1</sup> В. Г. В асильевский, Советы и рассказы византийского боярина XI века. Журнал Министерства Народного просвещения, ч. 215, 1881, стр. 242—299, ч. 216, 1881, стр. 102—171, 316—357.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. wassiliewsky — V. Jernstedt, Cecaumeni Strategicon et incerti scriptoris de Officiis reglis libellus. "Записки Историко-филологического факультета Императорского С.-Петербургского университета", ч. XXXVIII, С.-По., 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P. Lemerle— Prolégomènes a une édition critique et commentée des "Conseils et Recits" de Kékaumenos—Académie Royale de Belgique. Classe des Lettres et des Sciences Morales et Politiques. Mémoires t. LIV, fasc. I, Bruxelles, 1960: И только что вышедший монументальный труд: "Советы и рассказы Кекавмена. Сочинениевизантийского полководца XI века". Подготовка текста, введение, перевод и комментарий Г. Г. Литаврина. Памятники средневековой истории народов Центральной и Восточной Европы, Москва, 1972.

<sup>4</sup> В исторической литературе она известна под номером 436 (по Каталогу архимандрита Владимира).

<sup>5</sup> Б. Л. Фонкич, О рукописи «Стратегикона» Кекавмена. «Византийский Временник», том 31, 1971, стр. 108—120. Ср. «Советы и рассказы Кекавмена», стр. 11 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Б. Л. Фоикич, О рукописи «Стратегикона» Кекавмена, стр. 109.

<sup>7</sup> Там же.

привезена в Москву и передана в Синодальную (Патриаршью) библиотекув. А откуда она попала на Афон? Б. Л. Фонкич пишет: «Упоминание (дважды: лл. 250 об. и 251) в формулах обращения к светским и духовным лицам «овятото самодержца и царя Велико-Комиина» приводит к заключению о том, что оба сборника появились в пределах Трапезундской империи. Подтверждением этому служит постоянно показываемая текстами и первого и второго кодексов исключительная близость к оричиналам рукописи Мопасепзіз 525, написанной в 1361 г. прототабуларием и хартофилаксом Трапезундской митрополии Андреем Ливадином»<sup>9</sup>.

В пользу выводов Б. Л. Фонкича говорит и помета на верхнем поле л. 101 рукописи. Эта помета, однако, будучи неточно расшифрована, не использована исследователем. Б. Л. Фонкич пишет: «Помета на верхнем поле л. 101: μοισύτη χ(ύρι)ε καὶ συγχώρισον την δούλην τοῦ το καὶ ραχατον, принадлежащая женщине (владелице или читательнице первого кодекса), свидетельствует о том, что еще на прани XV—XVI вв. рукопись не попала на Афюн» 11. Б. Л. Фоикич не дает перевода этой пометы, но исходя на слова δούλη —раба, верию считает, что владельцем рукописи была женщиной. Но кто же она, эта владелица?

В введении своей книги Г. Г. Литаврин на этой помете остановился более подробно. Он пишет: «До того как рукопись была привезена на Афон, в мужской монастырь, по всей вероятности, принадлежала какое-то время женщине. На л. 101, на верхнем поле, имеется четко написанная густыми чернилами помета: робобиту из най обудорого тух обобу об кай разатой, которую с небольшими исправлениями мы читаем так:  $\mu(v)$  ήσθητι κόριε καὶ συγχώρισον την δούλην σου καὶ ραзатой (При этом v, видимо, пропущено в слове μοισθητη — μνήσθητι, а разатой можно рассматривать как повелительное наклонение отложительного глагола среднего залога разатой разатой наклонение отложительного глагола среднего залога разатой разатой  $\mu(v)$  покоить", "успокоить", образованного от существительного то разати — "покой", "отдых"). Надпись, таким образом, гласит: "Господи, помяни и прости рабу твою и упокой"12.

Расшифровка и чтение этой пометы (скорее ее последних двух слов — хаі рауатоб) вызывают некоторые сомнения. Во-первых, хотя и в новогреческом есть существительное то рауать — «покой», «отдых», котороє является заимствованием из турецкого (а в турецкий оно попало из арабского), но оне позднее заимствование, а существование глагола рауатобраь — сомнительно. И, во-вторых, что самое важное,

<sup>8</sup> Там же, стр. 117. Советы и рассказы, стр. 12

<sup>9</sup> Б. Л. Фонкич, О рукописи «Стратегикона» Кекавмена, стр. 118. Подчеркнуто Фонкичем.

<sup>10</sup> Здесь ошибка. Должно быть তহত. (У Г. Г. Литаврина ошибка исправлена. См. ниже).

<sup>11</sup> Б. Л. Фонкич, Ук. соч., стр. 118.

<sup>12</sup> Советы и рассказы, стр. 12.

при подобных пометах должно быть упомянуто имя человека, обращающегося к господу богу. В таких обращениях, как например, Κυριε βοήθει τω σω δούλω или Κυριε μνήσθητι τον σον δούλον и т. д. называется имя просящего.

Но женщина-владелица рукописи № 436, обращаясь к господу богу, чтобы тот помянул ее и простил, не забыла назвать овоего имени. Только неправильное чтение этой пометы не дало возможности заметить его. Мы данную помету расшифровываем так: Μντσθητι Κύριε καί συγγώρισον την δούλην σου κερά Χατού(ν) ("Господи помяни и прости рабу твою госпожу Хату(н)". Форма кера вместо кира в источниках встречается часто13. Что касается имени Хатун, то оно тюркского происхождения и означает «дворянка, знатная женщина, а также Fürstin¹4 (княгиня, государыня). Имя Хатун широко распространено у народов Закавказья 15. В поздневизантийскую эпоху оно имело распространение и в Византии, более конкретно - в Тралезунде, и мы встречаем немало гречанок, носящих это имя-титул. Еще Фаллмерайер писал. что «от турок-сельджуков трапезундский двор заимствовал термин хатун-гос-(domina, imperatrix), титул супруги византийского имποжα Δέσποινα ператора» 16. Хатун (Хатойу) называлась дочь Трапезиндского императора Иоанна IV Комнина (1429-1458), которая была супругой Узун Хасана. В источниках она названа діятогу Хатойу. Имя Хатун встречается и в одной трапезундской надписи, изданной Кюмоном, датируемой около 1342 г. В надписи упомянута княгиня, носящая имя Хатобуа17.

А теперь вернемся к нашей помете и рукописи № 436. Рукопись, как показял Б. Л. Фонкич, создана в *Трапезунде, в XIV веке* и принад-

<sup>13</sup> хера (ή). Κν. ή κυρία, δέσποινα, άλλως κυρά. Έλευθερουδάνη, Έγκυκλοπαιδικόν Δεξικόν τόμ. 7, 'Αθήναι, 1929, σελ. 513; Δρανδάνη, Μεγαλη Έλληνική Έγκυκλοπαίδεια, τόμ. 14, σελ. 228; И более определенно: Δ. Δημητράνου, Μέγα Λεξικόν τῆς Έλληνικής Γλώσσης, τόμ. 5, 'Αθήναι, 1951, σελ. 3856, где указывается, что форма хера встречается не только в новое время, но и в византийских источниках. У Феодора Продрома (XII в.): καὶ λέγει τῆν γυναΙκα του, κερα καὶ θὲς τραπέζιν. (Ι, 213).

<sup>14</sup> CM. Gy. Moravesik. Byzantinoturcica, II. Sprachreste der Türkvölker in den byzantinischen Quellen, Berlin, 1958, S. 343.

<sup>15</sup> У армян, например, встречается с XII в. Р. Ачарян в своем «Словаре армянских личных имен», том II, стр. 444 и сл., Ереван, 1944, упоминает 25 женщин, носивших это пмя (между XII и XV вв.) и более 50 женщин носивших производное от Хатун имя (как например: Хатуншах, Хатунага, Хатунпаша, Хатунмелик и т. д.). Имя Хатун у армян встречается и в наше время.

<sup>16</sup> См. «Трапезундская хроника Михаила Панарета», греческий текст с переводом, предисловием и комментариями, издал А. Хаханов, Москва, 1905, стр. 33, прим. 1.

<sup>17</sup> См. F. Cumont, Inscription de l'epoque des Comnènes de Trébisonde. Mélanges d'histoire offerts à Henri Pirenne, Paris, 1926, р. 68. Мне недоступно. Цитирую по Gy. Moravcsik, Byzantinoturcica, t. II, S. 344. Много производных от Хатун имен. Супруга Трапезундского императора Мануила III Комнина (1390—1412 гг.) называлась Κουλαανχατ (см. там же), т. е. Κουλααν Χατουν (наверно от персидского gul—роза). У армян в XIV в. засвидетельствовано женское имя Гулхатун. См. Р. Ачарян, ук. соч., том I, Ереван, 1942, стр. 504—505.

лежала женщине. Называлась она, как мы отметили жера Хатойу. На основании имеющихся в нашем расположении данных, разумеется, трудно точно установить, кто она. Но все же высказать предположение можно. Синснимом греческого слова жера—жира будет деятой. Исходя из этого, нельзя ли высказать мнение о том, что жера Хатойу нашей пометы и есть деятой Хатойу дочь Иоанна IV Комнина? Или же юна тождественна с княгиней Хатуи Трапезундской надписи 1342 г. или какой-нибудь другой Хатун, которая, по всей вероятности, является супругой или сестрой трапезундского императора. Слою жира намекает на это. Эту проблему могли бы решить и палеографы, которые определили бы точное время пометы на л. 101 рукописи «Советов и рассказов» 19.

## ԿԵԿԱՎՄԵՆՈՍԻ «ԽՈՐՀՈՒՐԴՆԵՐ ԵՎ ՊԱՑՄՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ» («ՍՏՐԱՏԵԳԻԿՈՆ») ՁԵՌԱԳՐԻ ՍԵՓԱԿԱՆԱՏԻՐՈՒՀՈՒ ՄԱՍԻՆ

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՑԱՆ

Պատմական գիտությունների դոկտոր

#### Ամփոփում

XI դարի հայազգի նշանավոր ռազմական գործիչ Կեկավմենոսի «Ստրատեգիկոնը» բովանդակող և մեղ հասած միակ ձեռագիրը, ինչպես մասնադեաներն են ցույց տվել, արտագրված է XIV ղարում, Տրապիզոնում։ Մինչև Աթոնի Իվիրոն վանքի սեփականությունը գառնալը, ձեռագիրը որոշ ժամանակ պատկանելիս է եղել մի կնոջ։ Այս մասին գիտենը ձեռագրի 101-րդ Թեր-Թի վերին լուսանցքում գրված հետևլալ բառերից. «և(v) ւյնիկեւ դարա առել այyանրեցու եղի δούλην 300 και ραγατού: Ալդ նախադասությունը Գ. Գ. Լիաավրինը թարգմանել է. «Տեր հիշի՛ր և ների՛ր քո ազախնին և հանգիստ տո՛ւր»։ Նա «և հանգիստ աուր» է թարգմանել նախագասության xxi çx/xxւմ բառերը (шршр. Вр.д. пибши — հшидриш ршпрд, пр пейр ипр հпейшрыйр то рауате, որից հնարավոր է համարել բոլուսնար ատո առաջացումը)։ Մերժելով այդ ըն Թերցումն ու Թարգմանությունը, մենք գտնսւմ ենք, որ պետք է ըն Թերցել χερά Χατού(ν) և նախադասությունը թարգմանել. «Տեր հիշի'ը և ների՛ր րո աղախնին տիrունի Խաթունին»։ Թյուրքական ծագում ունեցող Խաթուն անունը տարածված էր ոչ միայն արևելյան (այդ թվում և հայ) ժողովուրգների մեջ, այլև հույների, հատկապես Տրապիդոնում։ Տրապիզոնի 1342 թվակիր մի արձանագրության մեջ հիշված է Խաթուն անունով մի իշխանուհի։ Խաթուն էր կոչվում նաև Տրապիզոնի կայսր Հովհաննես IV Կոմնենոսի (1429—1458 ԹԹ.) դուսարը, որ Ուղուն Հասանի կինն էր։ Հնարավոր է, որ այդ երկու Խաթուններից սեկս էլ եղել է ավյալ ձոռագրը սեփականատիրուհին։

<sup>18</sup> Δέσποιναχατ(ουν) называлась и πυρα Μαρία, сестра трапезундского императора Иоаниа—Алексея III Комнина (1349—1390). См. «Трапезундская хроника Михаила Панарета», стр. 10—11.

<sup>19</sup> Как мы увидели выше, Б. Л. Фонкич хотя и датировал помету рубежом XV и XVI вв., но одновременно писал: «Датировать этот почерк чрезвычайно трудно: он не принадлежит грамотному и привыкшему писать человеку. Поэтому нашу датировку не следует считать окончательной». Там же, стр. 118, прим. 29.

### ЕЩЕ РАЗ О ПРОИСХОЖДЕНИИ ИМЕНИ «ПАВЛИКИАНЕ»

#### Р. М. БАРТИКЯН

Доктор исторических наук

Исследователи, более или менее основательно занимавшиеся изучением истории одного из самых крупных социальных движений средневековья — павликианства,— коснулись также вопроса о значении их имени. Так как не было сомнений в том, что оно связано с именем Павел, то ученым оставалось одно — определить личность Павла. Этог вопрос был предметом изучения не только в работах, касающихся павликианского движения в целом, ему были посвящены специальные статьи. Исследователи придерживаются разных точек зрения, что связано в первую очередь с разноречивыми сведениями первоисточников.

К. Н. Юзбашян в овоей недавно опубликованной статье, являющейся подробным сводом источников и литературы по этому вопросу, пишет, что, согласно первоисточникам, имя павликиан происходит:

- 1) От имени Павла, сына манихеянки Каллиники, или
- 2) от смешения имен двух сынов вышеупомянутой Каллиники— Павла и Иоанна. (Это мнение приводится в первой части труда патриарха Фотия, являющейся пересказом «Истории павликиан» Петра Сицилийского). Согласно этой версии, павликиане раньше назывались Павлонаннами, от чего затем произошло «Павликиане».
- 3) или, наконец, от имени армянина Павла, отца ересиарха Гегнссия, действовавшего в первой половине VIII в.

К. Н. Юзбашян заключает:

3 К. Н. Ю з б а ш я н, указ. соч., стр. 222-223.

«Сведения источников по поводу происхождения имени «павликиане»... возводится... либо к Павлу Самосатскому, сыну Каллиники, либо к Павлу и его брату Иоанну, либо, наконец, к Павлу Армянину, отцу Гегнесия и Тимофея<sup>2</sup>. «Павлоиоанны», разумеется,— продолжает Юзбашян,— своим происхождением обязаны лишь остроумию Фотия или автора, скрывающегося под этим именем, и от этой гипотезы можно сразу же отвлечься»<sup>3</sup>.

Далее К. Н. Юзбашян приводит мнения исследователей, повторяющих высказывания источников, или же приходящих к иным вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Loos, Deux contributions à l'histoire des Pauliciens. 2. Origine du nom des Pauliciens, Byzantinoslavica, t. 18, 1957. К. Н. Юзбашян, К происхождению имени «Павликиане», Византийские очерки, М., 1971, стр. 213—235.

<sup>2</sup> Здесь: К. Н. Юзбашян не прав. Сыновья Павла Армянина назывались не Гегнесий и Тимофей, а Гегнесий и Феодор. Тимофей это второе имя того же Гегнесия.

водам. Из последних указываются те авторы, которые, учитывая общность между доктринами павликиан и антиохийского епископа III в. Павла Самосатского, связывают имя «павликиане» с именем этого Павла. Как справедливо отмечает К. Н. Юзбашян, «теория о происхождении павликиан от павлианистов остается недоказанной, соответственно нет оснований считать, что наименование «павликиане» связано с именем антнохийского епископа III в. Павла Самосатского. Это не подтверждается ни косвенными данными о происхождении ереси павликиан, ни прямыми данными о происхождении их имени»<sup>4</sup>.

Другие исследователи, исходя из того, что еретики глубоко почитали апостола Павла, считали павликиан носителями имени апостола Павла. По этому поводу К. Н. Юзбашяя пишет: «Высказывалось мнение, что еретиков называли павликианами по имени апостола Павла. Действительно,— продолжает он,— еретики всемерно почитают Павла, их руководители принимают имена учеников апостола, а павликианские общины зовутся так же, как и церкви, основанные Павлом... Павлинистские мотивы проявляются в павликианстве со всей очевидностью» 5.

Поскольку К. Н. Юзбашян не нашел в источниках прямого указания на взаимосвязь «Павликиан» с именем апостола Павла<sup>6</sup>, он приводит это мнение как гипотезу и не включает в свой свод «позитивных сведений первоисточников». Но правильно ли считать непрямым указанием то, что основоположник павликианского движения Константин принял имя Сильвана, ученика апостоля Павла, что основанную им общину назвал Македонией (по имени основанной апостолом Павлом христианской церкви) и говорил своим ученикам, что он сам «является Сильваном, упомянутым в посланиях апостола (Павла), которого Павел, как верного ученика, отправил в Македонию»<sup>7</sup>?

Солидаризируясь с высказываниями ряда источников о связи наименования павликиан и имени Павла, сына легендарной Каллиники, и считая, что этот Павел и был основоположником движения, давшим ему свое имя, К. Н. Юзбашян вынужден был доказать историчность Павла, определить его место и во времени, и в пространстве, не имея, однако, для этото достаточно оснований. Он не обратил внимания на стремление православных авторов доказать, что павликианство — продолжение, возрождение, как пишет патриарх Фотий, вторичное произрастание ереси.

<sup>4</sup> Там же, стр. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же, стр. 220.

<sup>6</sup> Его не нашли и другие исследователи, в том числе и греческий ученый И. Анастасиу, который в своей недавно изданной монографии, специально посвященной павликнанской ереси, уверенно писат: "Еіς тас тηγάς τουθενά δὲν αναφέρεται, ότι є! πιοι οἱ Παυλικιανοὶ ἐχρησιμοποίουν το όνουν τούτο" ("В источниках нигде не сказано, что сами павликиане упогредялн это пмя (т. е. "Павликпане"—Р. Б.)". См. 'І ω α ν. Ε. 'Α ν α σ τ α-σιου, Οἱ Παυλικιανοί. 'Η ἱστορία καὶ ἡ διδακαλία των άπο της ἐμφανίσεως μέχρι τῶν νεωτέρων χρονων, 'Αθηναι, 1959 σελ. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> См. Р. М. Бартикян, Источники для изучения истории павликианского движения, Ереван, 1961, стр. 136.

манихеев. Они поступали так, ибо манихейство давно потерпело поражение, усилиями церкви и государства было дискредитировано в глазах верующих, «манихей» стало бранной кличкой, к которой прибегали даже в константинопольском ипподроме в VI в. Против манихеев имелась огромная литература. Ее можно было использовать и против павликиан, распространить против глих законы и постановления, в свое время принятые против манихеев. К. Н. Юзбашян не обратил внимания на то, что легенда о Каллиники и ее сыновьях — недостающее церковникам звено между манихейской и навликианской ересями.

Несмотря на все сказанное, К. Н. Юзбашян считает, что «Павел (сын манихеянки Каллиники-Р. Б.) стал эпонимом павликиан»<sup>8</sup>, что он является родоначальником секты9. Эта реальная по его мнению личпость существовала вероятнее всего раньше середины VI в. К. Н. Юзбашян не отвечает на справедливо возникающий вопрос: на основании каких фактов он датирует появление Павла в данное время? На основаини ли того, что в «Клятве единения страны нашей Армянской», принятой на Двинском церковном соборе в 554 или 555 г., упоминаются еретики, имя которых похоже на имя павликиан? Если даже допустим, что в середине VI в. упоминаются павликиане, разве это дает основание датировать появление Павла, сына Калланики и начало павликианского движения? Ведь К. Н. Юзбашян пишет: «Зарождение ства (следовательно и появление Павла сына Каллиники-Р. Б.) следует отнести ко времени до появления «Клятвы» 10. Что понимает К. Н. Юзбашян под временем «до появления «Клятвы»? Под «до появления» можно подразумевать и один день и несколько столетий.

Мы не имеем оснований считать Каллинику и ее сыновей Павла и Иоанна реальными личностями, тем более датировать время их деятельности. Вот что сообщает Петр Сицилийский о них: «Некоторые из его (т. е., Мани, казненного в 276/277 г.— Р. Б.) учеников дошли до Самосата в Армении и, посеяв там плевелы коварства, обманули многих из тамошних армян. Спустя некоторое время, корень злейшего посева, разрастаясь, принес многим смертоносные плоды, на всем протяжений вплоть до Фанарии. Ибо некая женщина из Самосата по имени Каллиника, которая имела двух сынов Павла и Иоанна, воспитав и обучив гнуснейшей ереси, послала их из Самосата проповедовать заблуждение» 11.

Итак, имеем ли мы право такую неопределенную датировку, как «спустя некоторое время» (μετά δὲ χρόνους τινάς) после казни Мани в 276/277 г. считать более чем за три столетия и назвать родоначальником павликиан человека, жившего предположительно за 300—400 лет

<sup>8</sup> Там же, стр. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Там же, стр. 229.

<sup>10</sup> Там же, стр. 230.

<sup>11</sup> См. Р. М. Бартикян, Источники для изучения истории павликианского движения, стр. 133.

до возникновения движения павликиан? Мы не думаем, что К. Н. Юзбашян датирует появление секты павликиан концом III, или же началом IV в.

Более чем десять лет назад мы писали: «Легенда о Каллиники и еесынах ничего общего с павликианами не имеет. Эта легенда, по всей вероятности, была создана позднее православным клиром. В лице Павла Самосатского, сына маиихеянки Каллиники, не трудно видеть известного антиохийского ересиарха III века Павла Самосатского. Мы не сомневаемся в том, что созданию этой легенды способствовало, во-первых, наименование еретиков (связано с именем Павла), и, во-вторых, то обстоятельство, что действительно первый ереспарх павликиан Константин-Сильван выступил в городе Самосате (т. е. Арсамосата), который был колыбелью павликианской ереси. Созданию же образа манихеянки Каллиники, матери «основателя» секты гавликиан Павла способствовало стремление официальной церкви показать павликианство как возрождение или «вторичное произрастание» манихейской ереси» 12.

Это предположение мы и теперь считаем обоснованным.

К. Н. Юзбашян в этой связи выступает также с уверением, будто «павликианами сектантов звали их прогивники, это имя не было самоназванием» 13, что «еретики... решительно отвергали имя «павликианин», усвоенное их противниками» 14, что «интересующее нас наименование было присвоено еретикам их противниками, сами же они решительно отвергали это имя» 15.

«Решительное отвержение» К. Н. Юзбашян видит в том, что еретики считали себя истинными христианами (χαλοῦσι δε ἐαυτοὺς χριστιανούς), следовательно их самоназвание — «христиане»<sup>16</sup>.

Несомненно прав К. Н. Юзбашян, когда пишет: «Гораздо естественнее предположить, что в присвоенном наименовании (т. е. «христиане»—Р. Б.) сказалось убеждение в том, что именно они, объявленные еретиками, суть носители и хранители истинного христианства, в то время как их противники, ромеи, изменили его принципам»<sup>17</sup>.

<sup>12</sup> Там же, стр. 103, прим. 1.

<sup>13</sup> К. Н. Юзбашян, ук. соч., стр. 213.

<sup>1</sup> там же, стр. 214.

<sup>15</sup> Там же, стр. 220 См. и сл. примечание.

<sup>16</sup> Там же, стр. 214. К. Н. Юзбашян повторяет мнение И. Анастасиу, который в 1959 г. писал: "Оі їдісі ωνόμαζον επυτούς "χριστιανούς" εν αντιθέσει πρός τους ορθοδόξους, τούς οποίους ωνόμαζον "Рωμαίους". Оі Παυλιαιανοί λοιπόν είχον ονόμα οί ιδιοι απί δεν είχον ανάγαην να εύρουν νεόν. Το νεόν ονόμα ἀπεδόθη είς αὐτούς ὑπ'άλλων" ("[Ерегикн] сами себя называли «христианами», а православных, напротив, [опи] именовали «ромеями». Следовательно, павликиане имели свое наименование, у них не было необходимости искать новое. Новое имя (т. е. «Павликиане»—Р. Б.) дано им другими». Указ. соч., стр. 216. Конкретизируя свою мысль, И. Анастасиу находит, что их стали именовать «павликианами» некоторое время спустя после возникновения движения, во времена Павла, отца. ересиарха Гегнесия-Тимофея, и оно связано с именем этого Павла. А еретики продолжали называть себя «христианами». Там же, стр. 218.

<sup>17</sup> К. Н. Юзбашян, указ. соч., стр. 214.

Итак, выводы К. Н. Юзбашяна сводятся к следующему:

- 1) «Павликиане» не самоназвание еретиков, а имя, данное им противниками.
- 2) Имя «павликианин» не имеет никакого отношения к имени апостола Павла или перечисленных Павлов. Оне происходит от имени Павла, сына Каллиники.

К сожалению, выводы К. Н. Юзбашяна противоречат данным первоисточника, в достоверности которого мы не имеем права сомневаться. К. Н. Юзбашян начинает свою статью следующими словами: «В научной литературе, посвященной павликианству, происхождение имени еретиков толкуется весьма разноречиво, в то время как в первоисточниках содержится вполне определенный ответ на этот вопрос» 18. Все дело в том. что К. Н. Юзбашян привел все данные этих первоисточников, за исключением самого важного и достоверного, который и дает этот определенный ответ. Речь идет о Лото патриаоха Фотия против павликиан19. Если его Narratio de Manichaeis recens repullulantibus является просстым пересказом "Истории павликиан" Петра Сицилийского, то Лотог Фотии -- оригинальное и очень ценное произведение, особенно для изучения идеологии еретиков. Именно здесь ученый патриарх выявляет свои глубокие знания в вопросах павликианской доктрины, даег ответ на давно возникший у исследователей и ставший у них спорным вопрос о происхождении имени павликиан. В этих Абтог одно обстоятельстве броснется в глаза, патриарх старается опровергнуть доктрину павликиан в первую очередь высказываниями глубоко почитаемого еретиками апостола Павла. Он часто подчеркивает, что хотя и еретики считают своим патроном апостола Павла, придерживаются положений, выраженных в его посланиях, все же их доктрина противоречит словам апостола. В этих Лото: патриарх между прочим пишет: "тю; обх актурνονται της αποστασίας το σύνταγικα. χαίτοι ψευδώς μέν. οιοασχαλον οε όμως τον ταῦτα κηρύσοντα (Πατίλον) υποκρινόμενοι καλείν 20". ("Как не стыдится армия отступников (т. е. Павликиан — Р. Б.) обманным образом и с притворством считать проповедующего это [Павла] учителем").

А далее еще яснее и определеннее: "Пабλον δε γαρτυρούντα, οδ εκώνυμοι παραγράφονται «21. ("Об этом свидетеяьствует [апостол] Павел, носителями имени которого [павиликиане] обманным образом себя считают".

Если один из самых ярых противников павликиан, современник их движения патриарх Фотий пишет, что навликиане своим учителем считают апостола Павла (пусть, как кажется патриарху, без оснований) и

<sup>18</sup> Там же, стр. 213.

<sup>19</sup> Кстати, этот источник ускользнул от внимания и других исследователей, коснувшихся проблемы о происхождении именя «Павликиане».

<sup>20</sup> Photli Patriarchae Constantinopolitani Sermo III Contra Mantchaeos, Migne, Patrologia graeca, t. 102, col. 144.

<sup>21</sup> Idem, Sermo II Contra Manichaeos, Migne, Patr. gr., t. 102, col. 109.

носителями его имени — Сеобеноворов. (чего другие ортодоксально настроенные писатели в своем стремление и усердии скрыть от верующих имеющуюся между павликианами и апостолом Павлом иденную связь, избегают показать), то эти слова Фотия имеют все основания быть правильными<sup>22</sup>.

Подведем итоги:

- 1) «Павликиане» это самоназавание еретиков.
- 2) Происходит оно от имени апостола Павла, патрона павликиан.

### ԴԱՐՁՅԱԼ «ՊԱՎԼԻԿՅԱՆ» ԱՆՎԱՆ ԾԱԳՄԱՆ ՇՈՒՐՋԸ

Հ. Մ. ԻԱՐԹԻԿՅԱՆ

Պատմական գիտությունների դոկաու

#### Ամփոփում

Պավլիկյան շարժման պատմությամբ այս ևամ այն չափով ղրաղվամ մասնագետները անդրադարձել են նաև շարժման անվանմանը։ Արտահայտվել են բաղմաթիվ իրարամերժ կարժիքներ, որոնք հավասաում են աչպ հարցի վերաբերյալ աղբյուրներում եդած տեղեկությունների բաղմաղանությունը։

Վերջերս Կ. Ն. Յուզբաշյանը հանդես եկավ մի հոդվածով՝ նվիրված «Պավ-իկյան» անվան ծադման հարցին, որտեղ պավլիկյան շարժման հիմնադիր է համարվում առասպելական Կալլինիկեի որդի Պողոսը։ Ի տարբերուիյուն բազում ուսումնատիբոդների, նա Պողոսին դիտում է որպես պատմական անձնավորություն և ենթադրում, որ ապրել է VI դ. կեսերից առաջ։
Ըստ Կ. Ցուղբաշյանի՝ պավլիկյան շարժումն իր անվանումն ստացել է այդՊոդոսից, ընդ որում՝ նա գտնում է, որ այդ անունը աղանդավորների ինջնանվանումը չէ, այլ նրանց այդպես են կոչել հակաոակորդները։

Քննությունը ցույց է տալիս, որ Կալլինիկեի որդի Պողոսին պաամական։
անձնավորություն համարելու, առավել ևս նրա ապրած ժամանակը որոշելու պատմական ոչ մի տվյալ չկա։ Խնդրո առարկա հարցի ուսումնասիրության
համար Փոա պաարիարքի մինչև օրս չօդաադործված ուղղակի տեղեկությունից հայտնի է դաոնում, որ «Պավչիկյան» անունը աղանդավորների ինքնանվանումն է՝ կապված Պողոս առաքյալի, աղանդավորների պատրոնի անվան հետ։

<sup>22</sup> То, что в первой части Narratio нмя «павликиане» выводится от имени сынов-Каллиники Павла и Иоанна («Павлоиоаниы») не меняет суть дела, поскольку этвчасть Narratio — не труд патриарха Фотия, а пересказ «Истории павликиан» Петра Сицилийского, сделанный Фотием.

## ՀԱՅԱԳԻՏԱԿԱՆ ՆՅՈՒԹԵՐ ԲՅՈՒՋԱՆԴԱԳԻՏԱԿԱՆ ՆՈՐ ՀԱՆԳԵՍՈՒՄ

Հունաստանի Սալոնիկ քաղաքի Արիստոտեյի անվան համալսարանի փիլիսոփալության 
փակուլահաի բուզանդական հետազոտություննեթի կենարոնը (Κέντον Βυζαντινών Έρευνον της 
Φυστονικές Σγολές του 'Λοιτοτελευν Πανεπωρակում է Βυζαντινα' («Բյուղանդական» հրատարակում է Βυζαντινα' («Բյուղանդական») 
տարեզիրքը։ Այն տպագրում է հույն և օտար, 
այդ թվում և սովետական թյուղանդագետների՝ 
թյուղանդագիաության ամենատարրեր հարցերին 
նվիրված ուսումնասիրությունները։ 1969—1972 
PP. լույս է տեսել չորս դիրք։ Հանդեսն ունի 
հոդվածների, դրախոսությունների և դիտական 
լրատու թաժիններ։

Միջնադարում Հայաստանի որոշ շրջաններ (կուղանդական կայսրության մասն են կաղմել, շայերը ղարեր շարունակ ամենատարրեր ու սերտ կապեր են սյահպանել Բյուղանդական կայսրության շատունական, ու սիտության բարունակ հայարության բարության բարանական ու մշակության բաղմական ու մշակությային կյանթում։ Պարդ է, որ բյուղանդարտությունը անմիջականորեն ասնչվում է հայադիտությանը, հետեվարար տվյալ հանդեսում լույս տեսած հոդվածների մի մասի բովանդակությունը որոշ չափով հապվում է հայոց միջնադարյան պատժության հետ, լույս սփոում նրա վրա։

Հանդեսի հիշյալ չորս գրքերում որևէ դուտ :ալադիտական հոդված չի հրատարակվել, րայց կան նյուկեր, որոնք այս կամ այն չափով հետաքրքրական են նաև հայագիտության համար, որոնց և կանդրադառնանք սույն հաղորդմամր։

"] Իս Հոտուսո - ը առաջին հատորում տպված աշխատություններն ունեն լեզվաբանական (է. Կրիարաս, «Ստուդարանականը և իմաստարա-նականը», Գ. ծարաս, «Լևոն 6-րդ Իմաստասերի «Տակտիկայում» հիշված "բրուռացուն" («հու-նացրեց») րառի իմաստի մասին»), բանասի-սական (Կ. Միցակիս, «XV դ. մի ժողովրդական «Ակաթիստոս» հիմն»), անտեսագիտական (Ս. Տրոյանոս, "Кոշորջուությու"), աղրյուսագի-

տական (Թ. Հենդրիքս, «Բալդուին Ֆլանդրացու Տրովարտակները որպես Բլուդանդիայի պատժունյան աղբյուր»), իւավագիտական (Վ. Ջորջեսկո, «Բյուղանդական «Երկրագորձական 
օրենքի» ("Տուսը ընտրըչութը») ռեցեպցիան 
Մերձդանության իշխանություններում»), պատժական (Ի. Պապադրիանոս, «Պրոտոստրատորիսսա Կանտակուղինի», Պ. Նրստուրել, «Վալախները, կուժաններն ու բյուղանդացիները 
նանուիլ Կոժնենոսի Ոադավորության ժաժա-

Հայադիտության համար ույագրավ է Է. Ցոլակիսի հետևյալ հոդվաձր. «Միջայել Աատալիատեսը որպես սլատերազմական գործողությունների և տակաիկայի բննադատ (. "Ο Μιγαήλ Ατταλειάτης ως πριτικός των έπιγειρησεών και της τακτικής του πολέμου") (69 187—204)։ Խոսքը XI դ. Հայտնի հեղինակի մասին է, որ իր պատմական երկում խոսում է ոյ միայն ականատես ու ականջալուր դեպքերի մասին, այլև, ինչպես ինքն է գրում Նիկեփոր Բոտանիատեսին ուղղված ճառում, հետագոտում է զրանց պատճառներն ու առիβները։ Նա ոչ միայն չի խուսափում արտաՀայտելու իր կարծիքը, տալու իր բացաարությունը, այլև ըննադատական խոսը է ասում։ Ինչպես հայտնի է, Միքայել Ատտալիատեսը որպես գինվորական quantity ("xbitis ton stbatoneosu") quaնակցել է րազմակիվ արշավանքների, և այդ Հանգամանքը նրան «նարավորություն է տվել մոտիկից ծանոթանալու թյուղանդական դինված ուժերին, ռազմի դայտում ճանայելու կայսրերի, քաղաքական ու սավմական գործիչների։ Նա իր երկում Հաձախ խոսում է պատերազմական ձրագրերի, պատերաղմ մղելու ձևի մասին, քննադատում բլուգանդական կալորերի ու զորավարների ընդունած վճիռները։ Նա չի տատանվում մտաձաձը Հայտնել պատերազմական ժողովներում, եթե այն հակառակ է նույնիսկ կայսեր կարձիքին։ Ատտալիատեսը, ի միջի այլոց, իր կարծիքն է Հայտնում Ռոմանոս IV Դիոգենեսի թուրքերի դեմ կատարած առաջին արդեն վիձակը փոխվել էր ոչ իր օգտին։ արդեն վիճակը փոխնել էր ոչ իր օգտին։

Անին սելջուկների ձեռըն ընկնելու կապակցությամբ Ցոլակիսը կանգ է առնում Ատտալիատեսի ընդարձակ քննադատության վրա։ Ատտալիատեսը դրում է, որ Անին «Մեզ (իմա՝ բյուզանդացիների—Հ. Բ.) Համար մեձագույն պատվար էր, այնտեղից Իրերիա ներխուժելու նպատակ ունեցող բարբարոսների համար՝ մեծագույն խոչընդոտ»։ Պատմիչը նախքան քաղաքի պաշարման ու առման նկարագրություններին անցնելը խոսում է Կոստանդին X Դուկասի ռազմական քաղաքականության մասին, քննադատում այդ կայսեր՝ տնտեսման նկատառումներով արևելքի զորքերը անուշադրության մատնելու, Բագարատ Վխկացուն Անիի դուքս նշանակելու համար, մի մարդու, որը խոստացել էր առանց ակնկալու[]յան պահպանել քաղաքը, որով նա, փաստորեն, զորքերը դատապարտեց լուծարքի։ Քաղաքի առման գործում Ատտալիատեսը մեղադրում է Բագարատին, անվանելով Նրան գանվարձ գորավարը ("21151105 5502-=myos"):

Ատտալիատեսը իր խոսքն է ասում նաև Մանազկերտի ձակատամարտի մասին։ Նա ցույց է տալիս, որ Ռոմանոս Դիոգենեսը նախքան Մանագկերտը պաշարելը իր ղորքի մեծ մասը տվել էր մագիստրոս Հովսեփ Տարխանիոտեսին՝ օգնության հասնելու հլաթում գտնվող րյուգանդական զորքերին։ Այդպիսով՝ կայսրը Մանազկերտի ձակատամարտում իր ձեռքի տակ չուներ Տարխանիոտեսի ձետ ուղարկված զորքը, մի բան, որ քննադատության առիթ էր ավել րազմանիվ ժամանակակիցների։ Ատտալիատեսը, սակայն, գտնում է, որ զորքի բաժանումը անիմաստ չէր, այլ ինչ-որ ռազմավարական միջոցառում էր, բայց, ըստ նրա, «Հակատագիրը կամ աստվածային անճառելի բարկությունը դեպքերին հակառակ ընթացք տվեց»։

Երկրորդ հատորում հոդվամներով հանդես
են եկել Ժ. Գիլլը («Անդրոնիկոս II կայսրը և
սյատրիարք Աթանասիոս I-ը»), Դ. Կոստանտելլոսը («Տրուլլի եկեղեցական ժողովի 62-րգ կանոնը և սյավոնական հարցը»), Ի. Կարայաննոպուլոսը («Բյուզանգացիների քաղաքական տեսությունը»), Է. Ցոլակիսը («Միքայել Ատտալիատեսի պատմական երկը և նրա ստեղծման
ժամանակը»), Թ. Վլախոսը («Կալոյանն ասպատակում է Թրակիան ու Մակեդոնիտն»),

Վ. Բեչելիեր («Դիտողություններ «Սուրբ Դի.
միտրիոսի Հրաշջների» վերաբերյալ»), Կ. Միցակիսը («Եվխայիտայի մետրոպոլիտ Սիմեոնը
և բյուգանդական ձգնավորական իդեալները
XI դ.»). Գ. Վայսսը («Հետազոտություններ Միջայել Պսելլոսի անտիպ գրությունների մասինս):

Երկրորդ մաժարում է տպված ծաև կիպրացի բյուղանդագետ Կ. Կիրբիսի հոդվածը. «Էսքատոլոգիական հետախուզումներ կիպրոսի Ամոխոստոսում Արկադիոս | արջեպիսկոmunh opne (VII q. wawshi 460) > (Estatishe γικαι αναίτιτησεις εν εξωμογώστω της Κόποου έπι τοχιεπισκοπου 'Αρκασίου Α' (Α' ημισυ του Z'. µ. X. 21607053, 52 63.... 105): :шјшаршаг.րյան **Համար հետաքրքիր են Հողվա**ծի այն էջերը, որոնցում խոսվում է հիշյալ Արկադիոսին միակամության կողմը բաշելու ուղղուիյամբ նշծ ի. առաջ Հերակլիոս կայսեր թափած գանթերի մասին։ Հերակլիոսի և Արկադիոսի կապերի մասին Կոստանդնուպոլսի Սերգիոս պատրիարըին գրած նամակում վկայում է Ֆասիսի եպիսկոպոս Կյուրոսը, որտեղ խոսվում է իր՝ Կյուրոսի Հերակլիոսի հետ Լազիկայում ունեցած Հանդիպման մասին, ուր և ինքը ծանովա. ցել է կայսեր կարգադրությանը՝ ուղղված Արկադիոսին։ Անգլիացի բյուղանզագետ Bury-ն կարծիք էր հայտնել, որ Հերակլիոսը նպատակ ուներ մաշտեցնել րյուգանդական երկարնակությունը միարնակության Վևտ, որ գլխավորապես տարածված էր Հայաստանում՝ Մավրիկիոս կալսեր կողմից 578 թ. Կիպրոս վերաբնակված Հա. լերի օգնությամբ։ Այս ենթադրությունը, Ոեև *ձետագայում մերժվեց կիպրացի հետա*պոտող P. Պապադոպուլոսի կողմից, այդուհանդերձ՝ Կ. Կիրրիսի Համոզմամբ՝ այդ մտրից միանգամայն Տրաժարվել չի կարելի։ Այդ բանը հաստատելու Վամար Կիրրիսը բերում է մի շարք կովաններ. ա) Հերակլիոսը (Բեկուգ մասամբ) հայկական ծագում ուներ, թ) 578 թ. Կիպրոս գադµեցված 3350 Հայերը, ըստ երևույµին, շատ արագ բաղմացան և, ինչպես երևում է այդ գաղութի հայոց կաթողիկոս Հովհաննես Օձնեցու հետ ունեցած հետագա կապերից, կազմակերպվեցին նաև եկեղեցականապես, դ) Կիպրոսում պիտի լինհին նաև ոչ հայ միաբնակներ՝ Հուստինիանոսի և Բեողորայի օրերից (Թեոգորան Փոքր Ասիայի, Հռոգոսի և Կիպրոսի վերադիտոզ էր նշանակել Եղեսիայի միաբնակ հպիսկոպոս Հակոբ Բուրդանային), դ) Հայաստանի Թևոգոսուպոլիս (Կարին) քաղաքում Հերակլիոսը 622 թ. մի այլ կիպրացու՝ (Կիրրիսի են թադրությամը՝ կիպրացի հայի) Պողոսի հետ, թեև ապարդյուն, խոսակցություն էր ունեցել Քրիստոսի մեկ ներգործության շուրջը, ե) Կիպրոսը իր

փոթրունլան, ալնտեղ խալաձևվող ու փոխադարձ աղղեկունյուն ունեցող կրոնական ու գաղափարական բապժապիսի հոսանթների, ցեղաձաժասնունյունից, ալստեղ կար ե հական ժեծաժասնունյունից, հատկապես գորջումյ փոթրաժասնունյուն, հատկապես դորջումյ

Նույն Հաաորում լուլս է տեսել նաև Բենիտմին Հենդրիթսի :ոդվածը հետևյալ խորադրով. «Հետադոտություններ Չորրորդ խաչանրաց արշավանջին և Կոստանդնուպոլսի (աաինական կայսրության դոլության առաջին սարիներին վերաբերող դիվանագիտական չըպարպանված փաստաթղթերի մասին» (Recherches sur les documents diplomatiques non conservés, concernant la Quatrieme Croisade et l'Empire Latin de Constantinople pendant les premieres années de son existence" (1200-1206): Հեղինակը հրատարակել է 57 փաստաթղթեր, դրանը բաժանելով երեք խմբի. ա) փաստակղներ (թվով 30), որոնց րնադրերը կորել են, ըայց որոնց գոյությունն անցլայում անվիճելի Լ, թ) փաստաթղթեր (թվով 12), որոնց գոլությունն անցյալում Հնարավոր է կամ ։ավանական, դ) փաստաթղինը (թվով 15), որոնց գոլությունն անցյալում անշնարին է, բալը, շակառակ դրան, վկալված են վարրագրական աղբյուրներում։

Հիշյալ 57 հրապարակումների մեջ հայագիտության հետ անմիջական առնչություն ունի ասաջին իւմբի 16-րդ փաստաթուզքը, որ Հոոմի պապ Իննոկենտիոս III-ի նվիրակներ, կարդինալներ Սոֆֆրեդուսի և Պետրոսի՝ հիշլալ ոյապին Հղած գեկուցադիրն է Հայոց Լևոն Բ **Բադավորի և Անտիոքի արքայաղն Բոհնմունդի** վեսին իրենց ունեցած միջնորդության մասին։ Հրատարակյի են թադրությամբ՝ այն գրված է Ակրայում, 1204 թ. մայիսի 16-ի և նույն տարվա օդոստոս ամսի միջև։ Մինչ այդ՝ տվյալ փաստախուղթը հրատարակել էր R. Roll richt-p bp Regesta Regii Illerosolymitani\* qppned (Innsbruck, 1893, I, p. 211-212. № 794): **சியயாய சாடிரி**மு டிரியச் ந் பயரிவிக்க րեն։ Դրա մասին հիշատակում է և 2. Այիշանը «Միսուան»-ում (է) 493-494)։

Ֆրանսիացի բյուղանդագետ Ռ. Գիյանը Հանդես է եկել Բյուղանդական կայսրության վարչական ապարատի պտտմությանը նվերված իր հերթական ուսումնասիրությամբ, որ նվեր-ված է «Կուրապագատին» ("Etudes sur l'histoire administrative de l'Empire Ryzantin, Le Curopalate"):

«Կուրապաղատին» նվիրված հոդվածում Ռ. Գիլանը ցույց է տալիս, որ հիշլալ պաշտո-

նը ծագում է նախկին cura palatii-ից, որ վաղ շրջանում (۱Մ դ.) պալատական պաշտոե էր՝ անժիջանանորեն կապված կալսերական պալատի Հետ։ Այս կուրապաղատը մեծ պալատի նվիրապետության մեջ ամենից բարձրն էր. նա կայսերական գվարդիայի Հրաժանատարն էր։ Բայց V դ. ընթացքում հանդես է դալիս նույն անվամբ մի նոր պաշտոն, որ հրկրորդական տեղ էր գրավում պաշտոնեության մեջ և նախատեսված էր կայսերական պալատում տարրեր սպասավորության մամար։ Այգպիսով՝ cura palatii-ի և կուրապաղատի միջև արդեն ոչ մի ընդ-անուր բան չկար, VI դ. կուրապաղատր արքունիքի ամենարարձր աստիձանավորներից էր։ նա կայսրից, կեսարից ու նորելիսսիմոսից հետո չորրորդ մարդն էր։ Հատկապես Հուստինիանոս Ա-ի ժամանակ կուրապաղատը կարևոր տեղ էր գրավում։ Գիլանը դար առ դար ցույց է տալիս կուրապաղատ**ի** ահղն ու ղերը բյուղանդական ավագանու կազմում։ Նա, ի միջի այլոց, ցույց է տալիս, որ IX դ. վերջից սկսած՝ կուրապաղատի տիտղոսը Տասարականում է, մասամբ այն պատձառով, որ այն սկսեց շնորհվել օտարերկրացի իշխաններին (մասնավորապես Հայ, վրացի, աբխազ, ինչպես և արևմտյան մեծամեծներին)։ Դիյանն այնուհետև, ըստ դարերի, կողմնակի համառոտ տեղեկություններով հիշում է ադրյուրներում նշված բոլոր կուրապարատներին։ Գիլանի նշած առաջին հայադդի կուրապաղատն է VIII դ. նշանավոր ռազմական գործիչ, Արմենիակների րանականենի զորավար Արտավաղդը, որ օժանդակեց Լևոն Գ-ին դան բարձրացնելու, ամուսնացավ նրա դստեր Աննայի հետ։ Լեռնի մահվանից Վևտո նա ապստամբեց Կոստանդին Ե-ի դեմ ու իրեն կալոր հոչակեց, բալց պարտություն կրեց ու կուրացվեց։

IX դ. Հայազգի կուրապաղատներից Գիյանն հիշատակում է Վարդին՝ Պետրոնաս գորավարի и Выпри уширний выприрод Х д. Урувփոր Բ Փոկասի հղբայր Լեռն Փոկասին, Վարդաս Սկլերոսին, XI դ.՝ Վարդաս Իկանատոսին, Կատակալոն Կեկավմենոսին, Վասիլ Քուրդիկին, XII դ.՝ Կիպրոսի դուքս Վրախամիոս Վասիլակիսին (Կալի (Վահրամ) Էլպիդիոսին, Բակուրյանի՝ Սմրատ Բակուրյանի կնոչ Հորը)։ Վերոհիշյալ անձինը Բյուզանդիայում գործած Տայազգի գործիչներից են։ Իսկ Հայաստանում Հայերն առաջին անդամ կուրապաղատի տիտդոս են ստանում VI դ. սկսած։ 642 թ. կուրապաղատի տիտղոս է ստանում հայոց իշխան Սմրատր, 657-658 PP.՝ Համաղասպ Մամիկոնլանը։ VIII դ., արարական տիրապետության ժամանակ, Հայաստանում թիչ թվով հայ կուրապաղատներ են միջվում։ Դրանցից է Սմրատր (703 Ո.)։

IX դ. Բյուզանդիան կուրապաղատի տիտղոս է չնոր-ում Տարոնի Հայ իշխաններին։ X դ. Հայ իշխաններից Գիլանն հիշատակում է Տայքի կուրապաղատ ԴավՈին, XI դ. Փիլառտոս Վարաժնունուն (Վրախամիոս). Խաչակրաց առաջին արշավանքի ժամանակ (1096 թ.)՝ Եդեսիայի կառավարիչ Թորոս իշխանին, Գրիգոր Պաշլավունուն (1100 թ.)՝ («Արևելից կուրապաղատ»)։

Հայերից հետո Գիլանն հիշում է իրերներին, որոնց տակ ենքադրվում են նաև վրացագավան հայերը։ Իրերների քվում նա հիշում է նաև Տայքի կուրապաղատ Դավքին (Դավիք Մեծ) ե կարժում, որ նախապես հիշատակված Տայքի կուրապաղատ Դավիքն այլ անձնավորություն է՞։ Իրերներից հետո զալիս են Ափիաղիայի կուրապաղատները, ապա՝ Վասպուրականի (Սենեքերիմ Արժրունի)։

Բյուդանդական կայսրուքյան արևմտյան նահանգների կուրապաղատների Ովում, անուններից դատելով, Հայ կարելի է համարել երկու Հովմաննես Տարոնացիների (XI\_XII դդ.), Տիգրան-Վասիլին (XI դ.), Սառա Կատակալոնիսսային (XI-XII դդ.)։ Ն. Ադոնցը բյուզանդական Դալասսենների ընտանիքը Հայազգի է համարում, հետևարար կարելի է հիշել նաև՝ Աննա Դալասսենային՝ Ալեքսիոս Ա. Կոմնենոսի մորը, որ «սլատրիկուհի» էր և «կուրապադատուհիս, ինչպես և Կոստանգին Դալասսենոսին (XI—XII դդ.) և, վերջապես, Հովհաննես Թոոնիկին։ Արևմտյան կուրապաղատների թվում Գիլանն հիշատակում է XI—XII գդ. գործաձ ոմն Կոստիկի (Կոստանդին), որին Շլումբերժեն Swifwpned & .dynaste Ibère-Armenien".

1969 թ. Սալուսիկում կայացավ միջազamperiale"-ը Բյուղանդիայում, Արևմուտ բում
b սլավոնական միջնադարում և Այդ ղիաաdողովի մի շարբ դեկուցումներ ապագրված
bն "ՑԻ՜ՀԻՐԻՆ"-յի երրորդ հատորում, որտեղ
հույն ու արեմտաեվրոպական մասնագետներից
հացի հանդես են եկել դեմոկրատական երկրըների բյուզանդաղետներ (Դ. Անդելով, Վ. ԲեՀևլիե, Վ. Տրպկովա-Ջաիմովա՝ Բուլղարիալից ե
b. Բարնեա, Պ. Դիակոնու, Օ. Իլիեսկու, Կ. Շեր-

նաև ավստրիացի թյուղանղագետ E. Trapp-ի ingdwar' «Դիգենիսի էպոսը սկզբնապես ունե. ցե՞լ է արդյոք մակակայսերական տենզենդ hunnungend (. Hatte das Digenisepos ursprunglich eine antikaiserliche Tendenz?- . £0 201 211)։ Հոդվածի առանցքը բյուզանդական կայսեր և Դիգենիս Ակրիտասի շանդիպման մի. «ադեպն է Եփրատ գետի ափին։ Բյուգանդական էպոսի մին ռուսական տարբերակում ("Девгеннево деяние") шля брушувщи, р տարբերություն Հունական տարբերակների, ներկայացված է խիստ Ոշնամական, որից դեռևս Ա. Գրեզուարը եզրակացրել էր, Ոե բյուգանդական էպոսը Վակակայսերական (պավյիկյան) ծագում ու բնուլβ ունի, որ ռուսական տարբերակը ավելի հարագատ է էպոսի կորած սկոգը. նադրին, քան պահպանված հունական տարրերակները։ Տրապար, ի տարբերություն Ա. Գրեզուարի, գտնում է, որ ռուսական տարբերակը Վեռացել է իրականությունից, որ այնտեղ գերիշխում է վիպականը։ Նա մերժում է էպոսը պավլիկյանների շրջանում ստեղծված լինելու կարծիքը։ Ըստ նրա՝ Տրապիզոն-Անդրոս տարրերակներում է պա:պանվել կայսեր սկզբնական անունը (Ռոմանոս), որ Գրոատա-Ֆերրատայի տարբերակում Ռոմանոսի փոխարեն Հանդես եկող Վասիլը :ետագա փոփոխություն է։ Տրապիզոն-Անդրոս տարբերակներում հիչվաձ «Մազուլներին» նա չի նույնացնում մոնղոլների չետ և գտնում է, որ դա արարերեն դույամղուլամ բառի հետագայի իմաստավորումն Լ-ւ Տրապար համոզիչ է համարում տողերիս հեդինակի են Ոագրությունը, որ էպոսում հիչված «Արայան» Պելեպոննեսում չի գտնվում, այլ Հայաստանի Մանանադի գավառն է, որին պավլիկյաններն Արայա էին անվանում3։ Տրապար Հոդվածն ավարտում է այն Համոդմամբ, որ կայսեր ու Հերոսի Հանդիպումը Թշնամական ւուլսի տակ են ցույց տալիս էպիկական պոեմը Տետագայում վերամշակոգները։

Վերոհիշյալ 4. Կիրրիսր հանդեսի 3-րդ

և Անձնանունների ցանկում (Հոդվածի վերջում) Գիլանը նկատում է. «Դավիի կուրապաղատ, Տայքի հայ իշխան», իսկ այնուհետև՝ «Դավիի Մեծ կամ Իրերիայի Դավիի» «dynaste de Tao» (Լջ 232)։

<sup>2</sup> Են Дադրվում է, որ «Մազուլները» (ձիշտը՝ «Ադուլները») Անդեզաան բնակիչներն են, որոնք հիչվում են Խաչակրաց առաջին արչավանքը ուսումնասիրող արևմտյան հեգինակների կողմից՝ արարների, պավլիկյանների, թրդերի շրջանում։ Տե՛ս Р. М. Бартикян, О "Монголах" в "Дигенисе Акриге" («Чишմա-рանասիրական հանդես», 1971, № 3, էջ 223—228)։

з 86'и Р. М. Бартикян, Замегки о византийском эпосе о Дигенисе Акрите ("Византийский Временник", том XXV. 1964).

Հատորում Հրատարանել է «Կայսերական սիստեմի երկփեղկվելու պատշատները Բլուդանդական կայսրության մեր 1341—1354 թթ. ժաժունակամիջոցում» Հոդվածը ("The causes
of the dichotomy of imperial institution in
the Byzantine Empire during the period
1341—1354"), ուր խոսվում է նաև այն մասին, որ երբ 1330 թ. Անդրոնիկոս կայսրը
ծանր Հիվանդ էր և Կանտակուդինոսին նշանակեց իր ժառանդորդ Աննային և նրա ասյաղա
երեխայի խնամակալ, ապա դա առաջ բերեց
վարչակարդից դժվում և
կայսեր Հայադոի մոր՝ Քսենեի դիմադրությունը
(13 372)։

Հանդեսի 4.րդ Հատորում տայված են 4. Վայսի և է. Կրիարասի Հողվածները Միջայել Պոելլոսի ե նրա անտիպ երկերի մասին, Պ. Ա. սիմակոպուլու-Աձակալի Հոդվածը Սալոնիկի <u> Թանդարանի Հինդ խնանկար Հատակների մա-</u> սին, Կ. Կիրրիսի Հոդվածը «ՀովՀաննես կանտակուղինոսը, Հենովացիները, վենետիկցիներն ու կտտայանները (1348—1354 թթ.)» վերնադրով և այլնւ **Նուլն Հատորում տպված** է նաև Ի. Կարտյաննոպուլոսի ընդարձակ Հոդվածր Հետելալ խորադրով. «Հնագրությունը, ձեստղրադիաությունը և ղիպլոմատիկան 1966— 1971 թթ. բլուդանդադիտական Հեաադոտու-Winepupp Sugminfipurers ("1] 21.212.15.15.25.15 ROOTENSAGIA RAT OTTLOGRATIRE, ETT TA TLAISTA TONY Sucartive Acquain sperims the star 1966 - 1971", l, 129-191), Դա մատենագիտությունն է հիշյալ ժամանակամիջոցում այդ հարցերի շուրջ լույս տեսած աշխատությունների։ Այս բնագա. վասներում մեծ աշխատանը են կատարել սովետական բլուդանդագետները, որոնը աշխատունյուններին շեղինակը բաջատեղյակ է։ «Ոնդետնուր ներածության» մեջ Ի. Կարտյաննոպուլոսը խոսում է facsimile-ների նշանակության մասին նշված երեր ճյուղերն ուսումնասիրելիս, միջնադարյան դիվաններում ու մատենադարաններում կատարված հետախուզումների կարևորության, ձեռագրերի գրիչների ու տերերի, ձևսադրերի պատմության, կազմերի ուսումնասիրության և այլ Հարցերի շուրջ. Վերջում հեղինակը ցույց է տալիս, Թե ինչ բնադրեր են Հրատարակվել այդ ընթացքում։ Հոգվածի երկրորդ բաժինը նվիրված է «Հնադրադիտությանը», որտեղ խոսվում է նաև սովետական զիտնականների (Ե. Է. Գրանստրեմ, Վ. Ն. Մալով, Ի. Ֆ. Ֆիխման և այլոց) այգ բնագավառում կատարած բազմանիվ ուսումնասիրությունների մասին։ Հիշվում Լ Ա. Կ. Սանցյանի գիրքը՝ նվիրված 1301—1480 թթ. Հայերեն ձեոադրերի հիշատակարաններին, ("A. K. Sand-Ilan, Colophons of Armenian Manuscripts 1391-1480. A Source for Middle Eastern History, Cambridge, Mass., 1969-1-

Երրորդ «Ձեռագրագիտություն». բաժնում Հեղինակը ցույց է տալիս. որ 1966—1971 թթ. ընթացքում լույս տեսած շուրջ 3.500 ձեռադրադիտական ուսումնասիրություններից Դինդ Դար-յուրը ուսա ույս աեսած շուրջ 3.500 ձեռադրադիտական են։ Կարայաննոպուրությունները գուտ ըլուզանդագիտական աշխատություններ՝ օրինակ, Ն. Մետրևու Դրատարակած վրացերեն ձեռադրերի ցուցակի 5-րդ (1967) և 6-րդ (1969), Տատորևերը, ինչպես նաև Դայադիտական՝ Օ. Եգան-դինակած Մաշտոցյան Մատենադարանի ցուցակ ձեռագրացի 1-ին Տատորը (1965),

h. Կարայաննոպուլոսը շատ օգտակար Լ համարում Բեմատիկ ցուցակների հրատարակությունը, որոնցից առաջինն է հիշում Սովետական Միության (այդ թվում ե երևանի) գրադարաններում պահվող նոր կտակարանի հունարեն ձեռագրերի (կամ պատառիկների) K. Treu-ի հեղինակած ցուցակը՝ K. Treu, Die griechischen Handschriften des Neuen Testamentes in der UdSSR. Eine systematische Auswertung der Text-handschriften in Leningrad, Moskau, Kiew, Odessa, Tbilisi und Erewan. Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 91, Berlin. 1966).

Հողվածի չորրորդ րաժինը նվիրված է դիվանական վավերաթղթերին, որտեղ խոսվում Լ զանազան զիվաններում պահվող բյուղանգական փաստաթղթերի ցուցակների հրատարակու-թյան, ինչպես նաև առանձին փաստաթղթերի (կամ խմբերի) ուսումնասիրության ու հրատարակության մասին։

р. կшրшյшննոպուլпир "Визатега" հшиդեսի այս հատորում լույս է ընձայել «ԱԿնարկ թյուղանդական (իմա՝ միջին հունարենի\_\_: f.) րառարանների ստեղծման փորձեph duuhha (A survey of efforts for the creation of byzantine Lexica", \$9 215-236) հոդվածը, որտեղ խոսում է միջին հունարենի րառարաններ ստեղծելու գործում տարբեր երկրըների թյուգանգագետների (այդ Ովում և ոուս բյուղանգագևտների) գործադրած բաղում ջանքերի մասին։ Կարալաննոպուլոսը ցույց <u>է</u> տայիս, որ դեռևս 1918 թ. ռուսական գիտությունների ակադեմիայի կազմում, Ֆ. Ուսպենսկու նախագանությամբ, ստեղծվեց «Բյուդանդա-ռուսական կոմիտես, որը ծրագրում էր կոստանդին Ծիրանաձինի երկերի նոր հրատարակու Winkin, ինչպես և Du Cange-ի հայտնի

Glossarium mediae et intimae graecitatis-h յրացված ու բարելավված Հրատարակունյունը։ Նախատեսվում էր նաև կազմել բյուզանզական Հատուկ անունների, ինչպես և թյուզանդական ու արևելյան տեղանունների և բյուգանդական տերմինաբանական բառարաններ։ Բացի այդ, կոմիտեն ծրագրում էր ուսումնասիրել մունարենից Հարավ-սլավոներեն, Հին ռուսերեն, Հաւերեն ու արաբերեն կատարված Ոարգմանու-**Բյունները։ Տալով Վարցի պատմու**թյունը մի-«ազգային առումով, Կարայաննոպուլոսը հոդվածն ավարտում է միջին Հունարենի բառարանի ստեղծման ուղղությամբ կատարելիք աշխատանքների մասին 1971 թ. Բուխարեստում կայացած բյուզանգագիտական միջազգային 14-րդ կոնգրեսի ընդունած որոշմամր։

Պ. Ա. Ցաննոպուլոսի հոդվածը վերնագրված է. «Հետագոտություններ թյուզանդական գործի, ների մասին։ Օպսիկիոնի կոմես Վարազրակուր (VII դ. հրկրորդ կես - 711 P.)» (εξπουοχί βυζαντινών προσωπικότητων. Βαρασ-Βακουρίος, κομίς του Όψικίου (Δεύτερον ημίσυ του Z ziwvs;-711, 69 289-297). Ladud annash կլանքի ու գործունեության վերաբերյալ ակնարկից հետո հեղինակը նշում է, որ «նա, ամենայն Հավանականությամբ, Հունական ծագում չուներս (էջ 296), որ «նրա անունը վկայում է այն կրողի ոչ հունական ծագման մասին» (էջ 294), առանց որոշելու նրա ազգային պատկանելությունը, Բայց դատելով այդ անունից՝ կարող ենք որոշ վստամուիյամբ ասել, որ նա Տայկական ծագում ուներ։ Նման անունները Հայերի Համար նչված ժամանակաշրջանում շատ սովորական էին (հմմտ. Վարաղ-Սա:ակ, Վարադ-Վայե, Վարագտիրոց, Վարադ-Քուրդիկ և այլն)։

Հայկական միջնադարյան հրաժշտությամբ զրաղվողների համար որոշակի արժեք է ներկայացնում Գր. Ստաβիսի հոդվածը՝ «Բյուզանդական երաժշտությունը պաշտամունքում և գիտության մեջ» (Ներածական քառարանու-

Բլուզանզագիտական նոր Հանդեսի էջերում տպված աշխատունյունները աչքի են ընկնում շոշափած Հարցերի բազմազանունյամբ ու բազմակողմանիունյամբ։

Հ. Մ. ՔԱՐԹԻԿՑԱՆ

Պատմական դիտությունների դոկտու

<sup>4</sup> baupe "Monumenta Musicae Byzantinae"-h dwuh' t. "p Union Academique Internationale-ի (Բյուգանդական հրաժշտու*իլան ոչ Հուլն մասնագետների միության) Հրա*տարակչական տունն էւ Կենտրոնն է Կոպեն՝գենը, Դանիայի թագավորական ակադեմիան։ UAI-ը հիմնադրվել է 1931 թ. և մինչև օրս լուոտակահ թմարակով Վհատահակին և հումարմական հրաժշտական 8 ձեռագիր, ներածությամբ ու ծանոթագրություններով, հատուկ ուսումնասիրուիյուններ (8 զիրք), ինչպես նաև բյուզանդական հրաժշտություն՝ ժամանակակից նոտաների վերածած։ Այս վերչին մատենաշարով լույս տեսած րյուզանզական երգերի վերծանուլիլունների կապակցությամբ Ստաթիսը գրում Լ. «Նրանը (այդ հրգերը) մագան Արևմուտըի երաժշտական պատմուճանը և դուրս գայով պաշտաման ուղղափառ տարածքից, դատապարտվեցին լոության կամ այդ լոությամր իրենց վրեժն առան, բանզի նրանք չէին ստեղծվել այլ լհզուներով խոսելու Համար։ Աղավաղումը դրանց «պատանքն» էր, մի մանրախնդիր ու բարևշուք թաղումո (էջ 429)։

## О БОЛГАРСКОМ ВОЙСКЕ В ВАСПУРАКАНЕ И ПОСЛЕДНИХ ГОДАХ ЦАРСТВА АРЦРУНИДОВ

#### Р. М. БАРТИКЯН Доктор исторических наук

О политике Византии в завоеванных ею армянских областях в конце IX-первой половине XI вв. написано немало. Ученые, между прочим. подчеркивали стремление империи утвердиться в Армении путем удаления из страны армянского населения (в первую очередь армянской родовой и служилой знати) и переселения его на территорию Византии. главным образом во Фракию, а также в завоеванную Болгарию. Переселенцы должны были служить защитой границ Византин от нашествий внешних врагов, завоевывать все новые территории для империи на Западе. Эта полигика, развернувшаяся еще во времена императора Маврикия1, была пущена в полный ход императорами Исаврийской и Македонской династий. Известно, что уже во времена Константина V Копронима (741-775 гг.) было организовано массовое переселение армянских павликиан Феодосиополя и Мелитены во Фракию<sup>2</sup>. Лев VI (886—912 гг.) отправил войска, состоящие из армян-павликиан Тефрики, во главе с Диаконицой, бывшим телохранителем Хрисохира в Италию<sup>3</sup>. Иоанн Цимисхий (969-976 гг.) многих еретиков-армян переселил ах Хадовом хат 'Арречахы токшу (т. е. из Понта и Армении) в Филиппополь4. Василий II (976—1025 гг.) в начале своего царствования «перевел туда (т. е. в Македонию-Р. Б.) многих [армян]»5.

В конце X и первой половине XI вв. Византия не упраздняла армянские вооруженные силы завоеванной Армении, а использовала их в своих интересах. Василий II, например, во время долголетней войны против болгарского царства использовал и армянские войска. Из сообщения Степаноса Тароиаци (Асохика) известно, что император еще в 991 г. оставил в Болгарии «сына князя таронского, магистра Григория, с вой-

<sup>1 «</sup>История епископа Себеоса», перевел с четвертого исправленного армянского издания Ст. Малхасянц, Ереван, 1939, гл. XIII, XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theophanis Chronographia, ed. C. de Boor, t. 11, Lipsiae, 1833, p. 42). Nice-phori archiepiscopi Constantinopolitani Opuscula historica, ed. C. de Boor, Lipsiae, 1880. См. русский перевод Е. Э. Липшиц в «Виз. Временнике», т. III, 1950.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theophanes Continuatus, Bonnae, 1838, p. 313; Cp. Genesii Regum, Bonnae, 1834, p. 125.

<sup>4</sup> Georgii Cedreni Historiarum compendium, t. II, Bonnae, 1839, p. 382.

<sup>5 «</sup>Всеобщая история Степаноса Таронского, Асохика по прозванию—писателя XI столетня», переведена с армянского и объяснена Н. Эминым, М., 1864, стр. 142 (гл. XX).

ском, ...также хандцитского князя Саака, сына Абела, неоднократно сражавшегося с Булхарами»<sup>6</sup>.

Все это было одной стороной медали. Византийское правительство вместе с тем предпринимало попытки переселить в Армению иноплеменное население, в частности болгар из завоеванной Болгарии. На этом вопросе более подробно остановился недавно Г. Г. Литаврин<sup>7</sup>. Подчеркивая тот факт, что в славянско-болгарских источниках не встречается каких-либо упоминаний об этом, Литаврин обратился к данным «Повествования» армянского автора XI в. Аристакеса Ластивертци, где, в частности, говорится: «Он (т. е. Василий II—Р. Б.) овладел страной болгар, их областями и городами... Сыновей болгарского правителя вместе со всеми представителями их рода император лишил прав наследства и места [для пребывания] пожаловал им в ромейской стране. Болгарские же войска он обманным путем собрал в одном месте, словно желая одарить их, а затем приказал переписать всех и отправить на восток путями, по которым не будет возврата. Они прибыли туда и вконец разорили всю ту сторону»<sup>8</sup>.

«Подобного рода политика византийского двора,— пишет Г. Г. Литаврин,— была вполне сознательной и преследовала определенные цели: удаление из родной этнической среды эвентуальных вождей освободительного движения и постепенную их деэтнизацию»<sup>9</sup>.

Как видно из рассказа Ластивертци, речь идет о болгарских войсках вообще, их переселение датируется временем после упразднения болгарского государства в 1018 г., а место их переселения не уточнено, назван неопределенно «восток». Г. Г. Литаврин под «востоком» Ластивертци склонен видеть «восточные фемы империи», более конкретно — «грузиноармянские земли — фемы Халдия, Феодосиуполь, Иверия, Васпуракан, Тарон, Месопотамия». На наш взгляд, он совершенно прав, когда пишет, что «о границах одной из этих фем — и именно армянской фемы — и идет речь в известии Аристакэса, так как он вкладывает слишком много страсти в оценку тех последствий, которые были вызваны появлением новых военных поселенцев» 10.

О переселении болгарского войска на восток сообщает и современник Ластивертци византийский историк Иоанн Скилица. В отличие ог Ластивертци, Скилица конкретизирует, о каком именно болгарском войске идет речь, указывает точное время этого переселения и уточняет, что за область скрывается под «востоком» армянского автора.

<sup>6</sup> Там же, стр. 188 (гл. XXXIII).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Г. Г. Литаврин, Армянский автор XI столетия о Болгарии и болгарах («Славяне и Россия», М., 1972, стр. 27—31).

<sup>8 «</sup>Повествова::ие вардапета Аристакэса Ластивертци». Перевод с древнеармяцского, вступительная статья, комментарий и приложения К. Н. Юзбашяна, М., 1968, стр. 57.

<sup>9</sup> Г. Г. Литаврии, указ. соч., стр. 27.

<sup>10</sup> Там же, стр. 31.

Рассказывая о последнем этапе внзантпйско-болгарской войны, Скилица подробно описывает военные действия Василия II против Могленской крепости в Македонии. В апреле 1015 г. византийский император отправил на взятие этой крепости патрикия Никифора Ксифию, а также стратига Фессалоник Константина Дногена. Они разорили Могленскую область и окружили город Моглен (ныне Караджова в Македонии). Во время осады прибыл и сам император, которому удалось разрушить стены города и заставить осажденных болгар сдаться. Среди болгарских пленных были симпаредр болгарского царя Гавринла-Радомира (1014—1015 гг.) кавхан Дометиан, правитель города Моглен Илица, многие вельможи, а также большое число воинов. Всех боеспособных, пишет Скилица, император отправил в Аспраканию (Васпуракан) — тою рего отба бород курос курос курос курос обърского страва объ

Могленская область с центром г. Моглен была одной из четырех пограничных с Византией областей Болгарии<sup>13</sup>, образованных после восстания комитопулов Давида, Моисея, Арона и Самуила. Могленская область, которая соседствовала с фемой Фессалоннк, была доверена старшему, Давиду, при нем в Моглене находился и болгарский архиепископпатриарх. Его престол из Триадицы-Средеца (Софии) был перенесен именно в Моглен<sup>14</sup>. Если ко всему этому добавить, что оборона Моглена находилась в руках кавхана (т. е. наместника верховной царской власти, которому было поверено командование болгарской армией<sup>15</sup>) Дометиана, что Василий II лично участвовал в борьбе за Моглен, то становится ясным и место, и роль Моглена в болгарском государстве. На основании этого можно заключить, что отправленное в Васпуракан болгарское войско представляло собой силу не из малых.

Известие Скилицы, несомненно, перекликается с вышеприведенными данными Аристакеса Ластивертци, и становится ясным, что под общим названием «восток» армянского историка подразумевается именно Васпуракан<sup>18</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> О дате см. В. Златарски, История на Българската държава през средните векове, том I, часть 2, София, 1971, стр. 707 (издание второе).

<sup>13</sup> Georgii Cedreni Historiarum Compendium, p. 462.

<sup>13</sup> В. Златарски, указ. соч., стр. 609.

<sup>14</sup> Там же, стр. 610.

<sup>15</sup> В. Т. Гюзелев, Функциите и ролята на кавхана в живота на Първата българска държава (VII—XI вв.). Годишник на Софийския университет, философско-псторически факултет, кн. LX, 3, 1966, стр. 33—57. Его же, Институципте кавхан и нчиргу боила. Принос към военно-административната уреда на Първата българска държава (VII—XI вв.). Диссертация, София, 1971, стр. 97—99.

<sup>18</sup> Еще Э. Хонигман находил возможным, что с Скилица, и Ластивертци пншут о том же самом факте. См. Е. Honigmann, Die Ostgrenze des Byzantinischen Reiche, von 363 bis 1071 nach griecbischen, arabischen, syrischen und armenischen Quellens Bruxelles, 1935, S. 173. Только он (как мы увидим далее более обстоятельно), на наш взгляд, ошибочно датировал переселение болгар в Васпуракан 1022 годом. Известие Скилицы приведено и в книге В. Варданяна (см. его «Чшищпершфийр Ирфрийршв Рифифприфрийр 908—1021 рр.», вриши, 1969, 12 215, вшир. 548), только без упоминания о том, что речь идет о болгарах, и без указания даты их переселения.

Итак, данное событие произошло не после покорения Болгарии византийцами в 1018 г., а двумя годами раньше (взятые в плен во второй половине 1015 г. болгары вряд ли в том же году могли прибыть в Аспраканию—Васпуракан, отдаленный от Македонии тысячами километров, кроме того, в 1015 г. их еще никто не просил в Васпуракане, о чем еще пойдет речь), не все болгарское войско было переселено на восток, как пишет Ластивертци, а войско, составленное из взятых в плен в 1015 г. в Моглене.

Хронология вышеупомянутых событий, данная Скилицой, заставляег пас заново пересмотреть последний этап жизни Васпураканского царства Арцрунидов. Аристакес Ластивертци не упоминает даты упразднения этого царства. Матфей Эдесский, описывая тюркский набег 1016 г. (խուժադուժ ազգն անօրինացն, որք անուանեալ կոչին Թուրք), пишет, что «тогда [Сенекерим, царь Васпуракана-Р. Б.] подумал отдать отчизну свою императору греков Василию и получить [взамен] Себастию. Он тотчас же написал императору Василию, который, узнав об этом, обрадовался и пожаловал ему Себастию. А Сенекерим отдал страну Васпуракан: 72 крепости и 4400 деревень... Все это он письменно отдал Василию. Император Василий написал Сенекериму, чтобы тот отправил к нему царским великолепием своего сына Давида. [Сенекерим] отправил своего сына, вместе с ним также сыновей азатов, епископа владыку Елише, нагруженных сокровищами и разнообразным снаряжением 300 вьючных мулов и 1000 арабских коней. Таким великолепием вошел Давид в Константинополь... Василий, увидев Давида, очень обрадовался. Он увел его в святую Софию и усыновил. Его, Давида, почитали как царевича. Император отдал ему много даров и отправил обратно к отцу, которому пожаловал Себастию со множеством кантонов. Сенекерим всей своей семьей п с простонародьем пришел в Себастию...» 17.

Итак, всю эту историю Матфей Эдесский упоминает под 1016 годом. Исходя из этого, некоторые арменоведы принимают 1016 год как дату переселения Сенекерима в Себастию и утверждения византийского господства в Васпуракане. Однако более внимательное изучение данных Матфея Эдесского не дает нам права для такого заключения. Эдесский пишет о сделке Сенекерима вообще, но дата поездки Давида в Константинополь и дата переселения Сенекерима в Себастию не может быть одной и той же<sup>18</sup>. В 1016 г. велись переговоры, но уход Сенекерима произо-

шел несколько лет спустя, после того, как Василии II, упразднив Болгарское царство, прибыл на восток. О всех событиях, связанных с взаимоотношениями между Васпураканом и Византией в это время, армянский историк упоминает в одном месте, что и дало повод для недоразумений. Именно так нужно понимать и сообщение об этом событии. встречающееся в Хронографии Скилицы. Под 6524 годом (1016 г.) он пишет: «Тогда и Сенахирим, архонт Верхней Мидии, которую ныне именуют Аспраканией, всем племенем перешел в сторону императора, отлав ему всю, принадлежащую себе страну. Он получил титул патрикия. звание стратига Каппадокин, а взамен получил следующие города: Себастию, Лариссу, Абару и много других имений. Будучи стеснен соседними агарянами и не будучи в состоянии им противостоять, [Сенекерим] перешел на сторону императора, сдав ему свою страну» 19.

Одно несомненно: Давид в 1016 г. был в византийской столице, и он отправился туда после вызова Василия II, находившегося уже в Константинополе. Немногим раньше в Константинополе уже побывало другое посольство Сенекерима, передавшее Василию послание Васпураканского царя. Не лишено основания полагать, что приглашение в византийскую столицу Давида связано с тем, что именно он, Давид, мог дать Василию самую точную и полную информацию о новоявленных врагахтюрках, так как именно Давид нес на себе всю тяжесть тюркского нападения на Васпуракан в 1016 г., а в основе переговоров Васпуракана с Византией в это время лежал вопрос о тюркской опасности.

Но переселение Сенекерима в Себастию в большинстве армянских источников датируется 1021 годом<sup>20</sup>. Выходит, что договор об обмене территорий был заключен в 1016 г., а Византия пользовалась плодами этой сделки шесть лет спустя.

Византия была не из тех государств, чтобы на целых шесть лет откладывать аннексию Васпуракана. Из истории известно, что после смерти ширакского царя Иоанна-Смбата, Византия тотчас же потребовала от его наследника Гагика II царство Багратидов по заключенному в Трапезунде в конце 1021 г. договору. А здесь целых шесть лет откладывать мирное присоединение Васпуракана к империи кажется неправдоподобным. Это нельзя объяснить и болгарской войной. Известно, что Василий II еще в том же 1016 г., т. е. за два года до окончания войны в Болгарии, отправил целый флот в Хазарию и подчинил себе страну<sup>21</sup>. Если верить тому, что Сенекерим еще в 1016 г. согласился на обмен, то Византия не должна была откладывать аннексию Васпуракана, ведь для этого не нужно было и воевать! Резонно высказать следующую гипотезу. Давид в Константинополе, как и побывавшее там до него посольство, вовсе

<sup>19</sup> Cedr., II, p. 464.

<sup>20</sup> Об этом более подробно см.: Ч. чир дий јий, Վասպուրականի Риции при при при на важное доказательство этого то, что после смерти ширакского царя Гагика I в 1020 г. его сын Ащот обратился за помощью к Сенекераму в Васпуракан, т. е. к тому времени Сенекерны еще был в Васпуракане.

<sup>21</sup> Cedr., 11, p. 464.

не затрагивали вопроса о передаче Васпуракана. Кажется неубедительным, чтобы Сенекерим из-за тюркской опасности сразу же решился отказаться от Васпуракана и его короны. Более логично полагать, что он сперва попытался бы получить помощь находящейся в зените своего могущества христианской державы. И Давид, и посольство до него, вероятнее всего, были отправлены в Константинополь, чтобы просить у Василия военную помощь для защиты границ Васпуракана от тюркских набегов. И эта помощь была Васпуракану оказана в лице могленских болгар, взятых в плен в предыдущем, 1015 г. Болгарское войско вступило в. Васпуракан до упразднения царства Арцрунидов22. Вступление болгарского (теперь мы уже можем смело сказать-византийского, т. к. его этпический состав не меняет сути дела) войска в Васпуракан в 1016 г. не имело ничего общего с ликвидацией царства Арцрунидов. В противном. случае непонятно, как мог Сенекерим целых шесть лет собираться в путь, как могла Византия этого допустить. Если бы в 1016 г. был заключен договор об обмене территорий, то Византия не позволила бы Сенекериму, чтобы тот, пять лет спустя, в 1020 г. вел собственную внешнюю политику, распоряжался собственными войсками, оказывал помощь Ашоту Багратуни<sup>23</sup>. Если бы Сенекерим обеспечил безопасность своих границ военной помощью Византии и тюрки более не были ему страшны, то ему незачем было и отказаться от своих владений, от своей родины, к которой он так был привязан, что на смертном одре в Себастии распорядился, чтобы его похоронили именно в Васпуракане, как и былосделано.

Византийское войско в Васпуракане для царства Арцрунидов сыграло роль троянского коня. Если раньше Сенекерим был стеснен внешним врагом—тюрками, то теперь, пропустив в свою страну византийцев, в их. лице приобрел новых врагов, которые будучи в самой стране, представляли большую опасность. По данным историка Аристакеса Ластивертци. эти болгарские войска «разорили всю ту сторону» (мы знаем, что это — Васпуракан), «их приход на восток» стал настоящим бедствием. Вот и Сенекерим, будучи не в состоянии противостоять опасности тюрок и нажиму византийцев, был вынужден покинуть пределы Васпуракана. Византия взорвала Васпураканское царство Арцрунидов не снаружи, как считалось до сих пор, а снутри, и главную роль в этом сыграли прибывшие еще в 1016 году византийские «союзнические» войска.

<sup>22</sup> Неубедительно мнение исследователей о том, что войско, состоящее из могленских болгар, вступило в Васпуракан после упразднения царства Арцрунидов, т. е. 6—7 лет спустя после их взятия в плен в 1015 г., поскольку, во-первых, Византия не оставила бы их неиспользованными столько времени и, во-вторых, большая часть этих «боеспособных» в 1015 г. болгар к 1021—1022 гг. была бы уже небоеспособной.

<sup>23</sup> U ш ш й і п п п ш ш в в р, ошишищи п п рругое объяснение этому. Сенекерим оказал помощь Ашоту Багратиду, боровшемуся против центральной власти своего брата, ширакского царя Иоаина-Смбата, т. е. он действовал на руку Византии, озабоченной в ослаблении, а затем и уничгожении Багратидского царства. Не действовал ля Сенекерим под диктовку и давлением империи?

Аналогичная ситуация была в Армении приблизительно столетие до этого, когда в страну вступили полчища атропатенского эмира Юсуфа и багратндам было трудно с ними бороться. Ашот II Железный вынужден был в 914 г. отправиться в Константинополь и попросить военную помощь от империи. Эта помощь была ему оказана. «Многие стратиги и ромейские войска» вместе с Ашотом были отправлены в Армению 24. Однако византийские войска стали хозяйничать в стране, они заняли некоторые западные районы Армении<sup>25</sup>, стали вмешиваться во внутренние дела Багратндов — организовывать восстания армянских нахараров против центральной власти Ашота II. И Ашот в 922 г., когда византийские войска во главе с Иоанном Куркуасом пытались овладеть городом Двином, как это ни странно, выступил против византийцев в союзе с атропатенским эмиром Сбуком<sup>26</sup>, изгнал византийские войска из Армении, чего не смог сделать столетие спустя Сенекерим. Сенекерим покинул Васпуракан в 1021 г., т. е. тогда, когда прибыл на восток Василий II. До этого Сенекерим, видимо, и не помышлял отказаться от Васпуракана. Василий мог и без политического нажима упразднить Васпураканское царство, ему достаточно было двинуть свои войска. Но дело до этого не дошло. В данной ситуации Сенекериму ничего другого не оставалось делать, как согласиться на предложение Василия, пойти навстречу византийскому диктату.

Аннексию Васпуракана представить в качестве честной сделки между равными сторонами, простым обменом территорий было на руку и Византии, и Васпуракану. Первой потому, что ей еще предстояла борьба за захват царства Багратидов, она хотела показать армянам, что включение Васпуракана в состав империи,— это простой обмен, обоюдовыгодный обмен, но не обман, а Васпуракану потому, что таким образом он как-то защищал свою честь, показывая, что это не результат византийского диктата. А сделка эта была со стороны Византии далеко не честной, а для Васпуракана не обоюдовыгодной и не равной, ибо, по словам Продолжателя Фомы Арцруни, переселившиеся в Себастию армяне «попали под рабское иго ромеев»<sup>27</sup>.

В свете всего вышесказанного образ Сенекерима нам представляется в совершенно ином виде. Он не трусливый династ, готовый при первой опасности продать и предать свою родину и народ, как он показан в ряде источников и исследований. Сенекерим в действительности, в чрезмерно сложной политической обстановке сделал все, чтобы спасти свою родину и народ от врагов — восточных и западных. Может быть, он ошибся в выборе союзника? А к кому он еще мог тогда обратиться за помощью? Собственными силами ведь противостоять тюркам он не мог.

<sup>24 3</sup> ո վ հան ն էս Դրաս խանակ հրացի, Պատմութիմ հայոց, Թիֆլիս, 1912, էջ 293։ 25 Ա. Տ հ թ-Ղ և ո\_ն դ լան, Արարական ամիրայությունները Բագրատունյաց Հայաստանում, Երևան, 1965, էջ 136։

<sup>26</sup> Там же, стр. 136-137.

<sup>27</sup> Թովմա Արծրունի, հատաութըւս աանն Արծրունհաց, Թիֆլիս, 1917, է, 500։

Через каких-нибудь 20—25 лет им не смогла уже противостоять сама могучая Византийская держава...

В конце статьи вернемся еще раз к болгарскому войску. Само собой разумеется, что оно было отправлено в Васпуракан во главе со своими предводителями, о которых в источниках нет каких-либо прямых свидетельств. Но в одной поэме современника событий Григория Магистра Пахлавуни (умер в 1058/1059 г.) упоминается приехавший в Армению «болгарская ночная сова, разоритель, разрушитель, позорный Николай»<sup>28</sup>, т. е. об этом болгарине Николае он отзывается теми же нелестными словами, что и Аристакес Ластивертци о болгарских воинах. Николай Григория Магистра назван «шивгод» («разоритель»), а болгары Аристакеса Ластивертци «qшүршрби шьв дирапедры» («они разорили страну»)<sup>29</sup>. Не исключено, что этот Николай был одним из предводителей могленских болгар. В одной из наших статей мы идентифицировали личность этой «болгарской ночной совы» Николая с патрикием Николаем το έπανιμον) Скилицы30, катепаном именно Васпуракана в годы правления императора Михаила III Аргира (1028—1034 гг.)<sup>31</sup>. Это предположеподкрепленное упоминанием Скилицы об отправленных Васпуракан болгарских воинах, представляется нам убедительным<sup>32</sup>. Его выдвижение на такой высокий пост не было ли вознаграждением за большие заслуги перед империей?

<sup>28</sup> Գրիգոր Մագիստրոսի թղթերը, Ալեբսանդրապոլ, 1910, էջ 234։

<sup>29</sup> В переводе К. Н. Юзбашяна — «они разорили всю ту сторону». «Աշխարհ» по-армянски имеет множество значений: страна, область, гр. χώρα.

<sup>30</sup> Georgii Cedreni Historiarum Compendium, vol. 11, p. 451.

<sup>31</sup> Подробнее см. Р. М. Бартыкян, Урфинр Ишифинрии дипиди индипридий հարցի շուրջը։ էջեր հայ ժողովոցի պատմուսյան և ըանասիրության, Երևան, 1971։ Николая Григория Магистра считают болгарином также болгарские ученые Д. Ангелов и В. Гюзелев, которые отмечают также, что «Николай болгарин, как видно, участвовал в завоевании Армении. Этот болгарин оставил очень плохую о себе память ղարիայի միջնադարյան պատմության մասին, «Պատմա-րանասիրական հանդես», 1971, № 1, էջ 47, I. Абгарян, однако, в своей статье («II"4 է Գրիգոր Մագիսարոսի հիշաաակած Նիկոգաս прифирр», «Ірирьр», 1971, № 9, 19 41-49). находит, что «болгарскую ночную сову» Николая нужно отождествить с паракимоменом Николаем Скилицы (Cedr., II, стр. 558), неважно, что паракимомен Николай не болгарин, а грек! «Мы, —пишет далее Абгарян, полной расшифровке этой поэмы (Г. Магистра) посвятили специальное исследование, которое пока не опубликовано. В этом исследовании, — продолжает он, — обсуждено также выражение «болгарская ночная сова», которому мы даем новое толкование» (стр. 42). Читатель статьи Абгаряна тщетно пытается пайти в ней это «новое толкование», которое, кажется, обязано было служить основанием, краеугольным камнем его статьи.

<sup>32</sup> Этот патрикий Николай Хрисилнй, видимо, один из двух сыновей того вельможи Хрисилия, который в 1005 г. отдал Василию II Диррахий, попросив за это титул патрикия для своих двух сыновей, что и было сделано Василием II. См. Сеdr, II, р. 451.

#### ԲՈՒԼՂԱՐԱԿԱՆ ԶՈՐՔԸ ՎԱՍՊՈՒՐԱԿԱՆՈՒՄ ԵՎ ԱՐԵՐՈՒՆՅԱՑ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅԱՆ ՎԵՐՋԻՆ ՏԱՐԻՆԵՐԸ

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ Պաամական գիտությունների դոկտու

#### Udhnhnid

Բյուզանդական պատմիչ Ակիլիցայի տվյալների համաձայն, Վասիլ Բ կայսրը բուլղարական Մոգլենա քաղաք-ամրոցը (Մակեգոնիա) 1015 թ. երկըորգ կեսում գրավելուց հետո գերի ընկած և «դենք կրելու ընդունտկ րուլղարներին ուղարկեց Վասպուրական»։

1016 թ. դեսպանությամը Կոսաանդնուպոլիս է գալիս Վասպուրականի թագավոր Սենեքերիմի որգի Դավիթը։ Ուսումնասիրողները գտնում են, որ Դավիթը Վասիլ Բ կայսեր հետ հենց 1016 թ. համաձայնության եկավ Վասպուրականը Սերասաիայի հետ փոխանակելու մասին։

Ելնելով այն փասաից, որ խնդրո առարկա փոխանակությունը կատարվեց միայն 1021 թ. և որ Բյուզանդիան հագիվ թե վեց տարով հետաձգեր Վասպուրականի խաղաղ միացումը կայսրության, կարծում ենք, որ 1016 թ. Կոստանգեր նուպոլսում ըանակցություններն ամենևին էլ հողերի փոխանակության շուրջ չեն ընթացել, որ 1016 թ. Դավիթը կայսրությունից պարզապես զինական օգնություն խնգրելու էր գնացոլ՝ այլազգիների հարձակումներին ընգգիմակայեր հություն խնգրելու էր գնացոլ՝ այլազգիների հարձակումներին ընգգիմակայեր հությունը։ Այգ օգնությունը Բլուղանգիան ավեց ի դեմս վերոհիշյալ րուլղար ռաղմագերիներից րաղկացած գորջի։ Այս զորջը Վասպուրականում արոյական ձիու գեր խաղաց՝ ներսից պալթեցնելով Արծրունյաց թագավորությունը։

# НЕКОТОРЫЕ ЗАМЕЧАНИЯ О «СОВЕТАХ И РАССКАЗАХ» («СТРАТЕГИКОНЕ») КЕКАВМЕНА

#### Р. М. БАРТИКЯН

Доктор исторических наук

«Советы и рассказы» Кекавмена!— этот памятник византийской литературы, по точному определению Г. Г. Литаврина, «...является в полном смысле уникальным. Во-первых, он дошел до нас в единственной рукописи; ...во-вторых, ни одни известный науке документ, включая акты и жития святых, не освещает с такой полнотой и так всесторонне жизнь византийской провинции XI столетия, как труд Кекавмена. В-третыих, нет ни одного памятника византийской литературы, начиная с 330 г. и кончая 1453 г., который бы так же глубоко, как сочинение Кекавмена. вводил читателя во внутренний мир византийца той эпохи. «Советы и рассказы» — своего рода исповедь: ставя перед собой дидактические цели, автор невольно раскрывает свое отношение к различным сторонам византийской действительности того времени. Государство, служба, войны, восстания, хозяйство, религия, частная жизнь и семейные отношения, проблемы морали и нравственности — все привлекает внимание Кекавмена»<sup>2</sup>.

Со времени первого издания этого труда, осуществленного видными русскими учеными В. Г. Васильевским и В. К. Ернштедтом, прошло уже 75 лет. Издание Г. Г. Литаврина отличается огромной исследовательской работой, проделанной им на основании накопившейся за это время большой литературы как о самом памятнике и его авторе, так и об истории Византии и сопредельных стран. Параллельно с греческим текстом дается полный перевод памятника на русский язык, осуществленный Литавриным. Перевод сделан добросовестно, хорошо, читается легко, котя не лишен ряда погрешностей, о которых будет сказано в конце данной статьи. Нужно отметить, что на русском языке полностью «Советы и рассказы» выходят впервые. В. Г. Васильевский перевел на русский язык частично или полностью 90 параграфов из 220.

В этой статье мы не ставим себе целью подвергнуть подробному анализу проделанный Литавриным труд. Задача наша — предложить ряд конъектур, которые, на наш взгляд, восстанавливают первоначальный текст «Советов и рассказов», исправляют допушенные писцом ошиб-

¹ «Советы и рассказы Кекавмена. Сочинение византийского полководца XI века», подготовка текста, введение, перевод и комментарий Г. Г. Литаврина, М., 1972, 743 стр.

<sup>2</sup> Там же, стр. 5.

ки; указать на некоторые неточности перевода п обратить внимание арменоведов на этот памятник византийской литературы. Он, к сожалению, мало использован арменоведами, котя и представляет для них определенный интерес, особенно для изучения истории завоевания Византийской империей ряда областей Армении в первой половине XI в., для изучения политики Византип в Армении, а также роли армян в Византийской империи, ибо Кекавмен принадлежит к числу тех видных армянских деятелей, которые, поступив на службу Византийской империи и будучи далеко от родных краев, не переставали поддерживать тесные контакты со знатными и многочисленными родственниками на родине<sup>3</sup>.

Переходим к нашим конъектурам. Страницы указаны по изданию Г. Г. Литаврина.

1) Стр. 118, стрк. 16: βοηθεῖ σοι.

- 2) Стр. 126, стрк. 22: ві цёх ю́ ф в д д в о хорюς доо д акодех д. "Доблід—в данном контексте необъяснимо, перевод Литаврина «считает тебя дельным» тоже. Мы предлагаем: ві цёх рода дв. Итак, предложение переводится следующим образом: «Если твой господин любит тебя...».
  - 3) Стр. 136, стрк. 26: таот илуачу. Исправить таоа илуачу.
  - 4) Стр. 138, стрк. 14—15: και όχυρους τόπους.

В предыдущем предложении стратигу дается совет: если его войско многочисленно, то пусть он свой лагерь устраивает в «укрепленных и открытых местах» (είς οχυρούς τοπους καὶ ἐμφανεῖς). А в следующем (нашем) предложении говорится, что если у стратига немного воинов, пусть располагает лагерь в «скрытых и укрепленных местах» (εἰς αφανεῖς καὶ οχυρούς τοπους). Не может быть и речи о том, что во втором случае слово οχυρούς не на месте. Или писец механически повторил

<sup>3</sup> Там же, стр. 89, 635. Одного из них (своего деда)—топарха в Великой Армении упоминает сам Кекавмен. В одной памятной записи армянского Евангелия, датируемой 1169 г., мы встречаем даже родословную Кекавменов Армении. Там говорится о том, что Кату, дочь сасунского князя Вигена, выдали замуж в область Дегик, в Четвертую Армению—«Шаханшаху, сыну Григора и внуку Катакалона, который был сыном великого Каменаса» (9. U p վ ш h à m j ш h g, Рарпа шаршр, 5. P, 4. Япфи., 1884, 42 312—313: 2. U ф 2 ш h. Հшишшшаль J. Царкарф, 1901, 42 394). Под «великим Каменасом», по всей вероятности, имеется в виду знаменитый полководец середины XI в. Кагакалон Кекавмен, Каменас Аристакеса Ластивертци и Матфея Эдесского.

предыдущес ογρούς. или же допустил ошибку. Недоразумение, по нашему убеждению, решает продолжение фразы, где Кекавмен повторяет свой совет в несколько иной форме: «Итак, как сказано, если у тебя большие силы, располагайся на открытых местах (ἐμφανεῖς τοπους), вне леса (ἔτω τῆς ὅλπς)». Следовательно, если у него силы малые, Кекавмен советовал бы ему расположиться лагерем «в скрытых» и лесистых местах, «внутри леса». Поэтому наш ὀγιρούς τοπους 14-ой строки пужно исправить — ὑλιοὸεις τοπους. Это исправление находит свое подтверждение сказанным па стр. 142, стрк. 26—28: «Если у тебя немного воинов, изловчись, чтобы показать, будто имеешь большие силы. Но ты не сможешь сделать это иначе, как расположившись в лесистой местности» (εις ὑλιωῦεστέρους τόπους).

- 5) Стр. 142, стрк. 28—29: а по ка в а рі з а і поосу касу єдец. В переводе Литаврина: «вызнать сколько велико у тебя войско». Однако апохаваріζю означает не «вызнать», а «очищать», «исцелять», что никак не вяжется с данным предложением, смысл которого как сделать, чтобы неприятель не мог определить точное количество ромейского войска. Мы предлагаем: а по ка в орі з а і «определить в точности».
  - 6) Стр. 144, стрк. 28: а / λ' ї у айдюς исправить: аллоу айдюς...
  - 7) Стр. 150, стрк. 5: Ехопен де ча. Должно быть: Ехопен де і ча.
- 8—9) Стр. 154, стрк. 1 и стр. 246, стрк. 19: вместо от поставить от... Правильно у первых издателей.
- 10) Стр. 158, стрк. 3—4: арроусизарсую тар тічо; том аммубром обо'є і страліє ті с епізтатах біа тім є бітейнем абтой. У Г. Г. Литаврина: «Когда сделал глупость кто-нибудь из безвестных, никто не знает об ошибке, так как он низкого положения». Ни первые издатели, ни Литаврин и Бек (осуществивший немецкий перевод «Советов и рассказов») не заметили, что данное предложение вопросительное. Здесь тіс нужно исправить на тіс, перед ним поставить запятую, а в конце предложения— вопросительный знак: «Если совершил глупость кто-нибудь из безвестных, даже если он и ошибся, кто же (имея в виду его низкое положение) обратит на него внимание?».
  - 11) Стр. 158, стрк. 8: обтос исправить: обтюс.
- 12) Стр. 158, стрк. 21: отла үар тоде рого отматоруму. Перевод Литаврина: «справедливость оружие войны». В предыдущем § 24 подробно сказано «О вооружении и снаряжении воинов стратига». Там говорится именно о вещественном вооружении, а здесь вдруг в качестве оружия войны выступает справедливость. Кекавмен вряд ли думал победить в войне справедливостью. Он пишет: «Старайся маневрами, хитростями и засадами ослабить своего врага» (стр. 134, стрк. 29), «Иначе.. как через хитрость... трофей не водрузишь» (стр. 136, стрк. 12—19), «...мнимая робость пусть соединяется с мудростью и тайным коварством» (там же) и т. д. Первые издатели предлагали вместо слова толеро (войны) писать фроміро (разумного); т. е. «справедливость оружие разумного». Г. Г. Литаврин против этой конъектуры, он за текст рукописи и для под

тверждения своей правоты приводит данные из других источников, где говорится об «оружии справедливости». Но «оружие справедливости» и «оружие войны» — два совершенно разных понятия.

Мы предлагаем следующую конъектуру: отла тар то де не ї діхалогочт,

т. е. «справедливость может победить (одолеть) оружие».

13) Ctp. 160, ctpk. 1—2: Εὶ δε ου δέγεται θεραπειαν οῦτως, τότε εξανάγ-

κης μετά δυνατής γειρός.

Во втором предложении нет глагола. Г. Г. Литаврин переводит: «Если дело (?) не исправляется при таком подходе, тогда принуждай сильной рукой». Он слово εξανάγχης переводит как «принуждай». Но εξανάγχης не глагол, а наречие, означает "поневоле", "вынужденно". Предлагаем вместо εξανάγχης поставить εξενέγχης, т. е.: «Но если вопрос не решится так, то тогда уж иди (нападай на них) сильной (твердой) рукой».

14) Стр. 160, стрк. 10: ві до ж ц ра ов конравлоди.

Это конъектура П. Лемерля. В рукописи — дохірадат. По Г. Г. Литаврину: «Если он попытается тебя разорить», т. е. местоимение ов он относит к глаголу хооровідат. Глагол хооровідо обычно не употребляется по отношению к человеку, а главным образом касательно страны, области, города и т. п. (как и в данном случае: в предыдущей строке говорится именно о стране — хорах осо).

Мы исправляем: εί δοχιμάσει хоυρσεύσαι, т. е. «если он попробует совершить набег».

- 15) Стр. 160, стрк. 23: Θεσσαλονίκη πολις ἐστίν ἐπί... πολυανθρωπος.
- Г. Г. Литаврин отметил лакуну, но, к сожалению, мы не знаем, сколько букв не хватает. Переводя «Город Фессалоника находится у... многолюдный», Литаврин считает эті предлогом. Но, по всей вероятности, лакуну нужно дополнить так: "Θεσσαλονίκη πολις ἐστίν ἐπίξο η μος καιὶ πολυανθρωπος», т. е. «Фессалоника знаменитый и многолюдный город». Прилагательное ἐπίσημος в качестве определения к городу в источниках встречается часто. Ср., например, Μελιτηνή πόλις επίσημος (ХХХІ Новелла Юстиниана, гл. 1, § 2).
- 16) Стр. 160, стрк. 26: хаторуводас. Восстановить чтение рукописи: хаторуводаг.
- 17) Ctp. 162, ctpκ. 4—5: ο μεν ὕδωρ πιεῖν θελων, ο δε τον  $\bar{\iota}$ ππον αὐτοῦ αναπραῦσαι.
- Г. Г. Литаврин переводит правильно: «один котел воды попить, другой дать отдых своему коню». Но по контексту ожидалось не ауапавая, а ауапавая (ауапавая) поить лошадей.
- 18) Стр. 162, стрк. 22: οι δε Ρωμαΐοι και οι ΐπποι αὐτών α γ α ν α κ τ ή σ α ν-

Перевод: «Ромеи же и их кони, измученные...». Исходя из смысла предложения, перевод правильный. Однако адачакто означает не «измучиться», а «негодовать», «возмущаться». Но как могут кони негодовать или возмущаться? (вместо адачакторачтых предлагаем адач жекрихотек,—

очень уставшие, очень измученные). На той же 162-ой странице, стрк. I: i / a i < c. από τού κόπου και τής ταλαιπωρίας κεκμηκώς. На стрк. 5: ε αυτόν κεκμηκύτα. На стрк. 18—19: στρατόν κεκμηκότα. Исходя из всего этого, наше исправление оправдано.

19) Стр. 164, стрк. 13: λαον σων ἐπιβολήν. Должно быть λαοῦ σοι ἐπιβολήν (ср. чегырьмя строками выше: σοι λαοῦ ἐπιβολή).

20-21) Стр. 172, стрк. 16 и 222, стрк. 4: хадзаттуан. Исправить в обоих случаях на хадзаддан. В той же фразе первого предложения отмечено это же слово, только в другом времени (ἐхαθέσθησαν), это ясно показывает, что мы имеем дело с глаголом хадіζω. а не с хадітун. Во втором же случае речь ведь идет не о том, чтобы «занять» (кстати, хадзаттуан от глагола хадісттун не означает «занять») патриарший трон, а «сесть» на него, от глагола хадії.

22) CTp. 174, CTpk. 31: έλθων νυκτός καὶ ἔστη.

23) CTp. 178, CTpκ. 9: μεταλύπης πρόξενον.

Перевод Г. Г. Литаврина: "повлекшие последующие беды". В своих комментариях Литаврин указывает, что "место не совсем ясное", причиной чего является слово ретайоту. Такого слова в греческом нет. Это предлог рета и существительное  $\lambda \delta \pi \eta$ . Литаврин предлагает писать рета  $\lambda \delta \pi \eta \varsigma$ —"с горем". Но тогда как быть с  $\pi \rho \delta \xi \epsilon \nu o \nu$ —"причиняющее" (от глагола  $\pi \rho o \xi \epsilon \nu o v$ —"причинять", "вызывать"). В этом случае предлог рета становится лишним,  $\lambda \delta \pi \eta \varsigma$   $\pi \rho o \xi \epsilon \nu o v$ , а не рета  $\lambda \delta \pi \eta \varsigma$   $\pi \rho o \xi \epsilon \nu o v$ . Мы исправляем: регалу  $\lambda \delta \pi \eta \varsigma$   $\lambda \delta \pi \eta \varsigma$   $\pi \rho o \xi \epsilon \nu o v$ —"причиняющую большую боль" (большое горе). Ошибка писца объясняется тем, что рядом оказались два "ли" ( $\lambda \eta$  ( $\lambda v$ ), произносятся одинаково—"ли"—регай  $\eta$   $\varsigma$   $\lambda \delta \pi \eta \varsigma$ , одно из которых он сократил). Нашу конъектуру мы считаем бесспорной. Ср. стр. 122, стрк. 32: табта регайом химбомом віві тро є в о Здесь не было причины для искажения.

24) Стр. 178, стрк. 14: после слова πύργους поставить запятую, ибо это слово не связано со следующим τούς προμαχώνας, как полагает Литаврин и переводит: "башни бастионов". Мы имеем не τῶν προμαχώνων, а τούς προμαχώνας. Итак: "Укрепи башни, бастионы".

25) Ctd. 180, ctdκ. 18; εξαίφνης ακρωτηρίασαι αυτύν.

По Г. Г. Литаврину: «внезапно порази его». Перевод правильный, однако в двух первых словах греческого текста, на наш взгляд, есть ошибки: в первом случае ошибка допущена по вине писца, во втором — издателей. Вместо слова ἐξαίφνης поставить ἐξέλθης («выходи»), ибо четырьмя строками раньше Кекавмен советовал —μὴ ἐξέλθης — «не выходи» из крепости, поскольку еще не известна сила врага. После того, как через два-три дня она стала известной, он советует — «выходи». И продолжение предложения говорит в пользу нашей конъектуры —

ἐξελθέτωσαν, «пусть выйдут», т. е. те, которые не охраняют степы. Наша конъектура подтверждается также рассказом Кекавмена о защитниках Боянской крепости (стр. 180, стрк. 21 и сл.), которые «выступили (ἐξέρχονται) из крепости для сражения, как бы стыдясь оставаться внутри ее», за что и были наказаны.

Второе слово издателями и переводчиком принято за императив — «порази». В данном контексте требуется инфинитив, который есть в нашем тексте, только нужно поменять место ударения — αχιωτηρίασαι. Итак, εξέλθης ακρωτηρίασαι αυτόν («выходи, чтобы поразить его»).

26) Стр. 182, стрк. 31—32: 'Η οι μεγαλη 'Αντιόχεια σύα έα των νομίζο-

У Литаврина: «Антиохия Великая была также сдана не из-за ее пресловутых укреплений». Совсем наоборот. Не замечено, что предложение вопросительное. В конце нужно поставить вопросительный знак: «А Антиохия Великая не была сдана [врагу] из-за ее мнимых укреплений?», т. е. причиной падения города были ее слабые стены.

- 27) Стр. 184, стрк. 7: ἐστῶτες. Исправить на οἱ ἐστῶτες ? Г. Г. Литаврин слово ἐστῶτες, что означает «стоящие» (т. е. стоящие на досках защитники крепости), перевел как «сооружение», а речь идет о людях. У Прокопия Кесарийского (О перс. войне, II, 8), откуда взят данный рассказ, говорится именно о стоящих на досках защитниках (απαντες οσοι αῦταῖς (ταῖς δοχοῖς) ἐφεστήχεσαν ες το ἔδαφος ἐξέπεσαν).
- 28) Стр. 184, стрк. 32, стр. 186, стрк. 1: ... τον φόρον ποιήσαι, αλλ' έποιησεν αυτούς ποιήσαι, где три раза повторяется глагол ποιέω! Έποίησεν исправить на έφιεσεν—"позволил", "разрешил", что и требует данный контекст.
- 29) Стр. 188, стрк. 1—2: отер еформах. Исправляем: отеформо. Ср. стр. 298, стрк. 21.
- 30) Ctp. 188, ctpk. 25—26: φύτευσον δένορα παντοΐα και καλαμωνας (т. е. «насади всевозможные деревья и камыш (или тростних)» — буквально — «насади... места, где растет камыш»). Г. Г. Литаврин какаμῶνας переводит как «кустарники», хотя слово не имеет такого значения. В комментариях он предполагает, что «по-видимому, имеются в виду плодово-ягодные кустарники»! (стр. 456). Кекавмен пишет далее, что от этих халаночес (и деревьев) будет доход и насаждавший их будет пребывать в покое. Но какой доход или покой может дать камыш? Пятью строками ниже Кекавмен говорит о вине, а на стр. 218, стрк. 2-3 советует: «вина старайся производить побольше, пей же его поменьше». Следовательно, он предполагает производить вино для рынка, чтобы получить доход, о котором говорил на 188-ой странице. Но из камыша вина не получают, его получают из винограда. На 220 странице, стрк. 19 Кекавмен еще раз возвращается к этой теме: фотере до раздоу артялючас («лучше насаждай виноградники». Поэтому резонно кадаршуас ιαμπελώνας (χληματα) ?).

31) Стр. 190, стрк. 3—5: ха! ві оток зійу вувіс. чт ауапвату ха! ацвій отук тоб зійу вувіс. чт ауапвату ха! ацвій отук тоб зійу вувіс. чт ауапвату ха! ацвій отук тоб зійу вувіс. чт акой образ жизни, то не разоришься и не будешь озабочен своим пропитанием. Иначе все это придст в расстройство». В начале этого параграфа (§ 35) Кекавмен советует как сделать, чтобы в доме имелось в достатке все необходимое, и призывает: рт призывает: рт призывает: рт призывает тобы в доме имелось в достатке все необходимое, и призывает: рт призывает о последствиях того, если он «будет беззаботен» (призирать и переводчики не видели связи между этими двумя предложениями, поэтому перевод—«не будешь озабочен своим пропитанием. Иначе все это придет в расстройство» — неверен. А мысль ясна: «А если ты будешь беззаботен в своей жизни (т. е. хозяйстве—Р. Б.), то у тебя будет нехватка всего этого».

Мы предлагаем следующее чтение: хаі єї ούτως βιῶν ἔχεις, μη ἀναπεσης, καὶ ε ἱ ἀμελήσεις τοῦ βιου σου, ταῦτα πάντα μειωθήσονται.

- 32) Стр. 192, стрк 4: Ετό ετε. χύριοί μου τοιχύτην αναισχυντίαν; Должно быть "Είδατε". Вопросительное предложение требует, скорее, глагол в прошедшем времени. «Вы [когда-нибудь], господа мои, видели подобное бесстыдство?», а не «Вы видите, господа, какое бесстыдство?».
- 33) Стр. 192, стрк. 11: ἀναβιβασθέντος πολλοῦ ποσοῦ ελεεινολογήσεις ο ποτε μαχάριος νῦν εἰς οιχαστήρια ελχόμενος.

Перевод: "И когда вырастет большая сумма, ты будешь молить о сострадании, некогда счастливый, ныне же влекомый в судилища". Предлагаем: ἀναβιβασθέντος πολλοῦ (т. е. τοῦ τόχου) πῶς οῦ (м. б. πόσον?) ἐλεεινολογήσεις ὡς (м. б. ὁ) πότε μαχαριος νῦν εἰς διχαστήρια ἐλχόμενος; ("Когда очень увеличатся (проценты), то как ты можешь не роптать жалко, что некогда счастливый, ныне таскаешься по судилищам?...)

В данном контексте говорится именно о процентах, об удвоении, т. е. об увеличении этих процентов, но не о сумме. Кроме того, глагол αναβιβαζω означает не «вырастать», а «поднимать», «повышать», «увеличивать».

- 34) Стр. 196, стрк. 24: точ. Должно быть то?
- 35) Стр. 198, стрк. 11: убрать 7.
- 36) Стр. 202, стрк. 26: вместо ві поставить ή.
- 37) Стр. 204, стрк. 28: тойтф. Исправить на тойто.
- 38) Ctp. 206, ctpk. 30-31: ενθή σει γάρ σε είς ημέραν πονηράν.

Перевод Литаврина: «Он ввергнет тебя в злую годину». Έντίθημι (буд. вр. ἐνθήσω) не имеет значения «ввергнуть». На наш взгляд, нужно читать ἐχθόσει, т. е. «...он пожертвует тобой в трудную минуту».

39) Стр. 210, к стрк. 1: В рукописи имеется предложение: о тао в λ α ί ω хрята роздоречос, которое первые издатели и Г. Г. Литаврин понимают как «либо желающий умащать елеем» и поэтому считают, что оно «совершенно не связано с текстом». «Здесь,— продолжает Литаврин,— можно предположить пропуск или — что более вероятно — описку пис-

ца, внесшего эту фразу в текст по недоразумению (из другой рукописи или с полей)» (стр. 478). Напомню, что в данном месте в тексте говорится (привожу заглавие § 42) «О любви и помощи истинным друзьям и близким людям». Исходя из всего этого, первые издатели и Литаврин исключают из текста это предложение, как и его перевод. Но напрасно. Никакой описки или недоразумения здесь нет. Все стоит на своем месте, только речь идет не о «умащении елеем», а о сострадании, сочувствии. Мы предлагаем следующую конъектуру: ὁ γὰρ ἐλεω χρησαι (не от χρίω—умащать, а от χράω). Ср. стр. 154, стрк. 7: ἀγαπα καὶ ἐλεα παντας, также ср: χρήσεται. стр. 200, І. Все же нужно признать, что текст в этом месте испорчен.

40). Стр. 210, стрк. 15: Μύκητα προσφατα μη ἐσθίης πολλαί γαρ οικίαι εξ αύτων εμεινών έρημοι.

Перевод: «Свежих грибов не ешь, потому что из-за них много домов опустело». Но ріхута — существительное мужского рода (б ріхус-тос), винительный падеж единственного числа, а трбо рата—средний род, именительный (или винительный) падеж множественного числа (та про рата). Можно было бы ожидать ріхутає про ратос, если, конечно, про рата здесь не приведено в качестве наречия (в смысле про рата здесь не приведено в качестве наречия (в смысле про рата здесь не приведено в вачестве наречия (в смысле про рата здесь не приведено в вачестве наречия (в смысле про рата здесь не приведено в качестве наречия (в смысле про рата здесь не приведено в качестве наречия (в смысле чему Кекавмен против их употребления. Видимо, предложение нужно исправить так: ріхута [хаї] про о фара рата во діть — «не ешь грибов даже в качестве закуски», т. е. вообще не ешь их.

- 41) Стр. 214, стрк. 4—5: καὶ αλλα τινα οἰον εὐωοη. Но в рукописи: καὶ αλλα τινα καὶ οἰον εὐωοη. Первые издатели полагали, что второе καὶ лишнее, поэтому они взяли его в квадратные скобки. Литаврин, считая их предположение верным, вычеркнул его из текста. Но напрасно, ибо оно стоит на своем месте, допущена ошибка в другом слове, поэтому второе καὶ оказалось лишним. Вышеприведенное предложение Литаврин перевел так: «либо что-нибудь другое положим благовония». Однако εὐωοη означает ароматный, благоухающий, кроме того, здесь речь идет о пышных трапезах, на которых помимо съестного бывает вино, но не благовония. Мы предлагаем следующую конъектуру: καὶ αιλα τινα καὶ οἰνον εὐωοη, т. е. «либо что-нибудь другое (кушанье), а также ароматное вино».
- 42) Ctp. 218, ctpκ. 3—4: ο γάρ δα ιτυμών ών απαξ της σελήνης τυχόν η του χρόνου παραφρονεί.

У Литаврина: «Ибо тот, кто стал собутыльником, раз в месяц или в год теряет разум». δαιτυμών ών — конъектура Литаврина, но в рукописи — δαιμώνων. Литаврин справедливо подчеркивает, что здесь «трудное для понимания место» (стр. 484). Не настаивая на окончательном решении этой загадки, мы бы предложили другую конъектуру, оставаясь верным данным рукописи: ο γαρ [τ. e. ο οίνος] ο αίνων ων [καί] απας της σελήνης τυχών η τοῦ χρονου παραφρονεῖ (м. б. παραφρων ή ?). что переводится: «[вино] — бес (ср. русск. «змий») и человек, встретив-

шись с чим [даже] раз в месяц или в год, теряет рассудок» (или же: «он сумасшедший»).

В христианском мире сумасшедший — это человек, в которого вошел δαιμονιόν—бес. ()н называется δαιμονιζόμενος—бесноватый (см. Матф.. XII, 22), одержимый бесом (Лука. VIII, 27). Такого человека лечили тем, что "изгоняли" ("вынимали") из него этого беса (εκβάλλειν τα δαιμόνια, Матф., XII, 24, XVII, 18, Марк, III, 15, 22). В вышеупомянутом высказывании Кекавмена связь δαίμων с παράφρων—очевидна. (См. и метафорически у Платона: Законы 649 D: δσα δι'ήδονῆς αδ μεθύσκοντα παράφρονας ποιεί).

- 43) CTp. 200, CTpk. 3-4: Θεοῦ γαριτι τα ὑτα ποιοῦμεν πρωτον γαρ οιανοούμετλα χαί ούτως γερσον εργαζόμε $\hbar \alpha = (\pi 6)$  κοκ με  $\pi 6$  κημποςτικό κιμ  $\pi 6$  και  $\pi 6$ самое добываем, сначала творим в мыслях, а затем создаем вещественное"). Литаврин совершенно правильно предполагает, что под такота подразумевается встречающееся немного выше слово тлюгос-богатство, и под строкой предлагает чтение такотом. Но логичнее тойтом (том πλοῦτον)--, его", а не "то же самое". Что касается γερσόν рукописи, которое первые издатели исправляли на угроіу- "руками [создаем]", Лемерль на угробу, а вслед за ним Литаврин на угробу, подразумевая под ним "вещественное", то слово уерооч не имеет такого значения, оно означает "сухая земля, суша, материк" или "сухая, твердая", что никак не вяжется со смыслом предложения, где четыре раза упоминается плочтос богатство. Само собой напрашивается слово урозоу 30лото, деньги, богатство. Итак, θεου χαριτι το ῦτον (т. е. πλοῦτον) ποιούμεν πρωτον γαρ διανοούμεθα και ούτως χρυσον εργαζόμεθα ("Божьей милостью мы добываем его [богатство]. Но сначала мы творим в мыслях, а затем добываем [зарабатываем] золото".). (Ср. Odys., III, 435: χρυσὸν εἰργάζετο).
  - 44) CTp. 220, CTpk. 18-19: αμαρτήσεις και μεταβληθήση.
- По Г. Г. Литаврину: "запутаешься в долгах и откажешься от своих намерений". Перевод далек от текста. В своих комментариях (стр. 486) Литаврин пишет: "недостаточно ясная фраза". Исправить на—арартијови хай ретарелујују ("совершишь ошибку, а [затем] будешь раска-иваться". Ср. стр. 278, стрк. 7. Здесь опечатка). Ср. 6 'loodaç... ретарелу дело у ведом дело у (матф.. XXVII, 3—4).
  - 45) CTp. 220, CTpκ. 20: xai aλύπως διατραφήση.

В переводе Литаврина: "ты без печали будешь питаться ими". "Без печали"—правильный перевод слова αλύπως, но в греческом тексте, по всей вероятности, допущена ошибка. Должно быть αλοίπως (в смысле αλείπτως), т. е. "в достатке", "полностью". (Слово λοίπω у Кекавмена встречается несколько раз. См., например, стр. 196, стрк. 14. От него образовано причастие с отрицательной приставкой  $\alpha$ ).

46) Ctp. 228, ctpκ. 13—14: ''Ασρων δε προς α κεχηνε σκοπών, ποῦ δειπνα καὶ κυμραλα.

Запятую нужно поставить перед σχοπών, т. к. оно связано со следующим предложением, а вместо глагола δειπνά («угощается», «ужинает»)

— существительное δείπνα (τά). которое связано со следующим далее существительным χύμβαλα. Перевод Литаврина верен, соответствует исправленному нами тексту, но не приведенному в книге.

47) Стр. 242, стрк. 18: от артор. Исправить: от артору («из-за него», а не

«через него»).

48) Ctp. 244, ctpk. 7: ο δε πολύβουλος καὶ πονηρός... ούχ εαυτώ μόνον. αλλά

καί αιλοις ποιλοίς χρησιμος.

У Литаврина: «благоразумный и меутомимый... приносит пользу не только себе, но и многим другим». Литаврин точтро; переводит как «неутомимый», а в комментариях пишет: «Мы не уверены в переводе этого слова. Оно... далее у Кекавмена употребляется в пежеративном смысле — «дурной», «злой» и т. д.». Он прав. Это слово означает также: плохой, скверный, негодный, испорченный, бесчестный, низкий, враждебный, трусливый, малодушный, мошенник, плут и даже лукавый, т. е. дьявол. Как мог такой человек «приносить пользу не только себе, по и многим другим»? Литаврин ищет отвечающее смыслу предложения значение слова точтро; у Геснода. Но не нужно идти так далеко. По всей вероятности, у Кекавмена было написано не точтро; а точгос — трудолюбивый. И, действительно, пользу может принести тот, который благоразумен, но в то же время трудолюбив, он помогает и умом, и трудом.

49) Стр. 258, стрк. 17: радлоч де. от с. Скорее-радлоч осоте

50) Стр. 258, стрк. 18: Гртуорас хай о Патхратьс.

Исправить на Γρηγόρης καὶ ο Παγκράτης. Если из литературной формы Пαγκράτιος образовалось Παγκράτης, το из Γρηγόριος образуется Γρηγόρης. Γρηγοράς скорее фамилия (ср., например, Никифор Григора), а не имя, мы же имеем дело с именем. Таким образом, чтение Γρηγόρης полностью совпадает с именем того же человека, который немного спустя назван литературно—Гρηγόριος. Для имен мужского рода характерно окончание ης, а не—ις.

- 51) Стр. 262, стрк. 29: вместо оса тівеля поставить ос тівеля.
- 52) Стр. 264, стрк. 9: Прообставеч (т. е. Никулица Дельфин) обу а по и ке со в дуча... той Карралахду [хай]... той Петастой. В переводе Литаврина: «Приказал схватить... Кармалака и... Петаста». Если обратим внимание на продолжение предложения—«Все прочие, видя этих уводимых на смерть...»,— то вызывает сомнение глагол апохологовдучаг. ибо здесь требуется слово, теснее связанное по смыслу с «на смерть», поэтому вместо апохологовдучаг надо писать апохологовдучаг обезглавить: «Приказал обезглавить ....Кармалака и ...Петаста. Все прочие. видя этих уводимых на смерть...». Раньше (см. стр. 254) Никулица не решался обезглавить

<sup>4</sup> Сыновья последнего таронского князя Ашота, которые отдали свои владения Никифору II Фоке в 966 г., назывались Григорий и Панкратий. Многие правители Тарона носили имена Григорий и Панкратий (Р. Гийаи, Очерки просопографии Византийской империи. Патрикии. Патрикпи со времени правления Александра (912—913) до Иоанна I Цимисхия (969—976), «Византийский временник», том 34, 1973, стр. 61). Случайно ли это совпадение или Кекавмены имели какие-либо родственные связи с Тароннтами. У каждого армянского феодального дома свои личные имена, более или менее свойственные именно ему.

(здесь написано именно обезглавить — হলত্যহ্বর হৈছ:) предводителей восстания, боясь, что они в союзе с влахами и триккалитами могут восстать против него. Но после того, как они уже восстали, он приказал не হলত্যহাতী দুখা. а হলত্যহ্বর তেথি দুখা (обезглавить).

- 53) Стр. 276, стрк. 6: οι'αύτου. Лучше οι'αύτου, т. е. не "из-за него", а "через него".
- 54) Ctp. 276, ctpk. 12—14: 'Εάν γάρ τιμήσης πρωτοσπαθάριον μίμον η αίσχρον ανθρωπον, τον στρατιώτην σου τον θελοντα χύσαι το αίμα διά σέ, ώσαυτως και τον ένεργη νοτάριον σου η σεκρετικόν έαν τιμήσης πατρίκιον, ήγειται τούτο άντ' ούδενός.

У Литаврина: «Если ты почтишь титулом протоспафария мима, либо [другого] недостойного человека, [как и] своего стратиота, готового пролить за тебя свою кровь, точно так же, если ты почтишь своего прилежного нотария или служащего секрета титулом патрикия, то эти достоинства станут пустым звуком». Выходит, что Кекавмен призывает императора не жаловать высоких титулов не только мимам, недостойным людям, но и военным, готовым пролить свою кровь за императора, т. е. он ставит и один ряд мимов и военных. Мы не имеем никаких оснований приписывать Кекавмену такое. Он ведь с огорчением пишет, что видел «добрых стратиотов, забытых василевсами», подчеркивает, что «войско — слава василевса и сила дворца. Без войска не удержится государство» (стр. 293), советует императору, чтобы стратиоты получали и плату, и награду, и пост, и титул (стр. 87).

Итак, или перед словом тоу этратьюту нужно поставить каі об («а не»), или же после слов то аїрх оба за требуется вопросительный знак. Таким образом, данное предложение переводится: «Если ты почтишь титулом протоспафария мима, либо [другого] недостойного человека, а как же тогда твои стратиоты, готовые пролить за тебя свою кровь?».

- 55) Стр. 284, стрк. 11: αρχαῖος σκαιος ανθρωπος. В переводе Литаврина: «негодный старец». Слово αρχαῖος переведено как «старец», однако оно не имеет этого значения. Этот «негодный» хотел дать Василию П плохой совет, стремясь подготовить его низвержение. Итак, само собой напрашивается синоним слова σκαιος негодный, который есть в тексте, нужно лишь исправить ошибку писца и вместо αρχαῖος написать αχρεῖος—"негодяй", "подлец".
- 56) Стр. 286, стрк. 26: καὶ το μέν δι'αὐτούς, τὸ δὲ πλεῖστον. Восстановить чтение рукописи, убрать δὲ и запятую: καὶ τότε μέν δι'αὐτούς το πλεῖστον ("тогда, главным образом, из-за них...").
- 57) Стр. 290, стрк. 12: 'Ο Καίσαρ θυμώδης ων... Сохранить чтение рукописи—'Ο Καίσαρος, но читать Ο Καΐσαρ. ος θυμώδης ων...
- 58) Стр. 292, стрк. 27: πτῶσις. Восстановить конъектуру Васильевского-Ернштедта πτήσις, т. к. речь действительно идет о полете (это подтверждается и последующим примером, где говорится, что, если у кораблей не хватает весел, то они не плывут быстро, следовательно, если у орла не хватает перьев, он не может хорошо летать). Первое значение

слова тезобу — перо, второе — крыло. Литаврин перевел: «Если орел, поднявшись в воздух, потеряет крыло, спуск его, конечно, окажется плох». Непонятно, как может орел в воздухе потерять крыло и без него опуститься вниз. Он ведь упадет камнем. Правильный перевод предложения, на наш взгляд, такой: «Если летающий в воздухе орел потеряет перо (т. е. перья), он, конечно, станет плохо летать». Восстановить также слово автоб рукописи— ттуск автоб (т. е. тоб автоб).

59) Стр. 296, стрк. 16: тайачоот. Должно быть тайагчоот (или же

таудаумогу, ср. стр. 284, стрк. 15).

60) Стр. 296, стрк. 28: Убрать βазіліх д. Писцом механически повторено это слово, встречающееся в предыдущей строке.

61) Стр. 296, стрк. 23: ούτε επαναστάσονται τοίς πράττουσιν.

В переводе Литаврина: «Не восстанут на исполняющих должность». Мы предлагаем чтение: τοῖς πράκτοροιν. «не восстанут на практоров», т. е. на сборщиков налогов. Шестью строками выше говорится именно о практорес (стрк. 17), что Литаврин перевел как «практоры». На стр. 152, стрк. 24—25 говорится о несправедливости практоров, конкретно о Сервлии, который стал причиной больших неприятностей для Византии. О практорах см. стр. 374—375 книги Литаврина. А о восстаниях против них — Сеdг., t. II, стр. 529—530.

62) Стр. 296, стрк. 26: а) λά θλίψεις. По Г. Г. Литаврину: «ты (император) обременишь», т. е. страны и фемы, проходя по ним с войском и царской свитой. Литаврин предполагает, что эти слова, высказанные придворными,— совет императору не путешествовать по стране, ибо это дорого обойдется, обременит те провинции, по которым он пройдет с войском и царской свитой, т. к. все их расходы ложатся на жителей провинций.

Но ανα δλίψεις — иоправление первых издателей, принятое и Литавриным, в то время как в рукописи стонт αν'νείψεις, которое не нуждается в исправлении, поскольку придает определенный смысл. Оно читается αν λείψης — «если ты будешь отсутствовать (из столицы)», т. е. плохо, если император будет отсутствовать из Константинополя. Продолжение предложения, особенно глагол этого предложения -εαν εξενθης — «если выйдешь» (из столицы), подтверждает правильность нашего чтения. Здесь говорится о совете приближенных императора не отсутствовать из столицы.

В связи с нашей конъектурой мы предлагаем убрать запятую после слова вэтги и г.оставить ее после λείψης. Итак: του αγαθού εστιν αν

λείψης.

63) Стр. 298, стрк. 4: πάντως. Исправить: πάντες? Эту конъектуру требует контекст, где говорится о том, что «самодержцы и августы ромеев, ...не только правившие в Риме, но и в Византин», т. е. «все» (πάντες) посещали провинции страны. Писец мог вместо πάντες написать πάντως под влиянием встречающегося тремя строками раньше слова πάντως.

64) Стр. 304, стрк. 3—4: После  $\lambda \alpha \lambda o \tilde{u} v \tau o \varsigma$  поставить запятую, а точку — после  $\pi \epsilon \rho i \epsilon \rho \gamma o \iota$ .

Кроме предложенных выше конъектур мы хотим обратить внимание исследователей на наличие в «Советах и рассказах» некоторых не выявленных издателями скрытых цитат: стр. 258, стрк. 28—30: και μη βουλομενος γεγονα αυτοίς κεφαλη και βουλομενος θηρεύσαι έθηγαθην. Эти слова, вероятно, были в мемуарах самого Никулицы Дельфина (поэтому и приведены в нервом лице). На наш взгляд, не надо было принимать конъектуру первых издателей, предложивших первое лицо глаголов заменить третьим (γεγονε и έθηγαθη). С подобным фактом встречаемся в данных мемуарах еще раз (стр. 254, стрк. 18). Разумеется, вышеприведенный оборот может быть цитатой и в самих мемуарах, взятой Никулицей или Кекавменом из другого сочинения греческой или византийской литературы.

Мы считаем скрытой цитатой и предложение на стр. 262, стрк. 22 и сл.: "οί δουλεύοντες τοῖς βατιλεύσιν κατά τὰ θελήματα αὐτῶν λεγουσιν, ούχ είσιν ἐν ὁρὐότητι, αλλά ψευδος καὶ άδικία ἐπὶ στόματος αὐτῶν καὶ δολιότης ἐνεδρεύει ἐν τοῖς χειλεσιν αὐτῶν". Во всяком случае, с чем-то похожим мы встречаемся в книге Иезекииля (33, 31): "οτι ψεῦδος ἐν τῷ στόματι αὐτῶν καὶ ὁπίσω τῶν μιασμάτων ἡ καρδία αὐτῶν".

В «Советах и рассказах» имеется также скрытая басня (стр. 226, стрк. 26—27): "ό γαρ λέων λεοντα γεννᾶ καὶ ή αλώπηξ αλώπεκα", а также намек на кпигу Прокопия. На стр. 272, стрк. 2 и сл. Кекавменом дается совет не оскорблять врага, осаждающего крепость. Не исключено, что имеется в виду не гарнизон крепости Сервия, а осажденные жители города Амиды, оскорбившие персидского шаха Кавада, за что и были им сурово наказаны (см. О персидской войне, кн. I, 7). Книга Прокопия хорошо известна Кекавмену (см. Литаврин, стр. 42—43).

Несколько слов о топархах. Г. Г. Литаврин считает ошибочным предположение Р. Бартикяна<sup>6</sup> о том, что дед Кекавмена по отцовской линии, названный в «Советах и рассказах» топархом,— византийский военнослужащий. Он считает, что топарх — дед Кекавмена — независимый от Византии человек и что его владения находились вне территории Византийской империи, ибо, по его убеждению, термином топарх в литературе XI в. «обозначали предводителя иноплеменного народа илн страны, расположенной по соседству с византийскими границами», и они (топархи) — «полунезависимые и независимые от империи правители» (стр. 405). Г. Г. Литаврину представляется ошибочным также мнение

<sup>5 &</sup>quot;Corpus fabularum Aesoplcarum", edidit A. Hausrath, vol. I., fasc. I, Lipsiae, 1957, р. 192—193. Ср. Иосиф Орбел п, Басни средневековой Армении, М.—Л., 1956, стр. 67 («Львица родила львенка, и собрались все животные, чтобы повидать его и принять участие в празднестве. Приходит лиса и во время торжества, среди всего этого собрания, громко упрекнула львицу и поносила ее: «В этом ли твоя мощь, что рожаешь одного детеныша, а не многих?». Львица спокойно ответила: «Да, я рожаю одного детеныша, но рожаю льва, а не лисиц, как ты»).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. M. Bartikian, La pénéalogie du magistros Bagarat, catepan de l'Orient. et des Kékaumenos ("Revue des Études Armeniennes", t. II, 1965, p 269).

Ш. Диля, который под топархами имел в виду почти независимых от центральной власти византийских феодалов. «Алексиада», однако, не дает нам права настаивать на этом. Перед турецкой опасностью Алексей I Комнин (1081—1118 гг.) решил вызвать в столицу всех восточ-(παντας τους хата την ανατολήν τοπαργας). Анна Комных топархов нина упоминает их поименно: Даватин, который тогда был топотиритом Ираклии на Понте, и Вурц — топарх Каппадокии и Хомата. Алексей оставить для защиты своих провинции приказал им (тарахелендаречос) достаточно стратиотов и явиться с остальными в Константинополь (Алексиада, VII, 9). Считать топотирита полунезависимым, даже независимым от империи предводителем иноплеменного народа, владения которого были вне Византии, мы не имеем оснований. Ведь топотирит, как пишет Г. Г. Литаврин, является командиром схол, провинциальных тагм, военных моряков и заместителем крупной воинской единицы или непосредственным заместителем командира тагмы — доместика схол. У Кекавмена, согласно Литаврину, топотирит «выполняет приказы... стратига фемного войска», у Анны Комниной — «наместник небольшой области» (стр. 453).

Нам представляется, что понятие топарх Г. Г. Литавриным в неко-

торой степени сужено.

Несколько слов об именах Βαμβαχας и Μαγηρίνος (произносится Майиринос). О первом Литаврин пишет: «неясно, треческое, валашское или славянское это имя» (стр. 527). Это не имя, а фамилия и, несомненно, греческая; обозначает человека, обрабатывающего или продающего βαμβα: — хлопок. Происхождение слова пехлевийское — ратрак. Оно распространено у многих народов (арм. μωθμωψ, русск. бумага и т. д.)<sup>7</sup>.

Относительно второго имени (стр. 174, стрк. 19). Первые издатели текста Кекавмена предполагали, что оно связано с развиос — повар. По всей вероятности, оно происходит от латинского тајог. Ведь были римский император по имени Мајогіпиз (457—461) и епископ карфагенский Мајогіпиз (IV в.).

Ниже отмечаем некоторые погрешности в переводе Г. Г. Литаврина. Указываем только места в греческом тексте и перевод.

Стр. 118, стрк. 12—13: «Не допускай, чтобы из-за их брани и насмешек несправедливо обвиненного ими постигла жалкая участь». Должно быть: «чтобы (боясь) их брани й насмешек, вдруг допустил, чтобы несправедливо таскаемого в суд постигла жалкая участь».

Стр. 122, стрк. 20: «Не возмечтай». Исправить: «Не заблуждайся». Стр. 132, стрк. 18: «Не будет лишен должности». Правильно: «Не будет опозорен».

Стр. 132, сгрк. 20—21: «так как он приобщит тебя к своей чести и покою, а не к стыду и поношению». Нужно перевести: «Ведь он взял тебя [на службу] ради своей чести и покоя, а не к своему несчастью и позору».

<sup>7</sup> Р. Ачарян, Этимологический коренной словарь армянского языка, т. I, Ереван, 1971, стр. 401.

Стр. 138, стрк. 11: вместо «будут рассержены» должно быть: «будут задетыми» (оскорбленными).

Стр. 140, сгрк. 25: «испугавшийся не может найти спасения в бегстве». Должно быть: «струсивший и бежать не может».

Стр. 142, стрк. 24 (и в других местах). Слово грания переводится как «грамота». Предпочтительнее «письмо», «послание».

Стр. 146, стрк. 14: «не захотел брать всего». Должно быть: «я и вовсе не хотел брать», т. е. «я ничего не хотел брать».

Стр. 150, стрк. 14: «иначе будет зол на тебя предложивший мир». Г. Г. Литаврин, по-видимому, предполагает, что речь идет с неприятеле, отправившем послов для переговоров, хотя, несомненно, имеется в виду Христос («Мир оставляю вам, мир мой даю вам»— Иоанн, 14, 27. «Он послал сынам Израилевым слово, благовествуя мир чрез Иисуса Христа» — Деяния апост., 10, 36). На стр. 234, стрк. 26 также подразумевается Христос (віртукос). «Предложивший» нужно исправить: «проповедовавший».

Стр. 150, стрк. 6: «враги помимо многочисленных костров разожгуг множество огней, как бы по отрядам, но не в соответствии с их числом, а вдесятеро больше...». Мы исправляем: «враги выставляют много знамен, будто по количеству [своих] отрядов, кроме того, [разжигают] множество огней, не соответственно их количеству, а вдесятеро больше». Флароола здесь не может иметь другого значения, кроме «знамена». Сам Г. Г. Литаврин пишет в комментариях, что в стратигиконах flammula означает обычно знамя: «свои знамена... имело каждое мелкое или крупное подразделение византийского войска»; он указывает также, что в «Тактике Льва» встречается эта военная хитрость, где речь идет о лишнем числе знамен, и, несмотря на все это, переводит «костров». И выражение «по отрядам» говорит против такой интерпретации. Каждый отряд имел свое знамя, но не свой «костер».

Стр. 150, стрк. 24—25: вместо «и исмаилиты Египта и Палестины» должно быть: «исмаилиты [завоевали] Египет и Палестину». Во времена Ираклия в Египте и Палестине не было исмаилитов в качестве населения. Идущий далее рассказ о печенегах подтверждает правоту нашего перевода.

Стр. 154, стрк. 1: Г. Г. Литаврин правильно переводит: «василевсу персов», считая, что Кекавмен имеет в виду турок-сельджуков, но непонятно, почему этого василевса он идентифицирует с багдадским аббасидским халифом ал-Каимом; вернее отождествить с великим сельджуком Тогрул-беком.

Стр. 154, стрк. 6 (см. также стр. 190, 10, 196, 3, 224, 16, 276, 10, 278, 26): убрафа дается в дословном переводе: «номисма». Но в выше-упомянутых случаях правильнее было бы перевести как «деньги». Нашу мысль подтверждает пример на стр. 224, стрк. 16, где говорится о том, что больной платит врачу за какие-нибудь лекарственные травы не один раз по несколько номисм. Ведь номисма монета золотая! На стр. 278, стрк. 26 также говорится о "уорібрата оббаріча", что Литаврин перево-

дпт: «нескольких номисм», когда вернее было бы перевести: «ничтожное количество денег».

Стр. 156, стрк. 15: не «с рвением», а «спеша», «наспех», «впопыхах».

Стр. 160, стрк. 4—5: «Прежде всего опасайся этого в соединении с бунтом (?)». Ни о каком бунте нет речи. Мета тарах де означает «с тревогой». На стр. 200, стрк. 20 встречается о рета тарах де, что переводится: «не возбуждая волнения». Здесь правильнее было бы «невзволнованно». т. е. «спокойно, тихо, без паники».

Стр. 162, стрк. 21: не «пища», а «нега». Трофή принята за трофі.

Стр. 168, стрк. 21: «не болтая об этом». Исправить: «внезапно», «неожиданно».

Стр. 186, стрк. 32: «не стоит и говорить». Правильно: «я не в состоянии рассказать».

Стр. 196, стрк. 24—25: «возвратить свои затраты». Должно быть переведено: «спасти свои затраты».

Стр. 196, стрк. 25: «ты захочешь уменьшить ругу». Глагол дельне нужно переводить дословно. Он употреблен здесь в качестве будущего времени вспомогательного глагола — «будешь» («уменьшишь ругу», не обязательно желая этого, а скорее вынужденно), подобно тому, как строкой ниже в выражении "ёхеіс, фиразаі" ёхеіс, не переводится дословно. Оно также имеет значение будущего времени вспомогательного глагола.

Стр. 196, стрк. 32: не «освободишь», а «ты постесняешься».

Стр. 202, стрк. 19: «повысит голос». Правильно перевел Васильевский — «вытянет шею» (чтобы получше рассмотреть, см. следующее замечание).

Стр. 202, стрк. 21—22: «он с любопытством воззрится на их (т. е. женской половины дома—Р. Б.) походку, округлости, стан, глаза». Литаврин (независимо от греческого текста) правильно отмечает, что именно Кекавмен старается защитить от глаз друга, не модную обувь и головной убор этих женщин, разумеется, а именно «округлости». Но все же слово γύρισμα не имеет этого значения, оно означает «возвращение» (сделать «круг»), а βασισμα καὶ γύρισμα — хождение туда и обратно (от γύρος — круг), одним словом, «походка», под которой Кекавмен имеет в виду то же, что и Литаврин.

Стр. 212, стрк. 2: «глупы». Правильно: «малолетни».

Стр. 212, стрк. 31: «приведешь в беспорядок свои дела». Должно быть: «ты потеряешь свои деньги» (дословно — «свою вещь»). Тот же глагол —  $\chi \alpha \omega \nu \omega$  — на стр. 214, стрк. 17 переведен верно — «потеряешь».

Стр. 218, стрк. 23—25: «Если же он (т. е. друг—Р. Б.) не один раз станет говорить тебе, чтобы ты пил яд или что другое пагубное, если он посоветует тебе что-нибудь дурное, да не будешь ты сбит с толку его советом».

Как может человек, предлагающий другому пить яд, считаться его другом? Должно быть: «Если же он не один раз станет говорить тебе,

то, мол, он выпьет яд или что-либо другое пагубное, если когда-нибудь даст плохой совет, ты не будь сбит с толку его советом». Этот друг, советуя, клянется ему своей жизнью, что дает хороший совет, а не дурной.

Стр. 220, стрк. 12: «Держи дочерей в затворе... как способных на все». Надо перевести: «Держи дочерей в затворе... и дальше от [посторонних] глаз».

Стр. 226, стрк. 8: «Своих сыновей и дочерей бей не палкой, а словом, и пусть их не быот другие». Здесь речь идет не о том, чтобы защитить детей от побось других, а о том, что, если дети получат надлежащее воспитание у родителей, то не будет оснований для того, чтобы их били (т. е. воспитывали палкой) другие.

Стр. 228, стрк. 4—5: «Люди, обуреваемые сильными чувствами, заслуживают серьезного порицания». Должно быть: «Очень раздражительные люди совершают большие преступления».

Стр. 230, стрк. 8—9: «потерял половину либо еще больше в своей жизни». Должно быть: «потерял половину своей жизни или, быть может, большую ее часть».

Стр. 230, стрк. 10: «останется разумным». Лучше передать смысл предложения: «не женится вторично».

Стр. 230, стрк. 11: «жить в полной безопасности». Исправить: «У него будет много свободного времени» (для воспитания детей).

Стр. 232, стрк. 8: вместо «если не глух» — «если не притворяешься глухим».

Стр. 238, стрк. 14—15: «чтобы ты становился богат грехами, а получающие от тебя [взятки] — богаты деньгами». Точней: «[таким образом] гы зарабатываешь грехи, а получающие от тебя [взятки] — деньги».

Стр. 244, стрк. 26—27: «Моли бога, чтобы он внял молитвам твоего отца и матери твоей». Должно быть: «Моли бога, чтобы ты удостоился молитв твоего отца и матери твоей».

Стр. 246, стрк. 13—14: «Не шути с неразумным, так как он разозлится на тебя и, может быть, даже, схватит за бороду». Не «разозлится», а «оскорбит». (Борода была в почете и прикоснуться к чужой бороде равносильно было оскорблению).

Стр. 246, стрк. 19—20: «Я видывал таких, которые смеясь и издеваясь над подобным человеком (т. е. над неразумным), убивали его из-за того, над чем [сами] шутили». Должно быть: «Я видел таких, которые, когда смеялись и издевались над подобным человеком, убили его тем, чем издевались над ним» (т. е. палкой, камнем и т. п.). Правильность нашей мысли подтверждается следующим далее предложением: «не бей юродивого».

Стр. 252, стрк. 7: «кожи, валявшиеся в кучах отбросов». Должно быть: «кожи (или шкуры), находящиеся в помете». Помет, особенно голубиный, использовался для обработки шкур.

Стр. 266, стрк. 26: не «очень резкий», а «очень способный».

Стр. 282, стрк. 21: вместо «ведя войну на острове» — «ведя войну против острова», т. е. против сарацин острова. Далее ведь говорится: «когда Сицилия была подчинена».

Стр. 284, стрк. 17: «Стратноты пусть не получают сниженной руги». Должно быть: «стратиоты пусть получают свою ругу вовремя».

Стр. 286, стрк. 13: «хлеб себе добывающие». В комментариях Г. Г. Литаврин уточняет, что речь идет о трудящихся, о тех, кто «добывает хлеб трудом своих рук». Должно быть: «попрошайки» (ср. новогреческое ψωμοζήτης). Ведь противопоставляются два края общественной лестницы. На самом верху стоит император, а на самом низу не может быть трудящийся, а именно: «хлеб просящий», попрошайка.

Стр. 286, стрк. 18—19: «У него было много близких бедных родственников, во главе которых стоял Орфанотроф». Должно быть: «У него было много близких бедных родственников, о которых заботился (пекся) Орфанотроф».

Стр. 286, стрк. 28: «И все поклялись уничтожить его род». Нужно перевести: «Все прокляли его род, чтобы он был уничтожен» (исчез с

лица земли).

В конце своей статьи хочу отметить, что «тавли» Кекавмена соответствуют известному у нас «нарды», только Сарі и асаріа не то же самое «тавли», как пишет Литаврин (стр. 387), а упомянутые им игральные кости.

#### **ԴԻՏՈՂՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ**

# ԿԵԿԱՎՄԵՆՈՍԻ «ԽՈՐՀՈՒՐԴՆԵՐ ԵՎ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ» («ՍՏՐԱՏԵԳԻԿՈՆ») ԵՐԿԻ ՄԱՍԻՆ

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ Պատմական գիտությունների դոկտոր Ամփոփում

Երկրորդ հրատարասությամր լույս է տեսել XI դ. րյուղանդական հայազգի նշանավոր ռագմական գործիչ Կեկավմենոսի աշխատությունը։ Այդ երկի առաջին հրատարասությունից անցել է մոտ երեք քառորդ դար (հրատարակիչներ՝ Վ. Գ. Վասիլևսկի, Վ. Կ. Երնշտեդտ)։ Սույն երկրորդ հրատարակությունն առաջինից տարրերվում է այն հսկայական գիտահետազոտական աշխատանքով, որ կատարել է Գ. Գ. Լիտավրինը ոչ միայն հուշարձանի, այլե Կեկավմենոսի և նրա ապրած ժամանասաշրջանի ուսումնասիրության ուղղությամբ։

Քննության ենթարկելով Գ. Գ. Լիտավրինի հրաաարակած ընագիրը ե ոուսերեն թարգմանությունը, առաջարկվում է հունաթեն բնագրի 64 ուղղումսրրագրություն, որոնք փերականգնում են դրիչների ձեռքով աղափազված տեղերը, ինչպետ և ուղղվում երկի ռուսերեն թարգմանության մեջ թույլ տրված մի շարք էական անձշտություններ։

#### ՆՅՈՒԹԵՐ ՉՄՅՈՒՌՆԱՀԱՅ ԳԱՂՈՒԹԻ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ

Վերոհիշյալ մատենաշարով մինչև օրս լույս է տեսել 14 մենագրություն։ Այստեղ մենք կանդ

կառնենը հետևյայի վրաև։

Մարկոս Անտոնիոս Կացալիտեսը (1717—
1787 թթ.) Կորֆուի գիտուն մարդկանցից էր, մասնագիտությամբ փաստաբան։ Նա XVIII դ. առաչին կեսին երկու անգամ ճանապարհորդել է Հոնիական և էգեյական ծովերով և 1740, 1742 թթ. գարնան-ամռան ամիսներին, եղել է Ջմյուռնիայում։ Երկրորդ ճանապարհորդության ժամանակ նա եղել է նաև Կոստանդնուպոլսում, Մոլդավիայում ու Վալախիայում և 1743 թ. վերադարձել իր հայրենիքը՝ Կորֆոււ Ֆ. Ֆալ-րոսն ահա հրատարակել է Կացայիտեսի ճահապարհորդական Նոթերի հիման վրա XVIII դ. վերջին կամ XIX դ. սկզբում կատարված շարադրանքը՝ Ֆ. Ֆալրոսը հրատարակել է Ջմյուռենիա կատարված երկու ճանապարհորդություներին վերաբերող հատվածները (82 էջ)։

Գիրքը բաղկացած է Համառոտ ներածությունից (էջ 13—22), իտալերեն բնագրից (էջ 23—

Կացայիտեսը վկայում է, որ քաղաքն ունի շատ ընդարձակ նավահանգիստ և Թուրքիայի ամենագլիավոր առևտրական կենտրոնն է, որտեղ բերվում են Ասիայի ամենաթանկագին ապրանքները։ «Վենետիկի հյուպատոսարանի մոտ, — գրում է նա, — գտնվում է մաջսատան շենքը, որի մոտ է Հայոց խանը2 (տունը)» (chan degl' Armeni, to 38 phuaph & 112 **Բարգմանության)։ Ֆալբոսը ծանոթագրություն**ներում ցույց է տալիս, որ «Հայոց խանը» աdbih shu, ancyb XVII a. 2hunckincu which thնի, որը «մինչև օրս հայտնի չէր»։ Այդ «խանիս մասին մի այլ տեղում Կացայիտեսը ավելի մանրամասն է խոսում. «Հասարակական բոլոր շեն քերը քարաշեն են, մեծ Հոգատարությամբ ու փառահեղությամբ կառուցված՝ ինչպես տաճարները։ Սրանք են Չարշըն կամ Բեղեստենը՝ արենե ծածկով, խաները, որոնցից ամենամեծն են Վեդիր խանը և Հայոց խանը, բոլորն էլ արճեռվ ծածկված» (էջ 74 բնագրի, էջ 170 **Բարգմանության)։ Կացալիտեսը գրում է, որ** «Նավահանգստի հրկարությամբ գտնվում են քրիստոնյա հյուպատոսների տները, ինչպես և եվրոպացի առևտրականների մեծ մասի...։ Այն փողոցը, որի վրա են բնակվում բրիստոնյաները, կոչվում է ֆրանկների փողոց... Հույներն ունեն իրենը մետրոպոլիտը, ճայերը՝ մեկ եպիսկոպոս։ Մեծաթիվ են և հրեաները, որոնք շատ Տարուստ հն» (էշ 38 բնագրի, 112—113 թարդմ.) «

իր առաջին ճանապարհորդության ժամանակ (1740 թ. դարուն-ամառ) Կացալիտեսը Զմյուռնիայում շատ բիչ մնաց, որովհետև բաղաբում մոլեգնում էր ժանտախտը, որի սարսափից «բազում ճայեւ և այլ վաճառականներ փախչում էին բաղաբից»

Կարայիտեսը Հայերի մասին ավելի մանրա-

<sup>87)</sup> և Նոր Հունարեն թարգմանությունից (էջ 89
—189)։ Ծանոթագրությունները տրված են Հունարեն թարգմանության տողատակում։ Այստեղ
կանգ կառնենք Կացալիտեսի ճանապարՀորդական Նոթերի այն Հատվածների վրա, որոնք
Հայագիտության Համար Հետաքրքրություն են
ներկայացնում։

<sup>1</sup> Φιλίππου Κ. Φαλμπου, Μαρχου, 'Αντωνίου Κατσαίτη. Δυο ταξίδια στη Σμυρνη, 1740 και 1742. Είσαγωγή. Κειμενο. Μεταφραση-Σγολια. Πίνακες. 'Αθήναι, 1972. «Մարկոս Անտոնիոս Կացալիտես։ Երկու ճանապարհորդություն դեպի Զմյուռնիա՝ 1740 և 1742 թթ.: Ներածություն, բնագիր, թարգմանություն, ծանոթագրություններ, տախտակներ, Աթենք, 1972, 208 էջ։ Գրջի հեղինակն է ղմյուռնիացի Ֆ. Ֆալ-

<sup>2</sup> Բոլոր ընդգծումները մերն են-Հ. Բ.։

մասն է խոսում իր երկրորդ ճանապարհորդության նոթերում։ Այս անդամ նա Զմյուռնիա Հասավ 1742 թ. ապրիլի 13-ին։ Մայիսի 23-ին, գրում է նա, «գնացի գրոսնելու Բեզեստենում կամ Չարշըյում։ Սա քարաշեն մի գեղեցիկ շենը է։ Նրա երկու կողմում ամեն տեսակի ապրանքներով խանութներ, որտեղ առևտուր են անում հույները, ճայերը և թուրքերը...։ Այնտեղից գնացի Հայոզ խանը, որը ևս քարաշեն է, արենն ծածկով...» (էշ 62, նաև 67 բնագրի, 150, 158 թարդմ.)։ Կացայիտեսը շատ հաճախ էր այցելում Հայոց խանը։ Նա այնտեղ եղել է նաև մայիսի 30-ին. «Գնացի Հայոց խանը, գրում է նա, — գնելու մահնակալի երկու ծածկոցներ և այլ մանր մունը բաներ նավապետ պարոն Սուդարինիի և կապիտան Պետրովիչի Տամար» (էշ 64 բնագրի, 154 թարգմ.)։ Ճանապարհորգն այնուհետև խոսում է ոմն հայ Սարդսի մասին, որը վենետիկցիների Թարգմանն էր և «Հայկական փողոցում» (strada degl' Armeni) ճոխ պարտեղով, աղբյուրներով ու ավազանով» գեղեցիկ տուն ուներ։ Ձմյուռնիայից երկու մզոն հեռավորության վրա գտնվող Բուռնովա արվարձանի մասին խոսելիս նա գրում է, Թե այնտեղ «բնակվում են թուրջեր, իսկ բազմաթիվ ֆրանկներ, հույներ ե այլ քրիստոնյա վաճառականներ ունեն իրենց վիյլաները» (էշ 65 բնագրի, 156 թարդմ.)։ «Մովով ողողվող բերդի մոտ,— գրում է նա, գտնվում է մլուս մաքսատունը, առևտրական կոյվածը, որտեղ մաքսվում են Հոլլանդիայից, Ֆրանսիայից, Անգլիայից, Վենետիկից և քրիստոնյա այլ երկրներից բերվող ապրանքները, ինչպես նաև Պարսկաստանից հայերի կողմից բերվող և այնտեղից ֆրանկների միջոցով Եվրոպա տարվող մետաքսե կերպասներ, - բամրակե մանվածք, ուղտի բուրգ, կաշիներ, բրդյա մանվածը, և այլ ապրանըներ» (էջ 67 բնագրի, 160 թարդմ.)։ Կացայիտեսը ցույց է տալիս, որ «հույները, ճայեբը և հրեաները շատ. մեծ առևտուր են անում Զմյուռնիայում։ Նրանք Պարսկաստանից և բովանդակ Փոքր Ասիայից բերում են ամենաթանկագին ապրանքները, ինչպես, օրինակ, մետաքսե կերպասներ, բամբակյա մանվածք, ուղտի բուրդ, կաշիներ, բրդեր, ռեանդ... և նման այլ ապրանքներ, որոնք այնուհետև ֆրանկների կողմից փոխադրվում են Օվրոպա, նրանց փոխարեն ներմուծելով բրդյա կերպասներ, գույնզգույն դիպակներ, մետաքսև գործվածքներ, շաքար և այլ ապրանքներ, որոնք հեշտությամբ վաճառում են թուրբերին» (էշ 73—74 բնագրի, 169 թարգմ.)։

Սակայն այս անդամ էլ, մայիսի 31-ին քադաբում դարձյալ ժանտախտ բոնկվեց, որը «տարածվեց Զմյուռնիայում, թուրցերի, հրեաների, հայեւի մեջ, մոլեգնելով նաև ֆրանկների շրջանում» (էջ 69 բնագրի, 163 թարգմ.)։ Մարդիկ փախչում էին քաղաքից։ Կացալիտեսի ծանոթներից ոմանք փախան վերոհիշյալ Բուոնովան շիրենց կարանտինը մի ոմն հայի տանր անցկացնելու Համար»։ Ինչպես երևում է ճանապարհորդի պատմածից, ժանտախտր Զմյուոնիայում սովորական երևույթ էր։ Հաճախադեպ էին նաև երկրաշարժերն ու հրդեռները։ Մի սարսափելի հրդեհ րոնկվեց 1742 P. հուլիսի 8-ին, հրեական թաղում։ Կացայիտեսը դրում է, Թե բնակիչները ում էին մեզավոր համարում Տրդեհի առաջացման մեջ, Ենթադրություններից մեկի համաձայն՝ հրձիդը թուրք մոլլան էր կամ էլ ղադին, որոնց դեմ «ոչ միայն հրեաները, այլև հույննըն ու ճայներ՝ յուրաքանչյուր ազ-այլն հույննըն ու հայներ՝ արլիս էին ուղարկվել... բողոք ներկայացնելու» (էջ 77 բնադրի, 175 Թարգմ․)։ Հրդեհը սարսափելի չափեր ստացավ և մարդիկ փախչում էին իրենց փայտաշեն տներից։ «Խաները, կարավանսարայները, բակերը և ճանապարհները լի էին Թուրք, հրեա, Հույն ու ճալ ընտանիքներովու Մարդիկ իրենց Հույսը դրել էին զգարաշեն բերդի, բեղեստենի, Վեզիր խանի և Հայոց խանի վրա» (էջ 78 բնագրի, 176 թարգմ.)։ Հրդեհը ավերակ դարձրեց *գաղացի 3/<sub>4</sub>-ը։ Թուրքեր, հրեաներ և* նայեւ նավերն էին մտնում և գնում ապաստանելու Ռոդոստոլում և Կոստանդնուպոլսում (է, 85 բնագրի, 186 թարգմ.)։

Համառոտ գծերով այսպիսին են Կացալիտեսի տեղեկությունները Ջմյուռնիայի հայերի մասին։ Նա Զմյուռնիայից հեռացավ 1742 թ. հույիսի 17-ին։

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ Պատմական գիտությունների դոկտոր

#### О ФЕМЕ ИВЕРИЯ

#### Р. М. БАРТИКЯН

#### Доктор исторических наук

О фемах и фемном устройстве в Византии написано немало. Некоторые из них стали предметом специального изучения. Но многие еще ждут своего исследователя.

В последнее время к этой проблеме специально обратилась В. А. Арутюнова-Фиданян, выступившая в периодической печати со статьями, две из которых посвящены византийской феме Иверия<sup>1</sup>. Автор на основании данных источников представила общую картину этой попраничной фемы, подвергла исследованию многие, связанные с нею вопросы: о времени ее образования, территории, администрации и административном устройстве и др., высказав при этом некоторые спорные, на наш взгляд, соображения, на которых мы и остановимся в этой статье.

1. О времени образования фемы Иверия и о ее первом правителе. В своем исследовании, посвященном византийской семье Далассинов, Н. Адонц коснулся и борьбы Василия II против трузинского царя Георгия I, завершившейся, как известно, в 1022 г. победой византийского императора и заключением мира<sup>2</sup>. На основании данных Яхъи Антиохийского Н. Адонц датирует эти события 1023 г. и утверждает, что византийская фема Иверия была образована Василием II именно в 1023 г., по окончании византийско-грузинской войны<sup>3</sup>. Первым правителем фемы Иверия Н. Адонц считает Романа Далассина. В своей лапидарной надписи, высеченной на «прузинских» воротах города Карина (Феодосиополя), Роман Далассин именует себя «катепаном Иверии»<sup>4</sup>. Считая, что фема была образована в 1023 г. и учитывая то обстоятельство, что

<sup>1</sup> В. А. Арутюнова, Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи в XI веке («Чинови-рибиновиновинов», 1972, № 1, стр. 91—102); е е ж е — «Византийские правители фемы Иверия» (ՀՄՍՀ ԳԱ «Дригры» 1973, № 2, стр. 63—78). Основные выводы этих работ приведены и в ее статье: «Ивер» в византийских источниках XI в. («Рибры» Մшивошпинов», № 11, Ереван, 1973, стр. 46—67).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Н. А. Бердзенишвили, В. Д. Дондуа, Н. К. Думбадзе, Г. А. Меликишвили, Ш. А. Месхиа, История Грузии, т. І, Тбилиси, 1962, стр. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> N. Adontz, Notes Arméno-Byzantines. V. Les Dalassènes. In Etudes Arméno-Byzantines, Lisbonne, 1965, p. 171.

<sup>4 6.</sup> Ишր գ и 1 ш 6, Տեղագրությունը ի Фарр և ի Մեծ Հայս, Վենետիկ, 1864, էջ 74: N. Adontz, указ. соч., стр. 163.

преемник Василия II император Константин VIII в 1027 г. назначил правителем фемы Иверия Никиту Писидийца<sup>5</sup>, Н. Адонц заключает, что Роман Далассин правил с 1023 по 1026 гг.<sup>6</sup>

Нужно, однако, подчеркнуть, что о времени правления Романа Далассииа источники ничего не говорят, единственное упоминание о нем как о катепане фемы Иверия встречаем в надписи из Феодосиополя, а она не имеет даты Мы знаем только, как было отмечено выше, что во втором году своего царствования, в 1027 г., Константин VIII назначил правителем фемы Иверия Никиту Писидийца, но последнее еще не дает нам оснований считать Романа Далассина непосредственным предшественником Никиты на этот пост, как это делает Н. Адонц, ибо Роман был на службе в Византии вплоть до 1038—1039 гг.7, следовательно, он мог быть катепаном фемы Иверия не обязательно в промежутке времени между 1023 и 1026 гг.

Н. Адонц пытается обосновать свою датировку правления Романа Далассина и рядом других соображений. Он считает, что Роман Далассин мог быть назначен в 1023 т. Василием II катепаном Иверии в знак вознаграждения за оказанную ему Романом помощь в подавлении восстания Никифора Ксифии и Никифора Фоки (1022 г.) и за содействие в борьбе против грузинского царства (1022 г.). Но об участии Романа в этих двух событиях в источниках тоже ничего не сказано, и это остается простым предположением.

Итак, мы приходим к выводу, что не обладаем вескими данными для того, чтобы датировать правление Романом Далассином фемой Ивериен именно 1023—1026 гг. Необоснованна и мысль о том, что Роман был первым правителем этой фемы. Первым, упомянутым в источниках, правителем фемы Иверия (с указанием даты) мы считаем Никиту Писидийца, и, естественно, это еще не значит, что ему не предшествовала другие.

Как относится к этому вопросу В. А. Арутюнова-Фиданян? Вышеупомянутая работа Н. Адонца известна Арутюновой-Фиданян (она на нее ссылается и принимает его датировку правления Романа Далассина), но все же встречающиеся в ней соображения Н. Адонца о времени образования фемы Иверия ею полностью игнорированы. Это в том случае, когда придерживаясь совершенно иного, чем Н. Адонц, мнения о времени образования фемы, она, кажется, обязана была обосновать свои соображения и пояснить причину отклонения иных. Если в статье «Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи

<sup>5</sup> Се d г., II, р. 481; «Повествование вардапета Аристакэса Ластивертци», перевод с древнеармянского, вступительная статья, комментарий и приложения К. Н. Ю з б а-ш я н а, М., 1968, стр. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> N. A d о п t z, указ. соч., стр. 172.

<sup>7</sup> Cedr., II, p. 521.

<sup>8</sup> N. Adontz, указ соч., стр. 171.

в XI в.» Арутюнова-Фиданян все же говорит, что вопрос о времени образования фемы у исследователей остается спорным<sup>9</sup>, то в другой — «Византийские правители фемы Иверия» — дело представляется так, будто дата, предложенная ею, бесспорна, и по этому вопросу не высказано других мнений.

В отличие от Н. Адонца Арутюнова-Фиданян образование фемы Иверия датирует 1001 г., т. е. последующим за смертью куропалата Давида, будто дата завоевания Тайка обязательно должна совпасть с датой образования фемы Иверия. Она пишет: «Василий II Болгаробойца основал фему Иверия в 1001 г. Источники ничего не сообщают нам о том, кто был первым правителем новой фемы... В источниках и не сохранилось никажих сведений о первых правителях Иверии» 10.

В источниках не сохранилось никаких сведений не только о «первых правителях» фемы, но и об основании этой фемы вообще. Поэтому тем непонятнее уверенность Арутюновой-Фиданян в том, что «сопоставление сведений армянских, преческих и грузинских источников позволяет утверждать (!) что: 1) Фема была образована в 1001 т.»11. Автор статьи «Византийские правители фемы Иверия» все же пытается дать объяснение «молчанию» первоисточников. «Вел военные действия (против грузинского царя — Р. Б.), — пишет она, — и заключал мирные договора сам император Василий II Болгаробойца. Быть может, поэтому в источниках и не сомранилось никаких сведений о первых правителях Иверии» 12.

Объяснение неубедительно. Тот же Василий II лично вел борьбу против болгар и арабов, заключал с ними мирные договора, но в источниках встречается много сведений о византийских правителях Македониь, Диррахия, Антиохии и др.

О правителях «фемы Иверия» в первой четверти XI в. нет упоминаний не только у византийских авторов, но и у армянских, в том числе и у такого осведомленного историка, как Аристакес Ластивертци. Он очень добросовестно и точно перечисляет правителей фемы Васпуракан, как и правителей Армении (об этом подробнее будет сказано), а относительно Тайка пишет лишь о том, что Василий II «назначил там чиновников, судей и надсмотрщиков». И ни слова о правителе!

Тайк до Трапезундского мира в конце 1021 г. для Византии не имел того значения, какое он приобрел после. После завоевания Васпуракана в 1021 г. и заключения мира с армянским царем Иоанном-Смбатом и грузинским царем Георгием I значение Тайка сильно возросло. После присоединения Васпуракана к империи Ширакское царство Багратидов со стороны Васпуракана и Тайка было взято в жлещи. Именно это об-

<sup>9</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи в XI веке, стр. 91.

<sup>10</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Византийские правители фемы Иверня,

<sup>11</sup> Там же, стр. 63.

<sup>12</sup> Там же, стр. 64.

стоятельство и призвало к жизни фему Иверия, которая вместе с Васпураканом должна была играть роль могилыцика Багратидского царства 13.

Подытоживая сказанное, приходим к выводу, что фема Иверия возникла не в 1001 г., а, скорее воего, в 20-х гг. XI в., ее целью и задачей являлись: борьба против армянских Багратидов и, конечно, защита того, что было приобретено у грузинского царя Георгия І. До этого времени Тайк, наверное, не представлял собой отдельной административной единицы в составе империи, он был включен в состав соседней византийской фемы и им правил кателан или стратиг соседней фемы.

Исходя из вышеизложенного, нам представляется неубедительным высказывание Арутюновой-Фиданян о том, что «фема Иверия возникла (в 1001 г.) в борьбе с грузинскими Багратидами» 14. В 1001 г. еще рано говорить об этой борьбе. Она развернулась полтора десятилетия спустя.

2. О территории фемы Иверия. Поскольку фема Иверия была образована из земель последнего тайкского князя Давида, то, разумеется, территория фемы более или менее совпадала с границами Тайкского княжества. И совершенно правильно поступила Арутюнова-Фиданян, когда, касаясь территории фемы Иверия, в первую очередь попыталась установить, что именно входило в княжество Давида куропалата. Она пишет:

«Давид куропалат имел в наследственном владении Южный Тайк, Басен, Кол, Артаан, Джавахети и Шавшети<sup>15</sup>. Затем он получил от Византии за помощь при разгроме восстания Варды Склира (976—979) Халтой-арич с клисурами<sup>18</sup>, Чормайри, Карин (Феодосиополь), Мардали, Харк и Алахуник. В 992—994 гг. Давид захватил г. Маназкерт»<sup>17</sup>.

В. А. Арутюнова-Фиданян, приняв данные Степаноса Таронаци за чистую монету, допустила ряд неточностей. Армянский историк пишет: «Царь греческий Василий отправил его (т. е. полководца Торника) к куропалату тайкскому Давиду с предложением уступить последнему

<sup>13</sup> В 1045 г. на Ани напал Михаил Иасит, дука именно фемы Иверия, его усилиями было уничтожено царство армянских Багратидов. А по данным Матфея Эдесского, потерпевший доражение у стен Ани паражимомен Николай отступил с ромейским войском в Ултик (Олти): И ш и в в п и п в ш в в в, филифициприя в при при при при при предиции, 1898, стр. 96.

<sup>14</sup> В. А. Арутюновой-Фиданян наблюдается разнобой в передаче географических названий. Если Тайк, то почему Джавахети, а не Джавахк, если Джавахети, то почему Тайк, а не Тао. И в локализации местностей нет ясности. Олти то считается главным городом Южного Тайка («Византийские правители фемы Иверия», стр. 67), то вообще Южным Тайком (стр. 76, прим. 9), то отождествляется со... «страной Халтеац» (стр. 73), т. е. с византийской фемой Халдия с центром в Трапезунте. Далее: Шавпик, Джавахк, Кол и Артаан локализуются к югу от Тайка (стр. 63), в то время как все они находятся к северу и северо-востоку от него. См. и на карте академика С. Т. Еремяна на стр. 69 статьи Арутюновой-Фиданян.

<sup>16</sup> Не «с клисурами», а с «клисурой». У Степаноса Таронаци написано Чувинерний. Речь идет о теперешнем Брнакапане: N. Adontz, Tornik le Moine. In Études Arméno-Byzantines, Lisbonne, 1965, p. 305.

<sup>17</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Византийские правители фемы Иверия, стр. 63.

Хахто-наритч с Келе-Сирией<sup>18</sup>, Чор-майри и Карин, Басен и крепостцу Севук в Мардажи<sup>19</sup>, Харк и Апахуник,— что и уступил в самом деле,— если Давид пришлет ему на помощь войско»<sup>20</sup>.

Данные Степаноса Таронаци не следует понимать дословно. Давид получил право завоевать и владеть рядом этих земель, но это не значит, что он тут же получил их. Еще Н. Адонц писал, что, как мог Василий II дать Давиду куропалату, например, Харк и Апахуник, когда эти земли ему, Василию, не принадлежали. Они были собственностью Мерванидов и во времена восстания Варды Склира (т. е. тогда, когда эти территории, согласно Степаносу Таронаци, были пожалованы Давиду куропалату), ими владел курд Бад ибн Достак<sup>21</sup>. Ясно, что во времена восстания Склира Давид от Василия не мог получить эти земли. И не удивительно поэтому, что Давиду пришлось самому завоевать Маназкерт, центр Апахуника. Далее: Василий II не мог пожаловать Давиду Басен, т. к. он уже был собственностью Давида куропалата.

Вышеупомянутые сведения Степаноса Таронаци так лоняли и другие исследователи<sup>22</sup>. Недавно на них еще раз обратил внимание В. П. Степаненко, который писал, что во время восстания Варды Склира Мерваниды прочно удерживали Апахуник и что Византия не уступила эту область куропалату, а просто столкнула Тайк и Мерванидов. «Следовательно,— пишет он,— передача куропалату Давиду «прав» на территории, перечисленные Асоликом, еще не означала передачи самих территорий. Одни из них (Басеан) уже принадлежали Тао, и Византия только признала это. Другие — Халтой Арич и Чормари — находились, вероятно, под его сюзеренитетом, третьи — Харк и Апахуник — еще предстояло отвоевать у Мерванидов. Реально Давид мог получить только Карин-Феодосиополь»<sup>23</sup>.

После образования фемы Иверия ее территория, как показывает Арутюнова-Фиданян, стала увеличиваться за счет новых, захваченных Византией земель, а после 1064 г. под натиском турок-сельджуков границы ее стали постепенно уменьшаться. Она пишет: «В 1064 г. Ани был

<sup>18</sup> У переводчика Н. Эмина эдесь допущена ошибка: не «Келе-Сирией», а «клисурой» (чариперия).

<sup>19</sup> Эту крепость упоминает и Ластивертци (*Ивше Рир рарт*ь, стр. 64 арм. текста и стр. 86 русского перевода).

<sup>20 «</sup>Всеобщая история Степаноса Таронского Асохика по прозванию писателя XI столетия». Переведена с армянского и объяснена Н. Эмином, М., 1864, стр. 135.

<sup>21</sup> N. Adontz, Tornik le Moine, p. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Z. Avallchvili, La succession du curopalate David d'Ibérie, dynaste de Tao ("Byzantion", t. VIII. fasc. I, p. 185 sqq).

<sup>28</sup> В. П. Степаненко, Апахуняк в византийско-таосских отношениях в период мятежа Варды Склира (976—979) («Античная древность и средние века», вып. 10, Свердловск, 1973, стр. 223); М. Д. Лордкипанидзе, Из истории грузинско-византийских взаимоотношений на грани X—XI вв. («Вопросы истории Грузии феодальной эпохи», т. II, Тбилиси, 1972, стр. 34); ее же—«История Грузин XI—начала XIII века». Тбилиси, 1974, стр. 49, 56.

взят. Территория фемы значительно сократилась. Теперь в нее входили только земли бывшего (sic!) Карсского царства, Южный Тайк и Карин»<sup>24</sup>.

Как могли в 1064 г. в состав фемы Иверия входить земли «бывшего» Карсского царства, когда оно, это царство, еще не «бывшее», а здравствующее<sup>25</sup>. Как могли Ани и Ширак в /1064 г. отпасть от состава фемы и оставаться в ней вплоть до 1072 г!<sup>26</sup>

3. О феме Иверия после 1045 г. Образованная в 20-ых гг. фема Иверия как таковая просуществовала до 1045 г., т. е. до времени завоевания Византией царства армянских Багратидов. Арутюнова-Фиданян, однако, находит, что фема Иверия просуществовала вплоть до 70-ых тг. XI в., т. е. даже после включения в состав империи царства Ширакских и Карсских Багратидов. Она пишет: «В 1045 г. к этим областям (т. е. Иверии) было присоединено Ширакское царство с Ани, который стал столицей фемы» (т. е. фемы Иверия) 27, что фема Иверия просуществовала «семь десятков лет» и она «была весьма значительных размеров, охватывая чуть ли не половину всей территории центральной Армении» 29.

В конце своей статы «Византийские правители фемы Иверия» автор приводит список правителей фемы вплоть до 1072/74 гг. и считает их «правителями фемы Иверия».

Багратидское царство для Византии во всех отношениях — и территориальном, и военном, и стратегическом, и экономическом—стояло намного выше Иверии, которая если до 1045 г. и представляла для империи важность в качестве пограничной области, то с включением Ширака в состав Византии потеряла былое значение. Главную роль начало играть бывшее Багратидское царство. Поэтому не Армения могла быть присоединена к «Иверии», а, совсем наоборот, «Иверия» к Армении, вернее, из этих двух единиц была образована «фема Армении и Иверии». Это не догадка, об этом свидетельствуют и эпиграфические, и сигиллографические, и нарративные источники. Если у Скилицы Михаил Иасит называется катепаном — дукой Иверии, а он был таковым до того, как Ширак был завоеван, то после падения последнего Иасит уже не является просто правителем Иверии. В армянских источниках написано: «А

2 345.5

<sup>24</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Византийские правители фемы Иверия, стр. 76.

<sup>25</sup> Там же, стр. 63.

<sup>26</sup> Там же, стр. 69; здесь указывается, что Ани и Ширак оставались «в пределах фемы Ивория» от 1045 по 1072 гг.

<sup>27</sup> Там же, стр 63. Ср. «Из истории северо-восточных пограничных областей Византпиской империи в XI веке», стр. 95: «Ширакское царство административно вошло в состав византийской фемы Иверия».

<sup>28</sup> А в статье «Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи в XI веке» на стр. 101 Арутюнова-Фиданян пишет, что византийская фема Иверия, основанная в начале XI в., просуществовала около полувека. На стр. 63 статьи «Византийские правители фемы Иверия» указано, что фема просуществовала до 1072 г., а на стр. 76 той же статьи — перестала существовать в промежутке между 1072 и 1074 гг.

<sup>29</sup> Там же, стр. 64.

некоего ишхана по имени Асит, который ранее правил Востоком, император отправил в качестве наместника города Ани» О это в 1045 г., сразу же после падения Ширака. Мысль «наместник города Ани» Аристакес Ластивертци шестью строками ниже передает словами «կврвш (т. е. Иирий) р ипфрифий гијпу» («пребывал (т. е. Иасит — Р. Б.) в правлении Арменией») 1, т. е. ясно, что Иасит если до завоевания Ширака был «катепаном Востока», то после этого он уже правитель Армении, его статус изменился, и очевидно, что в 1045 г. объединенная «фема Армении и Иверии» (с византийской точки зрения, об этом ниже) уже существовала. Тот же Ластивертци пишет, что Иасита «в правлении Арменией (р ифрифий гијпу) заменил «некий» Кекавмен, т. е. и Кекавмена он именует правителем Армении.

Данные армянского историка подтверждает Скилица, который считает Кекавмена катепаном не только Иверии, а «Ани и Иверии» "тох 'Ахіоп каї тіїс 'Ів пріас катаруочта") в дервое время после завоевания Шиража, он по-старому называет его еще катепаном Иверии<sup>33</sup>.

Данные нарративных источников подтверждают эпиграфические и сигиллографические, которые, разумеется, в качестве источников более надежны. В 1907—1908 гг. во время археологических раскопок в Ани были найдены фрагменты греческой надписи, датированной 1059 г., в которой, между прочим, мы читаем: ΙΩΑΝΝΟΥ ΒΕΣΤΑΡΧΟΥ ΤΟΥ ΚΑΤΕΠΑΝΩ ΑΡΜΕΝΙΑΣ ΚΑΙ ΙΒΗΡΙΑΣ ΤΟΥ ΜΟΝΑΣΤΗΡΙΩΤΟΥ/«Иоанна вестарха катепана Армении и Иверии Монастыриота...» 31.

<sup>30</sup> Аристакэс Ластивертци, стр. 85. У Юзбашяна: «наместника в Ани», но в оригинале: «пътинии ритироръ Ивитр». Под городом Ани подразумевается бывшее Ширакское царство, а не просто город Ани. То же самоз встречается и у Скилицы, см. об этом ниже. Арутюнова-Фиданян неверно толкует слова Ластивертци. Она пишет: «Михаил Изсит после 1045 г. стал дукой Иверии и Ани. Это указывает на то, что Ани стал столицей этой фемы» («Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи в XI в.», стр. 95). Ластивертци имеет в виду не столицу фемы, а саму фему, которую он называет Арменией, см. об этом ниже.

<sup>32</sup> Се d г., II, р. 574. Под Ани, как мы уже отметили, подразумевается, как и у Ластивертци, не сам город, а весь Ширак. Армения Багратидов. Скилица в другом месте (стр. 556) пишет, что при Мономахе началась «Анийская войни», и подробно описывает завоевание Византией Армении Гагика II. Тот же историк царя Иоанна-Смбата именует «топархом Ани» (там же). Мы знаем, что Иоанну-Смбату принадлежал не только Анн, а Ширак, Сурб Григор с долиной Ашоцк, Анберд, долина Айраратская, Кайан, Кайцон и Тавуш — область Севордик: «Всеобщая история Вардана Великого», перевел Н. Эмин. М., 1861, стр. 117. Ср. Н. С I у каtz I—А hrweller, Recherches sur l'administration de l'Empire Byzantin aux IXe—X1e siècles, Paris-Athènes, 1960, р. 59: "...de la Grande Arménie ou d'Anion".

<sup>33</sup> Ceds. II, p. 560.

<sup>34</sup> В. Н. Бенешевич, Три анийские надписи XI в. из эпохи византийского владычества, Петербург, 1921, стр. 19. Нам неизвестно, на основании чего Аругюнова-Фида-

Эта надпись — официальный документ, содержит официальную титулатуру наместника фемы, и она, если даже не было других косвенных или дополняющих данных, достаточна для подтверждения нашей мысли. Но это еще не все.

Арутюнова-Фиданян Аарона магистра называет правителем фемы Иверия, но сам Аарон себя так не именует. До нас дошли его свинцовые печати, легенда которых гласит: +Корів войвы 'Аарой разівтро хай боохі 'Ів прід хай с й с Метал прі 'Арревіа ("Господи, помоги Аарону, магистру и дуке Иверии и Великой Армении») 35.

Арутюнова-Фиданян признает существование фемы Иверия и после 1045 г. по той причине, что она, на наш взгляд, ошибочно трактует понятие Иверия в византийских источниках в указанное время. Встретив в них упоминание географического названия Иверия, она обязательно отождествляет его с фемой Иверия, в то время как нередко под ним подразумевается просто Тайк, неизвестный Скилице и другим византийским авторам этой эпохи, т. е. географическое понятие Иверия она принимает за административное.

Сравнение данных византийских и армянских источников по интересующему нас вопросу выявило одну весьма примечательную деталь. Дело в том, что «фема Армении и Иверии» существует только для византийцев, о ней говорят только византийские источники (нарративные, эпиграфические, сигиллографические). В армянских источниках такого понятия нет! В них говорится только о стране Армения. Михаил Иасит «пребывал в правлении Арменией» (կвувиц р шерпервый гшегу) 38, Кекавмен «имел власть над армянской страной» (пейер прерыбы шийи гиргу) 37, Багарата Вхкаци и Гритория Пакуриана «назначил император стражами страны армянской» (физикуриана ерифитри и шерпервый гиргури») 38.

Подытоживая сказанное, мы приходим к выводу, что фема Иверия как таковая просуществовала не 70 лет (и не «около полувека»), жак пишет Арутюнова-Фиданян, а лет 20, что после 1045 г. нельзя говорить о феме Иверия, а лишь об объединенной феме Армении и Иверии (и то с византийской точки зрения), с центром в столице армянских Баграти-

нян Иоанна Монастыриота считает представителем армяно-халкидонитской знати: «Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи в XI в.», стр. 96.

<sup>35</sup> В. С. Шандровская, Неизвестные печати Аарона, магистра и дуки Иверии в Великой Армении и проедра и дуки (XI в.) («Сообщения Государственного Эрмитажа», XXXVII, Л., 1973, стр. 61). Арутюнова-Фиданян пишет: «надпись на анийском соборе свидетельствует о том, что в 1055—1056 гг. Аарон Болгарин правил Ани и Иверией» («Из истории северо-восточных пограничных областей Византийской империи в XI в.», стр. 99). В надписи же написано, что он «прибыл на восток в сию прекраснозданую крепость Ани» (виривыти правина в правити в пра

<sup>36</sup> பிரர்பளயம்ப் பெயரிபும் நனதர், ද්2 63;

<sup>37</sup> Там же, стр. 80.

<sup>38</sup> U ... ம P t எ ப Пடா ப ப 1 b g h, CTP. 148.

дов Ани<sup>39</sup>. Для армян эта византийская область-фема была и именовалась Арменией — யால்ல் 2யு**ாத, மார்நாலிர்ம்ம் 2யுாத**.

4. К вопросу о «соправителях» фемы Иверия. Новым у Арутюновойфиданян является тезис о «соправителях» фемы Иверия. Она пишет: «Самое интересное и важное наблюдение над византийской администрацией в этом пограничном округе заключается... в том, что рядом с правителем фемы почти постоянно появляется лицо, которое не только делит военные заботы наместника, но вмешивается иногда и во внутренние дела фемы, т. е. является в какой-то мере соправителем»<sup>40</sup>.

Посмотрев на составленный автором описок этих «соправителей», нетрудно убедиться в том, что большинство из них никак не могли быть таковыми. Вот они:

- 1) Симон паракимомен, доместик Востока.
- 2) Константин, доместик схол Востока.
- 3) Николай, проэдр, паракимомен, доместик схол Востока.
- 4) Константин, *стратиг-автократор*, *архонт великой этерии*<sup>41</sup> (т. е. великий этериарх).
  - 5) Михаил Аколуф, командующий наемными войсками.

Нетрудно заметить, что все они — военные и отправлены на Восток не для того, чтобы делить власть с правителем «фемы Иверия», а помочь ему в войне против врагов империи. Первые три являются паракимоменами и доместиками схол. На то он и паракимомен, чтобы «спать рядом» с императором, ибо он его спальник, его постоянное место во дворце. Паракимомены — евнухи, лишенные права стать императорами, поэтому им нередко доверяются обязанности доместика схол. А доместик схол — главнокомандующий византийской армией, он возглавляет крупные экспедиции в том случае, если император не принимает личного участия. Поэтому он не может оставаться в Иверии, став соправителем. То же самое можно сказать и о стратиге-автократоре и великом этериарке, так как и его обязанности общеимперские, а не сугубо локальные. Чтобы убедиться в этом, достаточно остановиться на том же стратигеавтократоре Константине, великом этериархе («соправителе» Катакалона по убеждению Арутюновой-Фиданян). Он из-под Двина был вызван , на запад сразу же после того, как возникла в этом необходимость. И доместики схол, и стратиги-автократоры, этериархи отправляются туда,

<sup>39</sup> См. об этом наши комментарии ко II-ому тому Лео: «Պաшժություն Հայոց», Երևան, 1967, стр. 762, прим. 157, 158; Հ. Մ. Բարթիկյան, Հայաստանի նվաճումը Բյուղանդական կայսրության կողմից («Պատմա-բանասիրական հանդես», 1970, № 2, стр. 87); В. С. Шандровская, указ. соч., стр. 63.

<sup>40</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Византийские правители фемы Иверия, стр. 77. 41 Этот этериарх Константин упоминается и Матфеем Эдесским под «именем» Телиарх. Арутюнова-Фиданян считает, что «Телиарх», может быть, «является передачей в армянской огласовке какого-нибудь византийского титула... но какого именно — установить сложно» («Византийские правители фемы Иверия», стр. 70). Он установлен, «Телиарх» и есть византийский этериарх: Р. М. Бартикян, О некоторых византийских терминах в «Хронографии» Матфея Эдесского (2002 90 «Сретрве», 1969, № 3, стр. 75—77).

где возникает в этом необходимость, но нельзя говорить о том, что такой-то доместик схол, придя на помошь, скажем, дуке Антиохии или Македонии против арабов или болгар, становится «соправителем» в этих фемах. Мы не считаем, что из всех пограничных фем для империи самая важная «фема Иверия».

Посмотрим. что подразумевает под «делением власти» Арутюнова-Фиданян. «Скилица сообщает, — пишет она, — что Баграт, царь Грузии, «сильно теснил катепана Иверии Иасита. Иоанн (Орфанотроф) послал против него доместика схол Востока Константина, своего брата, со всеми восточными войсками». Автор статьи заключает: «Интересно отметить, что прямые и основные обязанности правителя фемы — оборону области — делит с ним доместик схол Востока» 42.

Здесь мы не видим какого-либо деления власти. Весь вопрос упирается в то, что речь идет не о войне между Грузией и фемой Иверией, а о войне между Грузией и Византией, и поскольку правитель Иверии не в состоянии собственными силами защитить границы Византии, то центральное правительство отправляет ему на помощь свои вооруженные силы во главе с главнокомандующим. А это еще не означает, что он стал «соправителем». Не мог справиться с Абу-л-Асваром и Михаил Иасит, поэтому центральное правительство послало ему на помощь доместика схол Востока Николая паракимомена, и это тоже не означает, что последний стал «соправителем».

Мы выше увидели, что, согласно Арутюновой-Фиданян, «соправитель» «в той или иной мере» делит власть с правителем фемы, т. е. их двое, ибо «рядом с правителем фемы... появляется лицо». Но если обратимся к источникам, то выходит, что один раз этих «соправителей» ... трое. Скилица пишет: «(Мономах) приказывает паракимомену (Николаю) воевать против Аплесфара с ромейскими, а также иверскими войсками и с силами Великой Армении, которые возглавлял Аниот. Итак, он (т. е. Николай паракимомен) 48, собрав (вооруженные) силы и назначив их командующим Михаила вестарха Иасита и своего слугу магистра Константина Алана, отпревил против Двина» 44.

В списке «соправителей» Арутюновой-Фиданян Николай паражимомен указан под 1044—1045 гг., а Константин Алан — под 1046 г., т. е. в разные времена, в то время как Скилица, как мы убедились выше, упоминает их одновременно. Арутюнова-Фиданян должна была либо считать соправителями фемы троих (Иасит, Николай, Константин), либо, идя против фактов, показать, что они действовали неодновременно. И Арутюнова-Фиданян идет против фактов. Она говорит, будто Нико-

<sup>42</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Византийские правители фемы Иверия, стр. 65—66.

<sup>48</sup> Арутюнова-Фиданян почему-то считает, что это Мономах («Византийские правители фемы Иверия», стр 68). Допустив эту неточность, она стала считать Константина Алана «рабом» императора, а не «слуту» Николая паракимомена, как в самом деле. 44 С е d г., II, р. 559.

лай проэдр был «соправителем» до 1045 г., хотя византийские войска были им отправлены против эмира в 1046 г.

Далее. Как может Николай паракимомен называться «соправителем» Иасита, считаться «в той или иной мере» делившим власть с Иаситом, когда он, Николай, назначает Иасита командующим и отправляет его против эмира, сам оставаясь в Ани? Это говорит о том, что Иасит находится в подчинении у доместика схол Николая. И это действительно так, ибо вооруженные силы всех фем подчиняются главнокомандующему. О каком «соправителе» может идти речь!

Помимо «соправителей» Арутюнова-Фиданян пишет и об «администраторах» фемы Иверия, «подчиняющихся византийскому наместнику фемы» 45. «Администраторами» считаются и стратиги-правители Карина, и трое военных, взявших на себя откуп налогов и Ани 46, и, скажем. Франкопол, который, по данным Матфея Эдесского в 1062 г. пощел в Карин и победил встретившиеся ему там турецкие войска 47. Этого достаточно, чтобы Франкопола объявить администратором фемы Иверия 48, «подчиняющимся византийскому наместнику фемы». Но по сообщению того же Эдесского, Франкопол до того, как воевал с турками у Карина, вместе с правителем Эдессы Диаватином воевал против них под городом Амидой 49. По данным Скилицы, Франкопол был отправлен на войну и против печенегов 50. Можем ли мы на основании этого Франкопола считать администратором и в Эдессе, и в Паристрионе?

Франкопол еще раньше служил в Италии у Георгия Маниака<sup>51</sup>. Выходит, что он был администратором и в Италии...

Нелишне отметить, что сохранилась свинцовая печать этого, «подчиняющегося наместнику фемы Иверия» «администратора» Франкопола, в которой он называет себя «магистром, весьюм и стратилатом Востока»! (Κύριε βοήθει τῷ σῷ ὁούλῳ Ἐρβεβίῳ μαγίστρω βέστη και στρατηλάτη τῆς 'Ανατο-

<sup>45</sup> В. А. Арутю нов-Фидинян, Византийские правигели фемы Иверия, стр. 78. 46 Арутюнова-Фиданян их упоминает под 1064 г., в то время как их единственное упоминание встречается в анийской надписи Багарата Вхкаци, датируемой не последным годом его правления, а первым. Кстати, о Багарате Вхкаци. Арутюнова-Фиданян пишет (см. «Ивер» в византийских источниках XI в., стр. 55), будто он «в своей анийской надписи называет себя ивером». В указанной же надписи сказано: «Именем Господа Вседержителя и милостью святого и самодержавного царя Константина Дуки возжелал я, Баграт Вхкиец, магистр и катепан Востока, оказать милость своей столице Ани» (перевод В. Н. Бенешевичэ, Три анийские надписи XI в. из эпохи византийского владычества, стр. 22). Вот и оригинал: «Ийпиши Явий шивищи и водь и выбыши в выправание в поры в выбыши выбыши в выбыши выбыши в выбыш

<sup>47</sup> Ушшріпи Псабшівнь, стр. 144.

<sup>48</sup> В. А. Арутюнова-Фиданян, Византийские правители фемы Иверия, стр. 78.

<sup>49</sup> Уши Ріпи Папашавор, стр. 142—143.

<sup>50</sup> Cedr., II, p. 527.

<sup>51</sup> Там же, стр. 616.

/ης τῶ Φραγ[γ]οπῶλο<sup>52</sup>. Мог ли стратилат Востока быть «администратором» в феме Иверия?...

XI столетие очень важный, богатый событиями период в истории Византии. Фема Иверия, впоследствии фема Армении и Иверии, является одной из наиболее интересных страниц в этой истории. Источники не так уж богаты сведениями о ней, поэтому к дошедшему до нас материалу нужно подходить с большим вниманием и ответственностью.

#### **Ի**ՔԵՐԻԱ ԲԱՆԱԿԱԹԵՄԻ ՄԱՍԻՆ

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

Պատմական գիտությունների դոկաոր

Udhahaid

Հայկական հողերի վատ Բյուզանդիայի հիմնադրած րանակաթեմերի պատմությունը հայագիտության համար մեծ կարևորություն ունի։ Դրանցից մեկի՝ Իրերիա դանակաթեմի մասին վերջերս հոդվածներով հանդես եկավ Վ. Ա. Հարությունովա-Ֆիդանյանը, որոնց ո՞սջ առաջ է ջաշել մեր կարժիջով վիճելի մի ջանի մաջեր, ինչպես րանակաթեմի հիմնադաման ժամանակի, նրա առաջին կառավարիչի, այնպես էլ տարածքի ու «կառավարչակիցների» մասին և այլն։

Իթերիա րանանանեմը ստեղծվել է XI դ. 20-ական Թվականներին և ոչ Թե
1001 թ., ինչպես կարծում է Վ. Հարությունովա-Ֆիդանյանը։ 1045 թ. Շիրակի
Բագրատունյաց թադավորության նվաճումից հետո Բյուզանդիան սաեղծեց
«Հայաստանի և Իրերիայի» միացյալ րանակաթեմը՝ Անի կենտրոնով, որը
հայկական աղբյուրներում հանդես է դալիս «Հայոց տուն» (Հայաստան) անվամը։ Հ. Հարությունովա-Ֆիդանյանի կարծիջով՝ Շիրակի թադավորության
տարածջը 1045 թ. կցվեց «Իրերիա» րանակաթեմին, որը մինչև 1072—1074
թթ. կոչվել է Իրերիա րանակաթեմ։

Անդրադառնալով Վ. Հարությունովա-Ֆիդանյանի ենթադրյալ «վառավարչակիցներին», գանում ենք, որ նրանց մեծ մասը (գլխավորապես կայսեր սենեկապետները և թյուզանդական գանակի սպարապեաները) պարզապես տազմական օգնություն են ցույց տվել Էբերիա րանակաթեմի կառավարչին՝ պաշապանելու կայսրովթյան սահմանները արտաքին Թշնամիներից, ուստի հիմք չկա նրանց «կառավարչակից» համարելու։

<sup>52</sup> G. Schlumberger, Sigillographie de l'Empire byzantin, Paris, 1884, p. 658 sq.

# НЕСКОЛЬКО КОНЪЕКТУР К СОЧИНЕНИЮ КЕКАВМЕНА «СОВЕТЫ И РАССКАЗЫ» («СТРАТЕГИКОН»)

#### Р. М. БАРТИКЯН

В нашей статье, опубликованной в «Вестнике общественных наук» Академии наук Армянской ССР (1974 г., № 2, стр. 71—88), мы предложили вниманию ученых ряд конъектур, которые, на наш взгляд, исправляют допущенные переписчиком сочинения Кекавмена ошибки. В настоящей статье мы вносим еще несколько таковых¹.

- 1) Стр. 124. стрк. 24:  $\mu \eta$  อีก σε อิเลโลงปลังกู. Должно быть  $\mu \eta$  อิง จะ อิเลโลงปลังกู (ср. и. тремя строками выше).
- 2) Стр. 124, стрк. 25—26: После ἀνάπαυσιν поставить точку (или запятую), убрать точку после εξω, а 'Ερώτα писать с маленькой буквы. Итак: των (или же Тων) ερχομένων (τὸν ἐχομένον?) ἀπὸ τῶν ἔξω ἐρώτα κατιδίαν) («Прибывающих из-за границы расспрашивай наедине»).
- 3) Стр. 132, стрк. 11: Окончание 6-го параграфа (стрк. 10) фрагментарно, после чего издатели приводят слова: ἀλαζόνες, ὡσαὐτως καὶ οἱ δυσειδεις («хвастуны как и уроды») и этим кончают § 6, несмотря на то, что эти слова данному параграфу не подходят, а подходят следующему, 7-у параграфу, где, между прочим, говорится: «не хвали человека за красоту его», «не имей отвращения к человеку за наружность его». Речь о красоте или уродстве шла бы в одном месте, следовательно, § 7 нужно начать строкой 11 стр. 132. Хотя и в такое фрагментарное предложение трудно внести исправление, все же кажется, что после ἀλαζονες нужно поставить точку, а ὑσσύτως написать с большой буквы. Я не уверен также, что после δοσειδεῖς нужно поставить точку.
- 4) Стр. 134, стрк. 26: убрать вах. Рядом ведь ві, что означает то же самое.
- - 6) Стр. 140, стрк. 24: убрать 7.
- 7) Стр. 152, стрк. 20—21: Воодтавою: (так и у первых издателей). Исправить: Воодтавою: (ср. стр. 162,8 и 260,8).
- 8) Стр. 158, стрк. 18 ότι ου καν ανορείος έστιν αλλίη την σωτηρίαν... σορίζεται. Исправить: ότι εί και ανορείος έστιν αλλά την σωτηρίαν... σορίζεται («если даже он и храбр, все же помышляет о своем спасении...»).

<sup>1</sup> Страницы указаны по изданию: «Советы и расоказы Кекавмена. Сочинение византийского полководца XI века». Подготовка текста, введение, перевод и комментарий Г. Г. Литаврина, М., 1972.

9) Стр. 164, стрк. 27: вместо колона поставить запятую, так как τρχοντο следует за επιλιπούσης. Предложение ведь причастное, и оно переводится так: «После того как кончилась пища у войска и животных, враги, веселые от (своего) изобилия, приходили вблизи войска...».

10) Стр. 166, стрк. 26: апостоу повіс. Верно у первых пздателей:

азтоу довіс. У Литаврина, скорее всего, опечатка.

11) Стр. 170, стрк. 11: 'Ο όε μετά χαρας είπεν' "όσον κελεύεις". Слова μετά χαρας не принадлежат рассказчику-Кекавмену, они высказаны дедом Кекавмена и обращены к стратигу крепости, поэтому должны быть взяты в кавычки: 'Ο όε' "Мετά χαρας", είπεν, "όσον κελεύεις"/ (перевод: «Он сказал: «С удовольствием, сколько велишь!»).

- 12) Стр. 172, стрк. 29—30: ἀπεστειλεν... στρατιστην (ὁ γὰο στρατηγος... τζελνίκος λέγεται). Раз Кекавмен дает перевод греческого слова «стратиг» «по-болгарски», то этим греческим словом не может быть στρατιστης, а должно быть στρατηγός. Тремя строками ниже Кекавмен называет его именно στρατηγός. Он называет его στρατηγός еще в двух местах (стр. 174, стрк. 8 и 16) и ни разу στρατιστης. Поэтому ἀπεστειλεν... στρατηγόν. Далее: или убрать слово γὰρ на стр. 172, стрк. 30, или же, если оставить, то предположить, что слово τζελνίκος еще раз встречалось в этом предложении раньше, после слова στρατιστην (т. е. στρατηγόν), нли же вместо этого слова фигурировал τζελνίκον.
- 13) Стр. 178, стрк. 1: Λογικωτάτους. В рукописи: Λογιστάτους. Принять конъектуру первых издателей λογιωτάτους, ибо λογικωτάτους не означает «наиболее опытных».
- 14) Стр. 196, стрк. 33—198, стрк. 1: τον ανθρωπόν σου αποστελεῖς λαβεῖν η νομίσματα η οβολούς.

Весь смысл данного предложения в том, что, когда к работнику фиска явится человек василевса и потребует от него животное в счет ангарии, то он по ряду соображений не сможет этого сделать, а именно: он не сможет обратиться ни к другу, ни к родственнику, ни к лицу могущественному, т. к. постесняется их. Далее речь идет о «своем человеке» работника фиска. Исходя из контекста, следует полагать, что и от него он не сможет потребовать денег, поэтому и обращаясь к человеку василевса, скажет «не нашел». Но у нас апоэталаї; («пошлешь», т. е. своего человека за деньгами). Если работник фиска его послал за деньгами, то как он может сказать: «не нашел». Ведь у Кекавмена ничего не сказано на этот счет. Из текста Кекавмена ясно одно, что человек фиска в силу различных обстоятельств ни к кому обратиться не сможет, в том числе и к своему человеку. Исходя из всего вышеизложенного, мы полагаем, что слово апостелеїς стоит не на месте, там должно быть другое слово, скорее, созвучное по смыслу с вугратијац. Может быть апозтијавис? («откажешься, не решишься, воздержишься» потребовать этих денег).

15) Стр. 198, стрк. 11: ਕੋਪੋ. गै. Здесь не может быть गृ. так как в таком случае в предложении должно было стоять второе गृ («или... или»). Поэтому исправить: व्यक्त.

- 16) Стр. 204, стрк. 3: тос оет луга; (т. е. тас гурайхас) аразграфавідаг. У Литаврина все предложение переведено: «Мы (т. е. Кекавмен) намереваемся составить сочинение для женщин о том, как они должны себя вести», то есть эту книгу Кекавмен пишет для женщин, читателями этого сочинения должны быть женщины. Вряд ли! Кекавмен скорее мог составить сочинение, посвященное тому, как нужно воспитывать, растить женщин. И в этом 39-ом параграфе конспект его будущего сочинения: «я... сведу поучение, так как нужно, чтобы ты (т. е. сын Кекавмена) проявлял постоянное попечение о дочери и о жене своей». Поэтому вместо аразграфава, нужно писать араграфава («воспитывать»).
- 17) Стр. 206, стрк. 9: "Ομως. Исправить: "Όπως («κακ говорит пророк»). Лигаврин переводит «подобное», но δρως означает не «подобное», а «однако», «тем не менее», «все же», «все-таки». У нас не δροίως.
- 18) Стр. 218, стрк. 9—10:  $\mu \dot{\eta}$  ຂໍγχίληματικώς. Исправить:  $\mu \dot{\eta}$  τ' ຂ່γχίληματικώς. Следующий за ним  $u\dot{\eta}$  те требует, чтобы и до него было  $\mu \dot{\eta}$  те, а не  $\mu \dot{\eta}$ , а так как следующее за ним слово начинается с гласной (ຂໍγχίληματικώς), то вместо  $\mu \dot{\eta}$  те будет  $\mu \dot{\eta}$  τ' (ср. и стр. 268, 15—16).
  - 19) Стр. 224, стрк. 20: поте. Должно быть тоте («тогда»).
- 20-21) Сгр. 232, стрк. 29 и стр. 234, стрк. 18:  $\alpha\pi\eta$ уείας. Это конъектура первых пздателей. Восстановить в обоих случаях чтение рукописи  $\alpha\pi\sigma$ уνίας (но писать  $\alpha\pi\sigma$ ) жестокость).
- 22) Стр. 240, стрк. 1: σκεύει... χρυσίω. Должно быть σκεύει... χρυσώ. Подчеркнутое слово прилагательное (τό χρυσούν), а не существительное (τό χρυσούν), существительное рядом: τό σκεύος. (τό χρυσούν σκεύος, а не τό χρυσίον σκεύος). Далее же мы имеем τό αργυρούν и τό ύελινον (т. е. σκεύος).
- 23) Стр. 244, стрк. 1: δοχεῖς σύ. Перед нами конъектура первых издателей. Восстановить чтение рукописи δοχεῖ σύ. (но писать δοχεῖ σω «тебе кажется»).
  - 24) Стр. 260, стрк. 14: хах. Писать хаі.
- 25) Ctp. 262, ctpk. 20: κατελαβεν καὶ ὁ τοῦ βασιλέως ορκος καὶ εἰκών. 'Έγων ορκος... επαγγελίας αξιωμάτων καὶ αιλα πολλά.

Это место оказалось одним из самых трудных и для издателей и для переводчиков.. И все из-за одной лишней буквы. В переводе Литаврина данное предложение выглядит так: «После этого-то и прибыли клятва и образ блаженного васплевса, Никулица имел (теперь) клятвы, обещания чинов и многое другое». Литаврин в своих комментариях пишет, что «здесь говорится, по-видимому, о каком-то документе с обещаниями и обязательствами васплевса» (стр. 540). Предположение обоснованное, но каким словом этот документ обозначен у Кекавмена? Несомненно, словом, которое писцом рукописи передано как орхос. Но орхос такого значения не имеет. Кроме того, не следует забывать, что точка после слова віхого поставлена издателями, в оригинале ее нет, в изданиях текста фигурируют два предложения, в оригинале — одно. Издатели,

псходя из того. что не могло быть написано оржос, перед эрго поставили точку, вследствие чего возникли другие недоразумения и недоумения, например, Литаврин пишет: «фраза, начинающаяся словом "Еро (букв.: «имеющий», «имея») синтаксически запутана», а Васильевский и Ериштедт считают, что здесь имеется порча текста, после "Еро пропущено либо несколько слов, либо одно от («итак»). Первые излатели увязывали "Еро с подлежащим «он»—«Никулпца» (так думает и Литаврин и в переводе добавляет это, отсутствующее в оригинале имя, даже вне скобок), и ставили перед "Еро отсутствующую в рукописи точку.

На наш взгляд, прав Бек, который причастие εχων относит не к Никулице, а к предшествующему δρασό. но видя, что не может быть δρασό... εχων δρασός, убирает δρασός после εχων. Литаврин считает, что повторение слова δρασός «с учетом экскурса его можно простить такому писателю, как Кекаьмен» (стр. 541).

В данном предложении ничего не запутано, не имеется никакой порчи текста, не пропущено никаких слов, все па месте и все понятно. Только писец, и ясно почему, как мы отметили выше, написал одну лишшою букву, букву «х» в слове орхос (под влиянием идущего за ним оохоос). Должно быть орос -- указ, декрет, приказ, постановление, реше-HIIC (CM. Sophocles, Greek Lexicon, vol. II. p. 819: oper = decree. decision, rule. Cp. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, p. 975; \(\Delta\), \(\Delta\) \(\tau\_1\)μητράκου, Μεγα Λεςικόν, τομ. 6,  $\Lambda \vartheta \tilde{\eta} \gamma \alpha i$ , 1951, σελ. 5235) ορος = οιαταζίς. апорави; (приказ, постановление, решение). См. такжи: Joannis Malalae Chronographia, Bonnae, 1831. p. 384, 10, 12. Ср. и сигиллий Василия II от 1020 г. Охридскому архиепископу Иоанну, тору брору кай тожору тору χαλώς παρά τών προ ήμων βασιλευσάντων θεσπισθέντας... "Извори за българската история том XI. Гръцки изворн том VI, София, 1965, стр. 44. На наш взгляд, Й. Иванов интересующее нас слово орог, переводит неправильно: «границптс». Здесь боож выступает в качестве сипонима слова тобс токовс. Ту же ошибку допустил и В. Златарски. См. подробную критику у N. Bånescu, Les duchés byzantines de Paristrion (Paradounavon) et de Bulgarie, Bucarest, 1946, p. 14-17.

Итак: Мата оз табта хаталарам хлі о той рахарітою дазилью, брос хаі віхом вуюм брхом, втарувліах адторатом хаі алла тома. («После этого прибыли икона и подтвержденное вклятвами постановление блаженного василевся, содержащее обещания чипов и многое другое»).

26) Стр. 274, стрк. 21: Не отмеченную в рукописи лакуну Бек заполняет целым предложением из десяти слов (по-немецки), которое, как ишет Литаврин, «на первый взгляд, соответствует смыслу исчезнувших слов, но плохо увязывается с последующим: «как сделавший дурному добро, а хорошему зло» (стр. 568—569).

<sup>2</sup> Т. е. «святая икона Христа и нашего Бога, Богоматери и многих других святых, изображенных на (этой) иконе». Ср. подробнее об этой иконе десятью строками ниже: стр. 262, стрк. 30 и сл.

Мы бы на месте лакуны писали лишь одно слово: μειφθήση = «тебя будут упрекать» («как сделавшего дурному добро, а хорошему зло»). Ср. стр. 246, стрк. 16.

- 27) Стр. 280, стрк 6: Вараттор. Можно и сохранить чтенче рукописи: Воаттор. У армянских средневековых авторов, например, данный этночим приводится только в форме «вранг»<sup>3</sup>, а так как этих врангов в Армении не было, то следует сделать вывод, что, армянские авторы воспроизводят произношение, бытующее у византийских авторов и византийцев вообще.
- 28) Стр. 282. стрк. 7: Вхэтляю то Портростичетом. В рукописи вместо то написано сото, что и нужно оставить, добавив то, которое, по всей вероятности, сокращено писцом в виду того, что слово сото кончается именно на то, и ему показалось, что оно повторено. Итак: Всятляю сото то повторено. Итак: Всятляю сото то повторено итак: Всятляю и повторено итак: Всятляю и повторено итак: Всятляю и повторено итак: Всятляю сото то повторено итак: Всятляю и повторено итак: Всятляю итак: Всятляю и повторено и повторено
- 29) Стр. 288, стрк. 6: віс. Исправить: ві. Правильно у первых издателей.
- 30) Стр. 288, стрк. 7: после क्ष्मिए поставить запятую, а Ей писать с маленькой буквы, так как мы имеем дело с одним предложением, а ие с двумя<sup>4</sup>.
- 31) Стр. 306, стрк. 1: বল্লাক্ষরি বহ তহতে. В рукописи বল্লাক্ষরবহা তহ". Предлагаем: বল্লাক্ষরবহা তহা.

Несколько псправлений ударений:

Стр. 140, стрк. 13: ποθέν. Восстановить чтение рукописи: πόθεν (ποθέν партиции ср. рода от πίνω).

Стр. 168, стрк. 13: ультабов. Должно быть ультабов.

CTp. 206, CTpk. 9: το μυστήριον σού τινι. Ckopee: το μυστήριον σου τινί.

Стр. 272, стрк. 15: арадіач роз. Писать араднач роз.

Стр. 282, стрк. 17: Парлачов. Писать Парлачов.

Стр. 300, сгрк. 27: "Артороч. Писать Артороч.

Стр. 300, стрк. 31—32: Патладоч. Писать Патладоч.

К сказанному нами о топархах можно добавить и следующее. У Льва Дьякона (стр. 96,6, боннского издания) этим термином обозначены стратиги византийских фем. Иоанн Цимисхий сразу же после того, как узурпировал власть, ταῖς μεγίσταις της πολιτείας άρχαῖς назначил своих людей (οίχειους ανόρας стр. 95, 21). Так в столице. Сделал он то же самое и в провинции: τούς τε τοπάρχας τῶν χώρων (slc!) ἀπάντων μεθίστησι, καὶ οίχειους ἀντὶεκείνων ἀποκαθίστησι.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> С. Т. Еремян, Юрий Боголю: ский в армянских и грузниских источниках («Научные труды Ереванского государственного университета», том XXIII, 1946, стр. 390); К. Н. Юзбашян, «Варяги» и «проиня» в сочинении Аристакэса Ластивертци («Византийский временник», том XVI, 1959, стр. 15—20).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ср. наше 31-ое замечание в статье «Некоторые замечания о «Советах и расскязах» («Стратегиконе») Кекавмена, стр. 77.

Несколько слов о связях Кекавменов с Таронитами. Мы в нашей предыдущей статье<sup>5</sup>, основываясь на том соображении, что сыновья последнего Таронского князя Ашота именовались Панкратнем и Григорием, как и сыновья Никулицы-Дельфина (свата Кекавмена-автора), высказали предположение о том, что между Кскавменами и Таронитами могли быть свойственные связи. Добавим к этому следующее: сын последнего Таронского князя Ашота вышеупомянутый Григорий Таронит п его сын Ашог (назван так по имени деда!) служили Византии там же, где и дед Кекавмена-автора и другие Кекавмены, а именно, в Македонии, и в то же самое время<sup>6</sup>. И дед Кекавмена, и Григорий Таронит в то же самое время боролись против болгарского царя Самуила. Григорий Таронит являлся стратигом Фессалоник и в 995 г. был убит во время войны с болгарами<sup>7</sup>. Самуил после взятия Ларпссы переселил весь род свата деда Кекавмена-автора в Болгарию<sup>8</sup>. Сын Григория Тароиита Ашот женился на дочери Самуила<sup>9</sup>.

Сказанное, разумеется, еще не дает оснований для того, чтобы настанвать на предположении о родстве Кекавменов п Тароннтов, но обратить на это внимание нелишне. Вместе с тем отметим еще, что Сасунские Торникяны, которые считаются ветвью Торникянов Тарона (Таронитов) 10, по неопровержимым сведениям имели свойственные связи с Кекавменами, что позволяет говорить о близких отношениях этих двух семей. В памятной записи армянского евангелия, датированной 618 г. армянской эры (=1169 г.), мы читаем, что князь Сасуна великий протоновелиссим Виген, сын Чортванела и внук Торнпка 11, свою дочь по имени Ката выдал замуж «за Шахиншаха, сына Григория, внука Катакалоса, который (т. е. Катакалос—Р. Б.) был сыном великого Каменаса (т. е. полководца Катакалона Кекавмена—Р. Б.) в кантон Дегик 12» в Четвертой Армении.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Р. М. Бартикян, Некоторые замечания о «Советах и рассказах «Стратегиконе» Кекавмена (2002 9 U. «Іршры», 1974, № 2, стр. 80, прим. 4).

<sup>6 «</sup>Всеобщая история Степапоса Таронского Асохика по прозванию — писателя XI столетня»—переведена с армяпского и объяспена Н. Эминым, №. 1864, стр. 188; Ссdr. II, р. 447.

<sup>7</sup> Там же, р. 449; «Всеобщая история Степаноса Таронского», стр. 188.

<sup>8 «</sup>Советы п рассказы Кекавмепа. Сочинение византийского польоводца XI века», подготовка текста, введение, перевод и комментарий Г. Г. Литаврина, М., 1972, стр. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cedr., II, p. 451.

<sup>3</sup> Ն. Ակինեան, Թունիկհանց ձիւղագրութիւնը։ Մատհնադրական հետազօտութիւններ, Հ. Դ, Վիհննա, 1938, էջ 49։

<sup>11</sup> Иместся в виду сасунский киязь Торник, убитый воипом Амр-Кафра по приказ. Филарета Варажнуни в 1075 г., Մատ Բէոս Ուռ Հայեսի, ժամանակադրութիւն, Վա-ղարջապատ, 1898, էջ 209.

<sup>12</sup> H. Bartikian, La genéalogie du magistros Bagarat, Catépan de l'Orient et des Kékaumènes. ("Revue des Études Arméniennes", t. II. 1965, p. 270-272).

### ՍԻ ՔԱՆԻ ՍՐԲԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ ԿԵԿԱՎՄԵՆՈՍԻ «ԽՐԱՏՆԵՐ ԵՎ ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ» («ՍՏՐԱՏԵԳԻԿՈՆ») ԱՇԽԱՏՈՒԹՅԱՆ ՀՈՒՆԱՐԵՆ ԲՆԱԳՐՈՒՄ

Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

## Udhahaid

«Լրարերի» 1974 թ. » 2-ում րյուզանգագեաների ուշադրությանն էինք ներկայացրել ընթերցումներ, որոնք սրրագրում էին Կեկավմենոսի աշխատության Հունարեն բնագրում գրիչների թույլ տված մի շարք սխալներ։ Այս-ահղ ևս փորձ է արվում սրրագրելու մի քանի գրչական սխալներ։ Բացի այդ հեկավմենոսների և Տարոնացիների (Տարոնիաների) ընտանիքների միջև ազպակցական-խնամիական կապերի աոկալությունն հասաաաող փաստեր են ընրվում։

# ОБ АРМЯНСКОЙ ПАМЯТНОЙ ЗАПИСИ В ГРУЗИНСКОЙ РУКОПИСИ, СОДЕРЖАЩЕЙ ТИПИК ГРИГОРИЯ ПАКУРИАНА

#### РАЧ БАРТИКЯН

Широко известно исследование Н. Я. Марра, посвященное армянам-халкедонитам<sup>1</sup>, в котором автор доказывал, что в средневековье этноним того или иного лица не всегда совпадал с его этнической принадлежностью, а мог иметь конфессиональное значение — в данном случае называемые в источниках «иверы» могли быть и армянами-халкедонитами. Свои выводы Н. Я. Марр обосновывал, главным образом, данными греческого текста устава монастыря св. Богородицы Петрицонской, основанного Григорием Пакурианом в Филиппополе в 1083 г. Касаясь вопроса об этническом составе братии монастыря, Н. Я. Марр находит, что там действительно были и монахи-армяне<sup>2</sup>, вернее — армянехалкедониты, по вероисповеданию называемые грузинами<sup>3</sup>.

Выводы Н. Я. Марра нашли сторонников, а также противников, главным образом среди грузиноведов. Недавно вышли в свет брошюра и книга акад. А. Шанидзе, посвященные этой проблеме. Его выводы сводятся к следующему:

- 1) Вслед за проф. Г. Гозалишвили акад. А. Шанидзе утверждает, что «во всех случаях, где в уставе говорится о грузинах, имеется в виду национальный признак, а не конфессиональный, а когда говорится о грузинском монастыре, или, точнее, о монастыре грузин, всегда подразумевается этнический состав монахов, а не собрание разноязычных соседей грузин и армян, будто объединенных в вероисповедном отношении на почве одинакового признания ими постановлений халкедонского собора»<sup>6</sup>.
- 2) «Монастырь в честь Богородицы Петрицонской основали исключительно для грузинских монахов»<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Н. Я. Марр, Аркаун, монгольское название христиан, в связи с вопросом об армянах-халкедонитах («Византийский временник», т. XII, 1905. Отдельный оттиск).

<sup>2</sup> Там же, стр. 19.

<sup>3</sup> Там же, стр. 20.

<sup>4</sup> А. Шанидзе, Великий доместик Запада Григорий Бакурианис-дзе и грузинский монастырь, основанный им в Болгарии, Тбилиси, 1970.

<sup>5</sup> А. Шанидзе, Грузинский монастырь в Болгарии и его типик. Грузинская редакция типика, Тбилиси, 1971. (Книга состоит из двух частей. В первой части дается исследование о типике на грузинском языке и текст грузинской редакции типика. Во второй — исследование на русском языке и русский перевод грузинской редакции типика.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> А. Шанидзе, Великий доместик, стр. 8; его же, Грузинский монастырь, стр. 250.

<sup>7</sup> А. Шанидзе, Великий доместик, стр. 9; его же, Грузинский монастырь, стр. 250.

3) Отрицая существование армян-монахов в Петрицонском монастыре со дня его основания, А. Шанидзе считает, что их не было и в последующие времена, поэтому он находит «странным» вывод акад. С. Г. Каухчишвили о том, что «хотя армян и не было в Петрицонском монастыре с самого начала, через 20—30 лет после его основания туда были допущены православные армяне, что повлекло за собой необходимость написания устава и по-армянски»<sup>8</sup>. А. Шанидзе находит, что «такое предположение лишено всякого основания... и вставка (!) в заключительной главе слов, упоминающих армянский список устава и армянскую подпись основателя монастыря, выглядит настоящей фальсификацией»<sup>9</sup>.

Таким образом, акад. А. Шанидзе полностью отрицает существование армян-монахов в Петрицонском монастыре. Мы считаем излишним вновь приводить серьезные аргументы Н. Я. Марра и его последователей, опровергающие точку зрения А. Шанидзе. Наша задача — ввести в научный оборот армянскую памятную запись, встречающуюся на первой же странице грузинской рукописи, содержащей устав Петрицонского монастыря. Это рукопись № 1598 библиотеки им. Адамантноса Кораиса на острове Хиос<sup>10</sup>, датированная акад. А. Шанидзе XIII в. Насколько нам известно, фото первой страницы данной рукописи издано в виде вкладки четырежды: болгарским ученым Вс. Николаевым в 1951 г. в его статье, посвященной судьбе типика Григория Пакурнана<sup>11</sup>, акад. С. Г. Каухчишвили в пятом томе «Георгика» и акад. А. Шанидзе дважды: в брошюре «Великий доместик» и в книге «Грузинский монастырь».

Запись читается так:

bu Քըրաիկիարութիւն: bu ый

прар вшупы[р]:

(«Я, Кыртикиарутюн. Я есм
сын Хачума»).

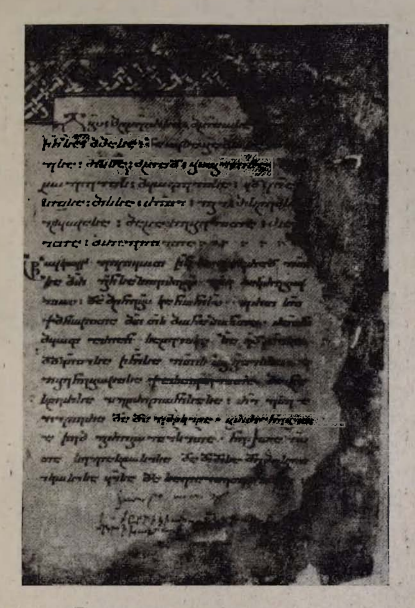
А. Шанидзе в грузинской части своей книги коротко остановился на этой записи (не отметив на каком языке она сделана), когорую прочитал так:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> С. Г. Қаухчишвили, Сведения византийских писателей о Грузии, т. V, Тбилиси, 1963, стр. 275 (цит. по А. Шанидзе, Великий доместик, стр. 44—45; его же, Грузинский монастырь, стр. 276).

<sup>9</sup> А. Шанидзе, Великий доместик, стр. 45; его же, Грузинский монастырь, стр. 276.

<sup>10</sup> Σ. Δ. Καββαοα, 'Η εν Χίω Βιβλιοθήκη Κοραη (Ιστορία, Καταλογος χειρογράφων) έν 'Αθηναις, 1933, σελ. 284. Как видим, в 1933 г. уже было известно о существовании древнего списка обоих текстов, грузинского (Каввадас ошибочно считал его армянским!) и греческого в библиотеке им. Кораиса на о. Хиос. Поэтому неправ А. Шанидзе, утверждающий, что о них стало известно только после опубликования в 1951 г. статьи В. Николаева.

<sup>11</sup> В. Николаев, Съдбата на типик-устав на Григория Бакуриани (Пакуриан) и на неговото грузинско копие от Софийската народна библиотека («Известия на Института за Българска история», № 1—2, София, 1951).



Первая страница грузинской редакции типика Григория Пакуриана.

p[n] ճնևևինի աևուկիլ ժրորդ (չ) սևմի խաչուդլ<sub>5</sub>

Расшифровка А. Шанидзе неудовлетворительна, неудовлетворителен и перевод записи, которую А. Шанидзе условно датпрует XVII—XVIII вв. и относит к «неизвестной личности, пришедшей в монастырь молиться» 13. В русской части книги А. Шанидзе об этой армянской записи не говорится вовсе.

Армянская памятная запись Кыртнкиарутюпа сына Хачума.

Как видно из этого перевода, И. А. Орбели принял интерпретацию данного слова, приведенную в «Этимологическом коренном словаре» Р. Ачаряна — «добрые дела, достойные вознаграждения», пли же «доброе и благочестивое дело» Слово «кыртикар» Р. Ачарян считал пехлевийским. Он отмечал, что правильное его написание «кирпикар», а известная нам форма «кыртикар» является ошибкой писца<sup>20</sup>.

В словарях персидского языка встречается н «керд/э/гар» (создатель, творец, бог), а также «кардэкар» (бывалый, опытный, умелый, дельный, деловой, проворный)<sup>21</sup>.

<sup>12</sup> А. Шанидзе, Грузинский монастырь, стр. 49.

<sup>13</sup> Там же.

<sup>14</sup> За консультацию о персидских значениях слов «кыртикар», «керд/э/гар» мы обязаны научному сотруднику Матенадарана О. Еганяну.

<sup>15</sup> Եռիշէի վասն Վասդանալ և Հալոց պատերազմին, ի լուս ածեալ բաղդատութեասը ձեռադրաց, աշխատութեամը Ե. Տեր-Մին ա ս ե ա ն, Երևան, 1957, էջ 46։

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Егишэ, О Вардане и войне армянской, перевод с древпеармянского И. А. Орбели, Ереван, 1971, стр. 55.

<sup>17</sup> b z h 2 b, te 137.

<sup>18 ·</sup> Егишэ, стр. 124.

<sup>21 «</sup>Персидско-русский словарь», М., 1970, т. II, стр. 319.

Мы затрудняемся сказать, какое из вышеприведенных слов и значений легло в основу имени «сына Хачума»<sup>22</sup>, но пока это не столь важно.

Отца Кыртыкиара звали Хачум, от армянского слова «риц» — крест. По данным Р. Ачаряна, имя Хачум (вариант — Хечум) упоминается в памятных записях армянских рукописей с начала XVI в. (встречается под 1506, 1507, 1551, 1615 гг.)<sup>23</sup>, в варианте Хечум — еще раньше, в памятной записи 1491 г.<sup>24</sup>, а также в записях 1657, 1735 гг.<sup>25</sup>

Несколько трудно определить, в каком веке жил Кыртикиарутюн, сын Хачума. Как было отмечено выше, А. Шанидзе датирует запись условно XVII—XVIII вв. Несомненно одно, запись была сделана тогда, когда рукопись находилась в Петрицонском монастыре.

Устав Петрицонского монастыря не «книга отзывов и пожеланий», в которой экскурсанты записывают свои имена, а посему он не мог быть предоставлен каждому пребывающему в монастыре гостю или «молящемуся». Единственная памятная запись в этой рукописи<sup>26</sup>, сделанная на греческом языке, принадлежит посетившему в 1669 г. Петрицонский монастырь знаменитому иерусалимскому патриарху Досифею II (1669—1707 гг.). Братия монастыря поспешила воспользоваться его авторитетом, попросив его собственноручно предать анафеме тех, которые осмелятся вынести типик за пределы монастыря. Когда в 1720 г. монастырь посетил преемник Досифея иерусалимский патриарх Хрисанф (1707—1731 гг.), братия попросила его подписаться под записью Досифея.

Кыртикиарутюн — не патриарх, он скорее всего член братии построенного Григорием Пакурианом монастыря, человек, имевший свободный доступ к уставу, а не простой «молящийся», пришедший «извне» молиться, как пишет А. Шанидзе. Разве за столько столетий в монастырь пришел молиться лишь один армянин? И чем объяснить то, что в числе тысяч и тысяч молящихся братия позволила только ему «расписаться» в главной книге монастыря?

Мы полагаєм, что запись могла быть сделана скорее всего гогда, когда монастырь был иверским, а не греческим. И если во времена сына Хачума в монастыре были армяне, то они тем более могли быть там уже в начале его основания, а также в последующие десятилетия.

<sup>22</sup> Мы полагаем, что имя это связано с понятием «бог» — кард/э/гар, вроде Θεοοωρος, Θεοοστος, скорее всего, Θεοοπίστος, арм. Аствацатур и т. п., и "сын Хачума" считался "божьим творенним".

<sup>23</sup> Հ. Աճառլան, Հայոց անձնանունների րասարան, Հ. Բ, Երեան, 1944, էջ 499։ Վ. Հակորլան, Աշ. Հով հանն իսլան, Հայերեն ձեռագրերի Ժէ դարի հիչատակարաններ (1601—1620 թթ.), Երեան, 1974, էջ 565։

<sup>24</sup> Լ. Խ ա լի կ լ ա Ն, ԺԵ դ. հայերեն ձեռագրերի Տիշատակարաններ, մասն երկրորդ։ (1481—1500), Երեան, 1967, էջ 166։

<sup>25</sup> Հ. Անառյան, Հայոց անձնանունների րառարան, Հ. Բ, էց 499։

<sup>26</sup> Мы имеем в виду запись не на грузинском языке, т. е. языме рукописи. Отметим, что в конце грузинской рукописи типика (стр. 142) есть памятная запись на грузинском языке монаха Иоанна сына Маркоса из Ахалциха, написанная в годину кончины константинопольского (а не иерусалимского, как пишет А. Шанидзе) патриарха Каллиника и рукоположения патриарха Гавриила, т. е. в 1702 г.

Pavlikyan sharzhman gaghap'araxosut'yune" [The Ideology of the Paulician Movement], by Hratch Bartikyan, from the journal Lraber hasarakakan gitut'yunneri [Bulletin of Social Sciences] (Erevan, Armenia) 8(1979), pp. 94-101, in 8 pdf pages.

## ՊԱՎԼԻԿՅԱՆ ՇԱՐԺՄԱՆ ԳԱՂԱՓԱՐԱԽՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ

Հրաց բարթիկցան

Հայաստանում և Բյուզանդիայում տեղի ունեցած հակաֆեոդալական ընդվզումներից ամենահզորն ու ազդեցիկը պավլիկյան շարժումն էր\: Ծադելով VII դ. կեսերին Արևմտյան Հայաստանում, այն տարածվեց Բյուգանդական կայսրության ողջ արևելքում, մուտք զործեց նաև Արևելյան Հայաստան և դարերով լարված վիճակում պահեց շահագործող դասակարգերին, 
պետությանն ու եկեղեցուն։ Բյուզանդական կայսրության կողմից Թրակիա 
բռնագաղթեցված աղանդավորներն իրենց ազատասիրական գաղափարները 
տարածեցին նաև Թրակիայում, պարարտ հող նախապատրաստելով հետագայում այնտեղ բռնկված դասակարգային շարժումների համար, որոնցից 
ամենանշանավորը բոգոմիլությունն էր²։ Այդ ազատասիրական գաղափարներն ամենատարբեր ճանապարհներով տարածվեցին նաև Արևմտյան Եվրոպայում, հատկապես Իտալիայում և հարավային Ֆրանսիայում, նպաստելով 
ալբիգոյանների և այլ աղանդավորական շարժումների գաղափարախոսության 
ձևավորմանը³։

Պատահական չէ, որ պավլիկյան շարժումը ծագեց Արևմտյան Հայաստանում։ Այստեղի բնակչությունը ենթարկվում էր բյուղանդական իշխանությունների քաղաքական, կրոնական, տնտեսական, սոցիալական րաղմապիսի ձնշումներին, որոնցից դժգոհ պավլիկյանների դրոշի տակ ընդվզեց կայսրության և նրա եկեղեցու դեմ։ Պավլիկյան շարժման մասնակիցները, որպես կանոն, պատկանում էին աշխատավոր խավերին, հատկապես աշխատավոր գյուղացիությանը<sup>4</sup>, բայց հակառակ շարժման միանգամայն աշխարհիկ բնույթին ու դրդապատճառներին, հասկանալի պատճառներով այն հանդես եկավ կրոնական քողի տակ։ «Այն բոլոր ընդհանուր բնույթ կրող հարձակումները,— գրում է Ֆ. Էնգելսը,— որ կատարվում էին ֆեոդալիգմի և ամենից առաջ եկեղեցու դեմ, ինչպես նաև հեղափոխական, հասարակա-

<sup>2</sup> Д. Ангелов, Богомилството в България, София, 1969.

<sup>3</sup> M. Loos. Dualist Heresy in the Middle Ages, Prague, 1974.

<sup>4</sup> Աշխատավոր խավերին էր պատկանում պավյիկյան շարժման խոշորագույն աղանդա-.պետր՝ Սերգիոս-Տյութիկոսը (801—834), որը մինչև իր մահը աշխատում էր որպես հյուսն։

կան և քաղաքական բոլոր ուսմունքները, միաժամանակ նաև աստվածաբանական հերետիկոսություններ պիտի լինեին։ Տիրող հասարակական հարաբերությունների վրա հարձակումը հնարավոր դարձնելոշ համար անհրաժեշտ էր հեռացնել սրբության այն շղարշը, որով սքողված էին այդ հարաբերությունները»<sup>5</sup>։

Պավլիկյան շարժման պատմության, ինչպես և գաղափարախոսության։ վերաբերյալ մեղ հասած տեղեկությունները հանդիպում են աղանդավորների Տակառակորդների գրչին պատկանող երկերում։ Աղանդավորների գրած այխատությունները չեն պահպանվել, թեև հայտնի է, որ այդպիսիք եղել են։ Նրանց կորստյան հիմնական պատճառը նման գրջեր պահող մարդկանց. նկատմամբ իշխանութլունների ձեռը առած դաժան միջոցներն էին։ Օրենքով՝ սահմանված էր, որ նման գրքեր պահող անձնավորությունը ենթակա է մա-Հապատժի<sup>6</sup>։ Հայկական և բյուզանդական ժամանակագրություններում և այլ կարգի աշխատություններում արտացոլված են պավլիկլան շարժման առանձին դրվագները միայն։ Աղանդի ամբողջական պատմությունը սկգրից մինչև․ 869—870 ԹԹ. գրել է Հույն վանական Պետրոս Սիկիլիացին<sup>7</sup>, որն ի միջի այլոց օգտագործել է հենց պավլիկյանների գրչին պատկանող երկեր, որոնց ծանո-*Սացիլ է աղանդավորների մայրաջաղաք Տեֆրիկեում (Տիվրիկ), երբ 869 Թ*. Վասիլ I կալսրի (867—886) Տանձնարարությամբ հղել է այդ քաղաքում։ Նա օգտագործել է նաև աղանդապետ Սերգիոս-Տյուքիկոսի նամակները, որոնցից առանձին մեջբերումներ է կատարել իր երկում։ Այդ քաղվածքները որոշակի արժեք ունեն պավլիկյան շարժման գաղափարախոսության ուսումնասիրու-சு புயம் பியர்

Ավելի քան երկու դար գոյություն ունենալուց հետո պավլիկյան շարժումը 872 թ. ամենադաժան կերպով ճնշվեց Բյուզանդական կայսրության կողմից։ Սակայն աղանդավորներն իսպառ չվերացան։ Նրանք քաշվեցին լեռ-նային անառիկ վայրերն ու լեռնանցքները և դեռ երկար ժամանակ պահպա-նեցին իրենց գոյությունը։ Պավլիկյանների մի մասն ապաստան գտավ վադենի դաշնակից արաբների մոտ, ամենից առաջ Մելիաենեում և Չորրորդ Հայքում, որտեղից, Վասիլ I-ի մահից հետո, վերջինիս որդի Լևոն VI-ի օրոք վերադարձավ կայսրության սահմանները։ Նրանցից ոմանք ծառայության մտան բյուզանդական բանակում և մասնակցեցին արտաքին։ Թշնամիների դեմ կայսրության պատերազմներին<sup>8</sup>։ Աղանդավորների մի մասն էլ ապաստան դտավ արաբական տիրապետության տակ գտնվող Արևելյան Հայաստանում, որտեղ այն ժամանակ լայն տարածում էր գտել պավլիկյաններին եղ-բայրակից թոնդրակյան շարժումը։ Այս շարժման եթե ոչ ծագման, համենայն

<sup>5</sup> Ֆ. Էնգելս, Գյուղացիական պատերաղմը Գերմանիայում, Երևան, 1940, էջ 46։

<sup>6 «</sup>Источники», ₺ 136:

<sup>7</sup> Հունարեն ըննական ընտգիրը և ֆրանսերեն Մարդմանությունը տե՛ս Ch. Astruc, W. Conus-Wolska, J. Gouillard, P. Lemerle, D. Panachryssanthou. J. Paramelle, Les sources grecques pour l'histoire des Pauliciens d'Asie Mineure-("Travaux et Mémoires du Centre de recherche d'histoire et civilisation byzantines",. 4, 1970։ Ռուսերեն ամբողջական Թարդմանությունը տե՛ս «Источники», էջ 117—167։

<sup>\*</sup> Theophanes Continuatus Chronographia", ex recognitione immanuelis. Bekkeri, Bonnae, 1938.

դեպս Հետագա զարգացման գործում պավլիկյանները պետք է որ մեծ դեր

լսաղացած լինեն<sup>9</sup>։

Փոքրասիական Թերակղզում պավլիկյաններն աստիճանաբար վերացան, բայց նրանք շատ կենսունակ էին Թրակիայում՝ Ֆիլիպպուպոլիս քաղաքում, որտեղ դեռևս VIII դ. կեսերին բնակեցվել էին Կոստանդին V կայսրի կողմից։ նրանց միացան նաև Հովհաննես Ձմշկիկ կայսրի (969—976) կողմից գաղ-Թեցված Թոնդրակեցիները և Աղանդավորները բյուդանդական իշխանություն-ներին մեծ անհանդստություն պատճառեցին հատկապես Ալեքսիոս I Կոմնենոս կայսրի ժամանակ (1081—1118), որը լուրջ միջոցների դիմեց նրանց դեմ, Թրակիայի աղանդավորներն իրենց դոյությունը պահպանեցին ընդհուպ մինչև XIX դ. վերջը։ Ժամանակի ընթացքում նրանք մոռացան իրենց լեզուն, ծադումը, ձուլվեցին բուլղարների հետ, չնայած միշտ էլ առանձին համայնը էին կազմում և հարաբերության մեջ չէին մտնում ուղղափառ բուլղարների հետև XIX դ. սկզբում նրանք ամբողջությամբ կաթոլիկացել էին\2.

Պավլիկյան շարժման գաղափարախոսությունը մեկ ժամանակաշրջանի արգասիք չէ։ Չնայած մեր ձեռքի տակ եղած նյութերն արտացոլում են պավլիկյան գաղափարախոսությունն իր ավարտուն ժամանակաշրջանում միայն, այն է՝ IX դ., բայց և այնպես դժվար չէ նկատել այն ամենը, ինչ պավլիկյան գաղափարախոսության մեջ մուտք է գործել նախորդած աղանդավորական շարժումներից, Հատկապես մանիքեությունից և մծղնեությունից (մեսսալյա-

նությունից)։

Պավլիկյան աղանդի հետևորդների դասակարգային և էինիկական բազմազանությունը, որն արտահայտվեց շարժման ներսում ժամանակ առ ժամանակ հանդես եկող պայքարում, արտացոլվեց նաև պավլիկյան գաղափարախոսության մեջ։ Մենք հստակ պատկերացում չունենք այդ տարբեր ուղղությունների վարդապետության մասին ընդհանրապես, բայց որ գրանը եղել են, փաստ է։ Այսպես, օրինակ, Փոտ պատրիարքը (857—867, 878—886) պարզ նշում է, որ պավլիկյան գաղափարախոսությունը «բազմաճյուղ» է «(«ձիսույնին «գում դունսոր)»

Պավլիկյանների ուսմունքի առաջին և գլխավոր Թեղն այն էր, որ գոյու-Թյուն ունի երկու աստված՝ Բարի և Ձար։ Պավլիկյաններն ասում էին, Թե «միայն մեկ բան է մեզ բաժանում Հոռոմներից, ույն, որ մենք մեկ աստված ենք Համարում ևրկնային Հորը, որն այս աշխարհում իշխանություն չունի, այլ կունենա այն ապագայում, և մի այլ աստված, արարիչն աշխարհի, որն ունի այս աշխարհի իշխանությունը։ Իսկ Հոռոմները միևնույն աստծուն Հա-

11 «Документи за българска история», т. І. архив па Найден Геров, София, 1931, 12 512.

<sup>9</sup> Պավլիկյանների՝ Թոնգրակեցիների հետ ունեցած կապերի մասին տե՛ս Қ. Н. Юзбашян, Топдракитское движение в Армении и павликиане (2002 ԳԱ «Տեղեկագիր» (հաս. գիտ.), 1956, № 9, էջ 31—44),

<sup>10</sup> Anne Comnène, Alexiade, ed. B. Leib, t. III, Paris, 1945, էջ 179, Հմմա. Հ. Մ. Բար թիկյան, Պավլիկյանների առասպելական ծաղումը ըստ հին րուլղարերեն մի ձեռագրի (ՀՍՍՀ ԳԱ «Տեղեկագիր» (հաս. գիտ.), 1957, № 1, էջ 89),

<sup>12</sup> Κ. () ίνονόμου, Έγχειρίδιον της επαργίας Φιλιππουπόλεως, Βιέννη, 1819, 49 27, 13 Photti Patriarchae Constantinopolitant, Sermo II contra Manichaeos\*, Migne Patrologia graeca, t, 102, col. 93.

մարում են և Հայր երկնային, և արարիչ ամբողջ աշխարհի»<sup>14</sup>, ինչ տեսանիլի է (Յլջութբջութ), ասում էին պավլիկյանները, այն Չարի ստեղծածն է. Բարի աստծուն է վերաբերում այն, ինչ բանականությանն է վերաբերում (૧૦૦-իլբջութ), և աներևույթ է (Ճարուս»)<sup>15</sup>, «Բարի աստվածը զգայական ոչինչ չի ստեղծել»<sup>16</sup>։ Աղանդապետ Սերգիոս-Տյուքիկոսը դրա հիման վրա նախնական մեղսագործությունը, որը մարդկությունը ժառանգել է Ադամից «բարեգործություն» էր համարում։ Նա մեղսագործություն էր համարում իր

վարդապետությունից հեռանալը կամ այն չընդունելը<sup>լ7</sup>։

Չար աստծուն, որ իշխում է տեսանելի աշխարհում և միաժամանակ մարդկանց արարիչն է, պավլիկյաններն անվանում էին Սատանա ονομάζουσι τον όλων δημιουρτον θεον ημων)18, Αρή τη υμαμυμητιού ήρ υή թղթում, խոսհլով պավլիկյանների մասին, ցույց է տալիս, որ, համաձայն նրանց վարդապետության, Մովսես մարգարեն Սինա լեռան գագաթին ոչ թե աստծուն տեսավ, այլ սատանային<sup>19</sup>, հասկանալի է, այս աշխարհի արարչին՝ Ձար աստծուն, հետևաբար այն բոլոր պատգամները, որ Մովսեսն ստացավ ալդ աստծուց, սատանալի պատգամներն էին։ Իրենց Թեզը հաստատելու համար պավլիկլանները դիմում էին Նոր կտակարանին, որտեղ գրված է, Թե Քրիստոսը մարդկանց դիմելով ասել է. «Դուք ի հօրէ ի սատանայէ եք, և զցանկունիւնս հօրն ձերոլ կամիջ առնել»<sup>20</sup>։ Նրանք մարդկային մարմինը Չարի արարչություն էին համարում և դրանով իսկ մերժում էին հարությունն ի մեռելոց, գտնում, որ մարդն աշխարհում գործած մարմնական մեղջերի համար պատասխանատու չէ, քանի որ մարմինը Չարի արարչություն է<sup>21</sup>։ Պավլիկլանները երկնալին՝ Բարի աստծու արարչագործություն էին համարում միալն երկու բան՝ արեգակը և մարդկային Տոգին, ընդունում ութ երկնքի առկայու-Թլունը, որոնցից լոթն ստեղծել է երկնային աստվածը, որոնց վրա էլ բագմած է։ Պավլիկլանների պատկերացմամբ ութերորդ երկինջն ամենից ցածն է. այն մարդկանը համար տեսանելի է և այս աշխարհի արքա սատանան է ստեղծել22։

<sup>14</sup> Ришарре шв'и J. Friedrich, Der ursprüngliche bei Georgios Monachos nur theilweise erhaltene Bericht über die Paulikianer, Sitzungberichte der philosophisch-philologischen und der historischen Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu Munchen, Heit I, 1896, S. 70—81. Попинений Рипарийний рипарийний ими "Источники", 12 187—207. Дайм. бый Пампин Ирферица ими. «Источники», 12 124:

<sup>15</sup> Photii Sermo III contra Manichaeos\*, col. 152, 165.

<sup>16</sup> Photii Sermo II , col. 93.

<sup>17 «</sup>Источники», 12 147:

<sup>18</sup> Ch. Astruc..., Les sources grecques pour l'histoire des Pauliciens d'Asie Mineure, 49 205.

<sup>19 «</sup>Գրիգոր Մագիստրոսի Թդթերը», հրտ. Վ. Կոստանյանցի, Ալեջսանդրապոլ, 1910, էջ 168։

<sup>20 «</sup>Աւնտարան ըստ Ցովհաննու», Ը, 44։

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> "Photii contra Manichaeos", Migne, Patrologia graeca, t. 103, col. 1408.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> "Joannis orthodoxi Disputatio cum Manichaeo", Migne, Patrologia graeca, t. 96, col. 1329; "Photii Sermo II", col. 85, 93; "Euthymii monachi contra Phundagiatas" Migne, Patrologia graeca, t. 131, col. 57.

Եվթիմիոս Հիդաբենոսն իր «Հրահ ուղղափառության» աշխատության մեջ մեսսալյաններին (մծղնեականներին) վերաբերող գլխում, որտեղ հիշում է նաև «հայերին» և «պավլիկյաններին», գրում է, որ աղանդավորների վարդապետության համաձայն աստված մարդկային բնությունը չարին է ծառայեցրել։ Դրա հիման վրա աղանդավորները դանում էին, որ նրանց բոլոր արարջներն անդատապարտելի են և պատժի ու հատուցման ենթակա չեն, հետևաբար մեղջերի դատ ու դատաստան չի լինելու։ Ջիդաբենոսի ասելով՝ աղանդավորներն ուժեղ կռվան ունեն առ աստված, թե «Դու մեր բնությունը ծառայեցրիր դևերին, իսկ ծառաները պարտավոր են կատարել այն, ինչ տերերն են հրամայում»<sup>23</sup>։

Փոտ պատրիարքի մի շատ արժեքավոր վկալությամբ, պավլիկյանների ասելով «ադարակները (բնադրում՝ ՀՀԵՆ, որ նշանակում է նաև «մշակելի հողնի»), տները Ձար աստծու արարչությունն են»<sup>24</sup>։ Վերոբերյալը խոսում է պավլիկյան աղանդի միանդամայն աշխարհիկ բնույթի մասին։ Սոցիալական անհավասարությունն ու ճնշումը, աշխատավոր խավերի կեղեքումն ու աղջատացումը, նրանց հողադրկումը, վերջապես աշխարհում տիրող անօրենությունն ու անարդարությունը պավլիկյանների մոտ չէին կարող այն համողամունքը չստեղծել, որ այդ բոլորը աստծու, Բարի աստծու գործը լինել չի կարող։ Այդ էր պատճառը, որ պավլիկյանները պայքար էին մղում այդ անհավասարության դեմ, համողված լինելով, որ պայքարում են Ձար աստծու արարչության, նրա հաստատած կարդ ու կանոնի դեմ, որ իրենց պայքարը կմոտեցնի այն օրը, երբ աշխարհում կտիրի Բարի աստվածը, երկնալինը<sup>25</sup>։

Պավլիկյաններն ընդունում էին Քրիստոսին. դեռ ավելին, նրանք իրենց էին ճշմարիտ քրիստոնյա համարում, իսկ բյուղանդացիներին արհամարհաբար անվանում էին հոռոմներ²6։ Այդ մասին վկայում է նաև Հովհան Օձնեցին իր «Ընդդէմ սլաւղիկեանց» ճառում։ Նա դրում է. «Եւ ղանուանն իւրեանց (պավլիկյանների—Հ. Բ.) ղաղտախինս յանդղնեցան կախել ղայնցանէ (բրիստոնյաների—Հ. Բ.), որ ղերկնից բարուժեանցն բուռն հարևալ ունիցին յուսով»²²։ Բայց ընդունելով Քրիստոսին, սլավլիկյանները նրա ծնունղը բացատրում են յուրովի՝ ոչ ինչպես պաշտոնական եկեղեցին։ Պավլիկյանների պատկերացմամբ Քրիստոսը Բարի աստծու որդին է և ոչ Թե երկրային՝ արարիչ աստծու։ Քրիստոսը երկնային աստծու մի հրեշտակն էր, որը նրան օգնեց ընդունելու մարդկությանը։ Քրիստոսն իջավ երկնքից, ծնվեց մի կնոջից (Մարիամից), քարողեց մարդկանց, որ իրենց արարիչը երկնային աստվածը

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Euthymii monachi Zigabeni Orthodoxe fidei Dogmatica Panoplia", Migne Patrologia graeca, t. 130, col. 1277.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> "Photii Sermo II contra Manichaeos,, col. 113.

<sup>25</sup> Նարժման դասակարդային բնույթը պարզվում է և Հովհան Դամասկացու (ձիշտ է, մես-սալյանների վերաբերյալ) արձանագրած մի փաստից, համաձայն որի աղանդավորները սի-րով էին ընդունում իրենց տերերից փախած ստրուկներին (ծառաներին), սիրով էին ընդունում իրենց դիմող «մեղավորներին», չպահանջելով ապաշխարության որևէ դումար ("Joannis Damasceni monachi et presbyteri Hierosolimitani, de haeresibus compendium", Migne, Patrologia graeca t. 94, Col. 733).

<sup>26 &</sup>quot;Источники", էջ 124: Հժժա. Georgii Monachi Chronicon, p. 721: Սրանից կարելի է եղրակացնել, որ պավլիկյաններն էթնիկապես սահժանադատվում էին հույներից։ 27 «Ցովհաննու Իմաստասիրի Աւձնեցւոյ Մատենադրութիւնը», Վենետիկ, 1953, էջ 50։

չէ, այլ երկրայինը, որը և բնակվում է նրանց մեջ, ապա խաչվեց, հարյավ ի մեռելոց և համբարձավ<sup>28</sup>։ Աղանդավորները Քրիստոսի՝ երկնքից իջած լի-նելու մասին իրենց վարդապետությունը հաստատում էին Պողոս առաքյալի թղթերով, որտեղ դրված է. «Առաջին մարդն՝ յերկրէ հողեղէն, իսկ երկրորդ մարդն Տէր՝ յերկնից... Եւ որպէս ղդեցաք ղպատկեր հողեղինին, ղղեցցուք և դպատկեր երկնաւորին»<sup>29</sup>։ Այստեղ պետք է նկատել, որ պավլիկյանները, ինչպես և այլ աղանդավորներ, արեին Քրիստոս էին համարում ե կոչում։

Քանի որ պավլիկյանները Քրիստոսին Համարում Լին երկնային աստծու Հրեշտակը, ապա պարզ է, որ նրանք չէին կարող Մարիամին ընդունել որպես աստվածածին։ Նրանք գտնում էին, որ Քրիստոսն իր մարմինը իր հետ բերեց երկնքից, իսկ Մարիամը նրա համար սոսկ «խողովակի» դեր խաղաց, որի միջով անցավ Քրիստոսը<sup>30</sup>, որ Մարիամը Քրիստոսի «ծննդից» հետո Հովսեփից ուրիշ երեխաներ էլ ունեցավ<sup>31</sup>։

«Աստվածաշունչ» դրքերից սլավլիկյաններն ընդունում էին միայն Նոր կտակարանը, բացառյալ Պետրոս առաքյալի երկու տիեղերական թղթերը։ «Նրանք՝ տղամարդիկ և կանայք, քաղաքացիները և գյուղացիները, անգիր դիտեն Ավետարանն ու Առաքյալը,—ասում է Պետրոս Սիկիլիացին։—Կարելի է ապշել,— շարունակում է նա,— տեսնելով, թե ինչպես նրանց մոտ գտնվող դրամադին ստրուկ սկյութները (Հավանաբար սլավոնները—Հ. Բ.) նույն դրքերից են ճառում, թեև չեն էլ կարողանում մաքուր Հունարեն խոսել»<sup>32</sup>։ Ավճտարանի հիման վրա պավլիկյանները մի դիրք էին կաղմել, որն անվանում էին «Ձորություն»<sup>33</sup>։ Փոտ պատրիարքի ասելով՝ պավլիկյանների մեծա-մասնությունը մերժում էր նաև Ղուկասի ավետարանը<sup>34</sup>, Հավանաբար այն սլատճառով, որ նա սրբացնում է մարդարեներին<sup>35</sup>։ Պավլիկյանները մերժում էին կտակարանն ամբողջությամբ, այն համարում էին սատանայի ստեղ-ծագործություն<sup>36</sup>, մարդարեներին անվանում ավաղակներ և մոլորեցնողներ<sup>37</sup>, չարի արարչություն և չարի սպասավորներ<sup>38</sup>, որոնց քարողածը Չար աստծուց էր ներշնչված<sup>39</sup>։

Բացի Նոր կտակարանից պավլիկյանները սուրբ էին Համարում իրենց խոշորադույն աղանդապետ Սերգիոս-Տյուքիկոսի ԹղԹերը, որոնցից մի քա-

<sup>28 «</sup>Псточники», 1, 202:

<sup>29 «</sup>Ա խուղթ աո Կորնթացիս», ԺԵ, 47։

<sup>30 «</sup>Источники», 19 205-207:

<sup>31</sup> Vnejb manned, to 124:

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> "Petri Siculi Sermi I, II, III adversus Manichaeos etiam Paulicianos", Migne, Patrologia graeca, t. 104, col. 1336.

<sup>33</sup> Ch. Astruc.., Les sources grecques pour l'histoire des Pauliciens d'Aslæ Mineure, 19 205:

<sup>34 &</sup>quot;Photii Sermo II", col. 108-109.

<sup>35</sup> Նույն տեղում, սյունակ 116։

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Photii Sermo III contra Manichaeos", col. 132.

<sup>37 «</sup>Псточники», 42 125:

<sup>38 &</sup>quot;Photii Sermo III contra Manichaeos", col. 129.

<sup>39 &</sup>quot;Photii Sermo II", col. 97.

նիսի առանձին Հատվածների Հանդիպում են Պետրոս Սիկիլիացու «Պավլիկղանների պատմության» մեջ։ Այդ թղթերից մեկն ուղղված է Կոլոնիայի պավլիկյաններին, մի ուրիշը՝ ոմն Լևոն Մոնտանացու<sup>գ</sup>ն։ Ավելի ուշ շրջանի «ուղգափառ» Հեդինակների տվյալներով, Սերգիոս-Տյուբիկոսն աղավաղել է Սուրբ գիրջը և Հատկապես Մատթեոսի ավետարանը. **ջրիստոնեական ող**ջ վարդապե-

տությունը Հոր, Որդու և սուրբ Հոգու մասինեւ։

Աղբյուրները որևէ ծանրակշիռ բացատրություն չեն տալիս պավլիկյանների՝ Պետրոս առաջյալի հանդեպ տածած ատելության և թշնամության մասին, Գուցե պատճառն այն է, որ Պետրոսը համարվում էր եկեղեցու՝ որպես հիմնարկության խորհրդանիշը։ Համենայն դեպս մի փաստ կա, որից կարելի է հանգել այդպիսի եղրակացության։ Գևորգ Վանականի «Ժամանամանակ Քրիստոսը տեսավ Պետրոս առաջյալին, որը եկել էր մարդկանց տալու վանականի սջեմն ու հանդերձանջը և որ դրա համար է, որ պավլիկյան շարժման դասակարգային բնույթը։ Վանականները շահագործող տարր կին հասարակության մեջ և այդ պատճառով էլ պավլիկյանների ատելության առարկան էին։

Պավլիկյանները մերժում էին և՛ եկեղեցին, որը համարում էին «դևերի ընակատեղի» (xaroxxyrquov) օգւրնստ), և՛ հոգևորականների դասը։ Պետրոս Սիկիլիացու ասելով՝ պավլիկյանները նրանց անունից անգամ խորչում էին<sup>չ է</sup> հրենց հավաքատեղիները պավլիկյաններն անվանում էին փոխարերաբար «ուղղափառ եկեղեցի» կամ «աղոթարան» իրենց «հոգևորականներին»՝ «ուղեկիցներ» և «նոտարներ», որոնք «ունչով չէին տարբերվում մնացած մարդկանցից ո՛չ հագուստով, ո՛չ էլ ապրելակերպովոն «հո պավլիկյանները չէին ընդունում սրբերին, հետևաբար և սրբապատկերները<sup>չ, †</sup>, իսկ պատկերապաշտեներին կռապաշտ էին անվանում<sup>48</sup>։ Նրանք մերժում էին մկրտության և հարդունին հոգևոր խորհուրդները։ Եթե նրանք Քրիստոսին համարում էին երկնային աստծու որդի, որը ոչինչ չունի այս աշխարհից՝ սատանայի այ-

<sup>40 «</sup>Источники», \$2 147.

<sup>41</sup> Euthymit Zigabeni Confutatio et eversio implae et multipliciis exsecrabilium Massallanorum sectae, qui et Phundaltae et Bogomili\*, Migne, Patrologia graeca, t. 131, col. 41.

<sup>42 «</sup>Источники», 1, 199-200.

<sup>43 &</sup>quot;Euthymii Zigabeni Confutatio", col. 45.

<sup>44 «</sup>Источники», §2 126:

<sup>45</sup> Նույն տեղում, էջ 139, 200։

<sup>46 &</sup>quot;Georgii Monachi Chronicon", էջ 724։ Բնագրում՝ «սինեկդեմոս»։ Այդպես են կոչվում «Գործը Առաբելոցում» (ԺԲ, 29) Պողոս առաթյալի աշակերտները։ Այստեղ էլ պավլիկյան-ները ջանացել են նմանվել իրենց պատրոնին։ Աղբյուրները պահպանել են աղանդապետ Սերգիոս-Տյուջիկոսի «ուղեկիցներից» վեցի անունները՝ Միջայել, Կանակարիս, Հովհաննես, Թեոդոտոս, Վասիլ և Ջոսիմոս։

<sup>47</sup> Հմմտ, Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. XIII col. 157, 181. Գավլիկյանները մերժում էին նաև խաչը ("Источники", էջ 125), Բայց կան և տվյալներ, որոնց համաձայն ազանդավորները հիվանդանալիս իրենց վրա էին դնում փայտե խաչը, իսկ առողջանալուց հետո ջարդում այն, վառում կամ տրորում, 48 «Ցովհաննու Իմաստասիրի Աւձնեցւոլ Մատենագրութիւնը», էջ 46—47։

խարհից, ապա պարզ է, որ նրանք չէին կարող հադորդվել հացով ու գինով, ժկրտվել ջրով, որոնք այս աշխար:ի արարիչ սաաանայի արարչադործությունն են։ Հաղորդության հացն ու գինին նրանք սրրությունից զուրվ սովորական հաց ու գինի էին համարում<sup>49</sup>։

Վերոբերյալից մասկանալի է դառնում, Թե ինչու աշխատավորական խավերը մոծ ղանգվածներով հարում էին պավլիկյան շարժմանը, պատրասա էին խարուլկի վրա մեռնել կաս ջրահեղձ լինել՝ պաշտպանելով ֆեոդալական շա-Հագործման դեմ ուղղված նրա գաղափարները։

## ИДЕОЛОГИЯ ПАВЛИКИАНСКОГО ДВИЖЕНИЯ РАЧ БАРТИКЯН

#### Резюме

Главный тезис идеологии павликиан — учение о существовании двух богов, бога доброго, небесного, и бога злого — сатаны, считающегося ими творцом всего видимого и людей. Бог небесный создал лишь солнце и душу людей, он на земле не имеет власти, здесь властвует богтворец — сатана. Вся существующая на земле несправедливость — дело рук бога-творца — сатаны. Христос — это один из ангелов доброго, небесного бога, следовательно, Мария не богородица.

Павликиане отвергали Ветхий завет, пророков и святых, принимали лишь Новый завет (без посланий апостола Петра), а также послания ересиарха Сергия-Тихика и свою «святую» книгу, именуемую ими «Сила». Они отвергали также церковь и священнослужителей, таинства крещения и причастия.

<sup>\*\*</sup> Photii Sermo III contra Manichaeos,, col. 173. Euthymii Monachi venerabilis coenobii Peribleptae liber\*, Migne, Patrologia graeca, t. 131, col. 56.

# · ԳՐԻԳՈՐ ԲԱԿՈՒՐՅԱՆԻ «ԿԱՆՈՆԱԳՐՈՒԹՅԱՆ» ՄԵՋ ՀԻՇԱՏԱԿՎՈՂ $ANI\Delta PTTON EONO \Sigma^*- \prime$ («ԱՆԿԱՅՈՒՆ ԺՈՂՈՎՐԳԻ») ՄԱՍԻՆ

#### LOUS PUPPINSUL

«Византийский временник» հшильир ишринсь пифириций XI биւտորի հավելվածում ասոմպսիոնիստ Լուի Պտին առաջին անգամ հրատարա-46ց ԺԱ դարի բյուզանդական հայազգի նշանավոր ռազմական ու պետական գործիչ, Արևմուտքի դոմհստիկոս Գրիգոր Բակուրյանի կողմից Ֆիլիպպուպոյիս (Պլովդիվ) քաղաքի մերձակայքում Պետրիցոս (Բաչկովո) վայրում կառուցված վանքի «Կանոնադրությունը» (Տիպիկոնը)<sup>1</sup>։ Այդ «Կանոնադրություանո», որի հեղինակը, ի դեպ, նույն Գրիգոր Բակուրյանն է, ահա 75 տարի է, ինչ մանրակրկիտ ու բազմակողմանիորեն ուսումնասիրվում է բլուղանգաանտների, հայագետների, վրացագետների, սլավոնագետների և այլ մասնագետների կողմից, որոնց հետաքրքրում են այդ հուշարձանի բարձրացրած բազմաթիվ ու ամենատարբեր հարցերը։ Այդուհանդերձ, մի շարք խնդիրներ դեռևս բավարար լուսաբանություն ու լուծում չեն գտել։ Դրանցից մեկո ԺԱ դարում Պետրիցոսի շրջանում ապրող ազգաբնակչության էթնիկական կազմին է վերաբերում։ Այդ մասին Գրիգոր Բակուրյանի «Կանոնադրության» "մեց «պարզ» ասված է, սակայն եթե հեղինաէի խոսքերը պարզ ու հասկա-Նայի էին իրեն և իր ժամանակակիցներին, ապա 900 տարի անց մենը ստիպված ենք աշխատանը Թափել՝ պարզելու համար նրա ասածը։ «Կանոնադրության» մեջ գրված է, թե Գրիգոր Բակուրյանը վանքը կառուցել է, ինչքան դա իրեն Թույլ էին տալիս իր կարողություններն ու ծանր ժամանակները, «Ֆիլիպպուպոլսի բանակաթեմում՝ ավելի որոշակի՝ այդ բանակաթեմի հյուսիսային մասում բնակվողների՝ ανίδροτον έθνος-ի մեջ, մի ամուր Հովտում, ուսացիների կողմից Պետրիցոս կոչվող և Վասիլիկիս վերանվանվող գյուղի աահմաններում»<sup>3</sup>։

Նախքան բուն նյուθին անցնելն ասենք, որ ανίδροτος նշանակում է «անկայուն», «Թափառող», մի խոսքով՝ անվերջ շարժման մեջ գտնվող, հասկանալի է, ժողովուրդ (εθνος): 'Ανίδροτος բառին այդ իմաստն են տալիս

¹ Louis Petit, Typikon de Grégoire Pacourianos pour le monastère de Petritzos (Ваčkovo) еп Bulgarie ("Византийский временник", приложение к XI тому, № 1—2, СПб., 1904).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Georgica 5. Сведения византийских писателей о Грузии», греческие тексты с прузинским переводом издал и примечаниями снабдил С. Г. Каухчи швили, Тонлиси, 1963, с. 116—118. Ավաղ. Ս. Կաուխլիչվիլին ἀνίδουτον ἔθνος բառերը վրացերեն թարդմանել է ինչպես մենք «անկայուն ժողովուրդ», թողնելով առանց արևէ բացատրության Ավելորդ չէ 
նկատել, որ «Կանոնադրության» վրացերեն խմբագրության մեղ հասած բնադրից երևում է, որ 
թարգմանիլը ճիշա լի հասկացել հունարեն հիշյալ բառերը և «անկայուն ժողովուրդն» այստեղ 
դարձել է «անկայուն ժամանակներ», ըստ Ա. Շանիձեի ռուսերեն թարգմանության՝ «[сообразмо] с обстоятельствами непостоянных и непрочных времен». (А. Шанидзе, Грузииский монастырь в Болгарии и его Типик. Грузинская редакция Типика, Тбилиси, 1971, 
с. 264 и 286).

Հունարենի բոլոր բառարանները, բայց նպատակահարմար ենք գտնում դիմել Սկարլատոս Վիզանտիոսի հունարենից-հունարեն մեծ բառարանին, ցույց. տալտ համար, թե գունչ-ույ բատի դիմաց նա հունարեն ինչ հոմանիջներ է։ բերում։ Նա գրամ է՝ գուզու (անկալուն, անհաստատուն), ապա նաև՝ օշ ույռև գուզու (նա, ով թժափառում է)<sup>3</sup>։ Այսպիսով, մեր բնագրի գուծջույ-ի դիմաց ունենք երկու հոմանիչ՝ գուզույ և այգտաչույ, «անկայուն» և «թափառող»։

Ով դրաղվել է Գրիդոր Բակուրյանի «Կանոնագրությամբ», որպես կանոն անդրադարձել է հիշյալ բառերին, քանզի դժվար է չպատկերացնել
նրանց կարևորությունը Պետրիցոսի վանքը հատկապես տվյալ վայրում կաոուցելու նպատակները պարզելու տեսակետից։ Ֆիլիպպուպոլսի այդ ժամանակաշրջանի բնակչության է թնիկական կազմը պարզելն ուսումնասիրողների։
համար պրոբլեմ չէր<sup>4</sup>։ Եթե ոչ մի տվյալ էլ չլիներ, ապա ժամանակակից։
պատմիչ Աննա Կոմնենայի հաղորդածը բավական էր։ Նա գրում է. «Ֆիլիպսլուպոլսի ողջ բնակչությունը, փոքր բացառություններով, մանիքեցիներ
(պավյիկյաններ—Հ. Բ.) էին, որոնք բռնանում էին տեղաբնիկ քբիստոնյաների վրա, հափշտակում նրանց ունեցվածքը, քիչ, ավելի ճիշտ՝ ոչ մի ուշագրություն չդարձնելով կայսեր կարդություններին։ Նրանք գնալով բազների վին և Ֆիլիպպուպոլսի ամբողջ շրջանում բոլորն էլ հերետիկոսներ էինս
Սրանց էր միանում նաև մի ուրիշ՝ նայերի դառն գետը, մի ուրիշն էլ, որբխում էր Հակոբի ամենապղտու ակունքներից»<sup>5</sup>։

Ինչպես ասացինք, «մանիքեցիների» տակ ենթադրվում են պավլիկյան աղանդավորները, որոնք Ֆիլիպպուպոլսում առաջին անգամ հաստատվեցին Կոստանդին և կայսեր կողմից՝ 756 թ.։ Հիշյալ կայսրը նրանց գաղթեցրել էթ Կաբինից և Մելիտենեից (Մալաթիա)։ Բացառված չէ, որ այս «մանիքեցի» ների» մեջ էին Հովհաննես Ձմշկիկի (969—976) կողմից «Խալիբներից և հայ» կական վայրերից» հենց Ֆիլիպպուպոլիս գաղթեցված թոնդրակեցիների հետանորգները։

«Տեղաբնիկ քրիստոնյաների» տակ ամենայն Հավանականությամբ ենթադրվում են քաղկեդոնականները՝ Հույներ, բուլղարներ և այլն, «Հայերխ գառն գետը», անկասկած, միաբնակ Հայերն են, Հայադավանները, իսկ «Հակոբի ամենապղտոր ակունքներից» Հոսող գետը՝ Հակոբիկ ասորիները, որոնք, ինչպես Հայտնի է, Կաբինից և Մելիտենեից Հայ պավլիկյանների Հետ Ֆիլիպպուպոլիս տեղափոխվեցին Կոստանդին Ե-ի կողմից։ ԱՀա սրանցից էր բաղկացած Ֆիլիպպուպոլսի բնակչությունը Գրիգոր Բակուրյանի կողմից։ Պետրիցոսի վանքի կառուցման ժամանակ<sup>7</sup>։ Բայց ո՞ւմ նկատի ունի Գրիգոթ

<sup>3 «</sup>Λεξικον της 'Ελληνικής γιώσσης», συντεθέν ύπο Σ. Δ. τοῦ Βυζαντίου, 'Εν 'Αθήναις,.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> U, 11 dwuft dwufudwut ne kwuqudwifig mb'u Catherine Asdracha, Lercgion des Rhodopes aux XIIIe et XIVe siècles. Étude de géographie historique, Athen, 1976, p. 50—90.

<sup>5</sup> Anne Comnène, Alexiade, texte etabli et traduit par B. Leib, t. III, Pa-ris, 1967, p. 180—181 (Այս և հետադա բնադրային ընդդժումները ժերն են—Հ. Բ.)։

<sup>6</sup> Հ. Մ. Բար թ ի կ լան, Պավլիկյանների առասպելական ծագումը ըստ հին բուլղարերեն մի ձեռագրի (ՀԱՍՀ ԳԱ «Տեղեկագիր» հաս. գիտ., 1957, Ж 1, էջ 89)։

<sup>7</sup> Ֆիլիպպուպոլսի տվյալ ջրջանի հայության մասին տե՛ս Catherine Asdrachaնջվ. աշխ., էջ 72—74։

Բակուրյանը կոնկբետ։ Գրելով «անկայուն ժողովրդի» մասին, նա, անտարակույս, նկատի ունի կոնկրետ էթնիկական միավոր։ Այս հարցով զբաղվող մասնագետների եզրակացությունները հեռու են բավարար լինելուց։ Առաջիններից մեկը Ն. Մառն էր, որ աշխատեց մեկնաբանել ձուծչաշտ «ծու-ը» Այդ արտահայտությունը թարգմանելով «неужпвчивый народ» («անհաշտ. կովարար ժողովուրդ»), նա այն նույնացրեց աղբյուրներից արդեն հայտնի

Տայ միաընակների ու պավլիկյանների հետ<sup>8</sup>։

Հետաքրքրությունը Գրիգոր Բակուրյանի «Կանոնադրության» նկատմամբ աձեց հատկապես վերջին երեսուն տարում։ Բացի բուլղարներից, նրա վրա ուշադրություն ղարձրեցին սովետական ու արևմտաեվրոպական մասնագետ- ները։ Բնական է, բոլորն էլ այս կամ այն չափով հետաքրքրվեցին խնդրո առարկա բառերով և յուրովի մեկնաբանեցին դրանք։ Բուլղար պատմաբան վ. Նիկոլաևը, որ մանրակրկիտ ու լայնածավալ հետազոտություն է նվիրել Պետրիցոսի վանքին ու նրա «Կանոնադրությանը», մեզ հետաքրքրող նախադասությանը թարգմանել է. «при неспокойния народ, който живее там» («այնտեղ բնակվող անհանդիստ ժողովրդի մեջ»)<sup>9</sup>, չփորձելով կոնկրետացնել, թե ինչ ժողովրդի մասին է խոսքը։

Գրիգոր Բակուրյանի «Կանոնադրության» բուլղարերեն թարգմանությունն իրականացնողները Վ. Նիկոլաևի նման թարգմանել են «неспокоен народ» և գրել. «Այստեղ, Հավանաբար նկատի ունի բուլղատ ժողովոդին, որ անվերջ խռովություններ ու ապստամբություններ էր բարձրացնում» բյուղանդական իշխանությունների դեմ։ Որպես «ապացույց» նրանք նշում են, թե վանջի կառուցումից մի ջանի տարի անց (1086) Գրիգոր Բակուրյանը կռվի բռնվեց ապստամբություն բարձրացրած պավլիկյանների և նրանց դաշնակից պեչենեգների դեմ<sup>10</sup>։ Բայց պավլիկյաններն ու պեչենեգները «բուլղար ժողովո՞ւրդ» են...

Ֆրանսիացի բլուզանդագետ Կ. Ասգրախան ձոնծօսτοս «Ծոշ-ը մեկնարանում է այսպես. «ձուծօսτοս ածականն այստեղ վերաբերում է մեկին, որ հանգիստ չի մնում, հետևաբար նշանակում է խոսվարար։ Կարելի է են-Թադրել նաև,— շարունակում է նա,— որ ձուծօսτοս նշանակում է քոչվոր (կամ կիսաքոչվոր՝ տվյալ դեպքում), սակայն չհեռանալով խռովարարի իմաստից, ջանզի երկու իմաստներն էլ, եթե ճշգրտենք, ի վերջո հանգում են նույն բանին»։ Ապա նա դրում է, թե խոսքը «բուլղար-բոգոմիլների» մասին է<sup>11</sup>։

Ակադ. Պ. Լըմերլը խնդրո առարկա բառերը Թարգմանել է peuple turbulent<sup>12</sup> («անհանգիստ ժողովուրդ»), չփորձելով կոնկրետացնել նրանց իմաստը։

<sup>8</sup> Sh'я «Типик Григория Пакуриана», введение, перевод и комментарий В. Арутю и овой-Фиданян. Ереван, 1978, с. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> В с. Николаев, Един феодален институт от XI век в нашите земн. със слециално предназначение. Манастирът на Григорий Бажуриани (Пакуриан) —средище на византийски прозелитизъм между пловдивските армено-павликяни («Известия» на Института за българска история, София, 1951, № 1—2, с. 120).

<sup>10 «</sup>Извори за българската история», т. XIV, София, 1968, с. 41, пр. 1.

<sup>11</sup> Catherine Asdracha, 574. -26., 19 62-63.

<sup>12</sup> P. Lemerle, Cinq études sur le XIe siècle byzantin, Paris, 1977, p. 134.

Գրիգոր Բակուրլանի «Կանոնադրությանը» նվիրված վերջին հատուկ մենագրությունը պատկանում է Վ. Արությունովա-Ֆիդանյանին<sup>13</sup>։ Նա իր գրջում Հրատարակել է նաև «Կանոնադրության» Հունարեն բնագրի ռուսերեն ամրողջական Թարգմանությունը։ Հասկանալի է, որ նա չէր կարող անուշադրության մատնել և ανίδρυτον έθνος-ը։ Իրավացիորեն մերժելով Ն. Մառի մեկնшրшնությունը («неуживчивый народ»—«шնհшэш, կովшրшր ժողովուրդ»), կարդ, անկագմակերպ»), «живущий беспорядочно», «варварски» («անկարգ, ршրршрпишршр шщрпп») ժողովրդի մшиին է և шյդպես էլ Թшրգմшնում է «Варварский народ» («пиприплищий впупվուրդ»)։ Իր միտքը հաստատելու համար Վ. Արությունովա-Ֆիդանլանն ան-Տաջող կերսլով վկալակոչում է Սորբոնի Տամալսարանի պրեզիդենտ է. Արվելլերի՝ բյուղանդագետների միջազգային 14-րդ կոնգրեսում կարդացած զեկուցումը, որտեղ վերջինս ցույց է տալիս, Թե համաձայն բլուգանդական «կայսերական Թեորիայի» (idée imperiale) Բյուդանդական կայսրությունից դուru գտնվում է «բարբարոս աշխարհր», ανίδρυτα έθνη - μαρβ ακοσμία-ν (αωնկայուն ժողովուրդների խառնափնβորությունը»)<sup>15</sup>։ Սրանից՝ Վ. Արությունովա-Ֆիդանյանը հգրակացնում է, որ «Հոռոմն այս բնորոշումը (իմш՝ «живущий варварски»—2. Р.) կшрпп էր տարածել Ֆիլիպպուպոլսի բանականեմի ամրողջ բնակչության վրա։ Իրոք, -- շարունակում է նա, -- Թրակիալում ապրում էին բազմաթիվ պավլիկլաններ և եղել է Հալ-միաբնակների մեծ գաղութ» 16;

<sup>13</sup> Sh'u dwb. 8:

<sup>14</sup> bacit mbqacil, 52 60-61:

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> H. A hrweiler, La frontière et les frontières de Byzance en Orient ("XIV Congrés International des Etudes Byzantines", Bucarest 6—12 Septembre 1971, Rapports II, p. 8).

<sup>16 «</sup>Типик Григория Пакуриана», с. 61.

<sup>17 &</sup>quot;Georgli Acropolitae Opera", I, rec. A. Heisenberg, Lipsiae, 1903, p. 76, 544m. Catherine Asdracha, 224. 226., \$254, \$256, \$256.

<sup>18 «</sup>Ն և զ ո ս ի Դ ո ր ս ա պ ա տ ո ի Կարդադրություն պատրիարդական աթեոռոցն», հրատարակեց Ֆ ր ա ն ց ՝ ն ի կ ո լ ա ո ւ ս Ֆ ի ն կ, Վաղարջապատ, 1902, էջ 31։ Նաև Gatherine Asdracha, 12-վ. աշ թ., էջ 166,

դրւա ապրող բազմաթիվ ձունգուց ան հուրի (հոզմակի) միջև ոչ մի ընդհանուր բան չկա։ Արդ, եթե Բյուզանդական կայսրության սահմաններից դուրս
ապրող ժողովուրդները համարվել են ու կոչվել օբարբարոսներ» «թափատական քոչվոր ժողովուրդներ» (է. Արվեյլերի ձունգուց անուր հերը հենց «թափառական քոչվոր ժողովուրդներ» պիտի թարգմանել), ապա չի կարող այդպիսին լինել կայստության սաճմաննետում մշտապես ապրող որոշակի, մեկ
ժողովուրդը, քանզի նույն է. Արվեյլերի ասելով, համաձայն այդ նույն
idée imperiale-ի, «հռոմեա-բյուզանդական սահմանները պարփակում են
քաղաքակիրթ աշխարհի ամբողջությունը, Օկյումենենա 20։ Այդ բոլորը վկաձունգուց, անակի տեր կողմ թողած ամեն ինչ, Գրիգոր Բակուրյանի ձունգուց
«ծունգուց «ծասկան բնակվում է Ֆիլիպպուպոլսի բանականժենի որոշակի տեդում և այդ մասին պարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին պարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարզ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարգ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարգ գրում է «հանոնադրության» հեղինակը (շարանակում և այդ մասին ակարգ ակա

Ալսաիսով հանգում ենք մեկ եզրակացության։ Գրիգոր Բակուրյանը դրեյով Ֆիլիպպուպոլսի բանակաթեմում, այսինքն Բյուզանդական կայսրության մեց ապրող ανίορυτον εθνος-ի (եղակի) մասին, անտարակույս նկատի ունի մեկ ժողովուրդ, որոշակի ժողովուրդ։ Այդ ժողովուրդը ոչ մի կերպ չի կարող ո՛չ հույն լինել, ո՛չ բուլղար, քանգի այդ երկուսը ապրում են իրենց սեփական երկրում ու չեն Թափառում, այս ժամանակներում Հռչակված չեն որպես անկայուն, թափառող ժողովուրդներ։ Մնում է պարզել, թե ո՞ր ժողովուրդն էր այս շրջանում Բյուզանդիայում անուն հանել որպես «անկայուն», խիստ ասած՝ «Թափառական»։ Դրա Հստակ ու աներկբա պատասխանը տալիս է Տայազգի կայսր Նիկեփոր Բ Փոկասը (963—969)։ Իր մի օրենքում նա գրում 'է. «Ա. եթե ճայ զինվորներից<sup>21</sup> ոմանը, ովջեր հեռացել են իրենց հոդերից և երեք տարի անցկացրել այլ տեղում, և վերադառնալով իրենց հողերը գտել են ի պահ տրված ուրիշի, որպես պարգև տրված այլ՝ աչքի ընկած ղինվորների, բանակաթեմային կամ տագմատային աբխոնտների, սխրանջներ կատարած զորավարների, կամ էլ վերջապես ուրիշ ոմանց՝ հանրօգուտ оգտագործման նպատակներով, հրամալում ենջ. երեջ տարին լրանալուց հետո .վերադարձող նայ զինվորներն իրավունք չունեն պահանջելու և ստանալու .шյդպիսի հողերը»։ Հшյшզգի կшյսրը բшցшտրում է իր օրենքի լույս шշխшրհ գшլու դրդшպшտճшռները. «Пրովհետև,— գրում է նш,— եթե հայոց шնկшμιε ( μεωφρικε δ' actatov, Shobing U μωριμωπου Lhquelinhouh ανίδρυτος μικο դիմաց աված հոմանիջը՝ ձուգուգ) և անվերջ Թափառել սիրող (բնագրում՝ πολυπιανές, հիշենւը նայն Վիգանտիոսի ανίδρυτος-ի դիմաց դրած երկրորդ հո-

<sup>19</sup> Հունա-հոոմեական ու բյուգանդական աղբյուրներում «բարրարոս» բառը չունի այն իմաստր, ինչ տալիս ենք դրան մենք այսօր։ «Բարբարոս» նշանակել է օտարազգի, ո՜շ հույն կամ հռոմալեցի։

<sup>20</sup> H. Ahrweller, 24. w2/n., 52 8.

<sup>21</sup> Խոսքը Բլուզանդիայի փոքրասիական սահմանամերձ (ակրիտական) նահանգներում ծառայող և այդ ծառայության դիմաց պետությունից մշակելու համար հողաբաժիններ ստացող զինվորների՝ ստրատիոաների մասին է։

մանիջը՝ 5: ՀՀ ռեռառու) բնավորությունը կչքանա»չը։ վի... ապա ամբողջ հայությունը կչքանա»չը։

Հայկական ծագում ունեցող կայսրը պիտի որ բոլորից լավ գիտենար իր Հայրենակիցների «աղգային բնավորությունը»։ Մի բան պարզ է, որ արդեն Ժ գարի կեսերին Տալերը Տամարվում էին «անկալուն» ժողովուրդ։ Այդ «բնավորությունը», որ հայ ժողովրդի ծանր ճակատագրի արդյունքն էր և բխում էր նրա պետականության անբնականոն գոլությունից, սկսեց Հանդես գալ դեռևս Հռոմի ու Պարսկաստանի՝ Հայաստանի համար մղվող պայքարի ժամանակաշրջանում և ամբողջ հասակով կանգնեց 387 թ. Հալաստանի՝ Բլուգանդիայի ու Պարսկաստանի միջև բաժանվելուց և հայոց Արշակունյաց հարստության վերջնական անկումից հետո (428)։ Հայ ժողովուրդը, ընկնելով երկու խոշոր տերությունների լծի տակ, իր ֆիզիկական գոլությունն ապահովելու Համար ջանում էր շարունակ խուսանավել նրանց միջև, գաղթել Հայաստանի մի կեսից մլուսը։ Արաբական տիրապետության օրոք պատկերը չփոխվեց։ Այս անգամ «գաղթը» հիմնականում մի ուղղությամբ էր կատարվում՝ Հայաստանից Բլուղանդիա։ Ահա քաղաքական նման պալմանների հետ կապված՝ հայ ժողովրդի անընդհատ տեղաշարժերը Բլուզանդիալում հայերի համար «անկալուն», «անվերջ թափառող» ժողովրդի տխուր համբավ էին ստեղծել, որն արտացոլվել է անգամ կալսերական հրովարտակներում։ Ե՛վ Նիկեփոր Բ Փոկասը, և՛ Գրիգոր Բակուրյանը նույն ժողովրդի «ազգային բնավորությունը» նշում են նույնիմաստ տարբեր բառերով։ Ընդ որում, առաջինը պարգիպարգո գրում է, որ այդ ժողովուրդը հայեւն են, որով հնարավորություն է տալիս երկրորդի «անանուն» ժողովրդի պատկանելիության հարցը հաջողությամբ լուծելու։ Ավելացնենք այստեղ, որ Գրիգոր Բակուրյանը գրելով 📆 νος նկատի ունի հայկական էինոսն ընդհանրապես, այդ հասկացողության մեց նա պարփակում է հայերին ամբողջությամբ՝ առանց դավանական հատկանիշների (միաբնակ, երկաբնակ, ադանդավոր և այլն)։

Այսպիսով տեսնում ենք, որ Գրիգոր Բակուրյանն իր վանքը կառուցել է հիմնականում հայերով բնակեցված շրջանում։ Թե ինչո՞ւ է նա (կամ բյուզանդական կառավարությունը) այդպես վարվել, այլ և կարևոր հարց է։
Դեռևս Ն. Մառը. ոչ առանց հիմքի, գրում էր, որ վանքի առջև դրված էին քաղաքական նպատակներ՝ աշխատանք տանել հայ-պավլիկյանների շրջանում<sup>23</sup>։
Այս եզրակացությունը հետագայում բաժանեցին ուրիշ շատ հետազոտողներ<sup>24</sup>։ Դա, հարկավ, չի բացառվում, բայց դրանով սահմանափակել վանքի
դերը, հազիվ թե հիշտ լիներ։ Այստեղ պետք է ընդգծել, որ հիշյալ վանքի դերը նախ և առաջ շրջանի ողջ հայության հոգևոր կարիքները հոգալու մեջ էր։
Եթե այդ վանքը տեղում մշտապես ապրող հայության նման կարիքները չհոգար, ապա ո՞վ պիտի հոգար։ Աղբյուրներից մեզ այդ շրջանում հոգևոր այլ

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> "Nov. XVIII imp. Nicephori Phocae de fundis militum Armenicorum et homicidarum", cura J. Zepi et P. Zepi, vol. I, Scientia Aalen, 1962, p. 247.

<sup>23</sup> Н. Марр, Аркаун—монгольское название христиан, в связи с вопросом оо армянах-халкедонитах («Византийский временник», т. XII, 1905 отд. оттиск, с. 25).

<sup>24</sup> Միայն ակադ. Ա. Շանիձեն է, որ Գրիգոր Բակուրյանի և նրա կառուցած վանքի հայերի հետ առնչություն ունենալու փաստը կատեգորիկ կերպով մերժելու իր սկդրունքին հավա-տարիմ, գտնում է, որ Ն. Մառի այս ենթադրությունը «կատարելապես անհիմն է» (А. Ша-жидзе. նշվ. աշխ., էջ 263)։

կենտրոններ Հայտնի չեն։ Սա սր անգամ ևս վկայում է այն մասին, որ Գրիգոր Բակուրյանի հիմնադրած վանքը ճայկական վանք էր (լինելով հայ-քաղ-կեդոնիկ վանք, նա չէր դադարում հայկական լինելուց), քանզի վրացական վանքը հայերով բնակեցված շրջանում, վրացական ընակչությունից զուրկ որջանում հիմնադրեյն աննպատակ է²5։ Գրիգոր Բակուրյանի հիմնադրած վանքը չպեաք է համեմատության մեջ գրվի Բյուզանդական կայսրության այլ շրջաններում (Մինայում, Ամանոսում, Երուսաղեմում, Աթոսում և այլուր) հիմնադրված ազգային այլ վանքորի հետ. որոնց դևրը աղգային բնակչություն չունեցող «սուրը» վայրերում գլխավորապես մշակութային էր։ Գրիգոր Բակուրյանի վանքը զուտ մշակութային կենտրոն չէր, այլ աոօրյա հոգսերով տարված ու ծանրաբեռնված հոգևոր հիմնարկություն։

Վևրջում ավելացնենք, որ բյուզանդական կառավարությունը գավանաբանական առումով խայտտբդետ հայության համար միաբնակ, հայադավան վանք չէր հիմնադրի։ Կայսրության սահմաններում հաստատված այդ բնակչության հոգևոր կարիքնևրը, անաարակույս, կայսրության պաշտոնական գա-

վանանքին հետևողը պիտի հոգար։ Այգպես էլ եղավ։

# ОБ «АNІ $\Delta$ РУТОМ Е $\Theta$ NO $\Sigma$ »-Е («НЕУСТОЙЧИВОМ НАРОДЕ»), УПОМЯНУТОМ В «ТИПИКЕ» ГРИГОРИЯ ПАКУРИАНА

#### РАЧ БАРТИКЯН

#### Резюме

Византийский полководец XI в. армянин (халкедоинт) Григорий Пакуриан в своем «Типике» для основанного им в 1083 г. в местности Петрицос в северной части Филимпопольской фемы (ныне село Бачково близ Пловдива в Болгарии) монастыря св. Богородицы пишет, что этот духовный центр был построен там, где проживает ахібротох євхо; («неустойчивый, странствующий народ»). Исследователи поразному истолковывают эти слова Пакуриана, считая, что речь идет о павликианах, или о болгарах, или о богомилах, армянах-монофизитах, «варварах» и т. д. Нетрудно догадаться, что Григорий Пакуриан имеет в виду определенный, конкретный народ, который не мог быть ни греческим, ни болгарским, ибо эти народы проживали на собственни греческим, ни болгарским, ибо эти народы проживали на собствен-

<sup>25</sup> Ակառ. Ա. Շանիձեն քաջ գիտենալով, որ Ֆիլիպպուպոլսում և նրա շոջասաւթում վրացական բնակչություն գոյություն չուներ, որով վրացական վանքի շինարարությունն այնտեղ պատճառարանված չէ, գրում է, որ Գրիգոր Բակուրյանն իր զվանքը կառուցել է նատուպ վրացիների նամար, բոռնք քիչ չէին նրա բանակում» (A. Шанидзе, սշվ. աշխ., էջ 243)։ Նախ Գրիգոր Բակուրյանի բանակում վրացի զինվորներ լինելու մասին աղբյուրներում որևէ վկայություն չկա, երկրորդ. այդ պնդումը Համողիչ չէ թեկուզ այն պատճառով, որ հասիվ թե որևէ ղորավար իր զինվորների (որոնք այսօր այստեղ են, վաղը՝ մի այլ տեղ, դուցե և Վերին Երուսադեմում) հոգևոր կարիքները հոգալու համար նման հսկայական վանական համարիր կառուցեր։ Ավելացնենք նաև, որ իր նույն գորի մի այլ տեղում ակադ. Ա. Շանիձեն Գրիգոր Բակուրյանի վանքի կառուցման միակ պատճառը համաթում է ԺԱ դարում Բյուզանդիայաւմ տաճարներ, եկեղեցիներ կառուցելու թոլորին՝ կայսրերին, պատրիարգներին, խոշոր ֆեոդալ- ներին համակած թուռն տենլը (նույն տեղում, էջ 263)։

пой территории и в источниках не названы «неустойчивыми», «странствующими». Как видно из византийских источников, тогда таковыми считались армяне. Дело в том, что раздел Армении между Византией и Ираном (387 г.), уничтожение армянской государственности (428 г.), многовековое господство этих соперничавших между собой держав, а затем и господство Арабского халифата создали для армян неустойчивое и невыносимое политическое и экономическое положение, что вынуждало их ради обеспечения своего физического существования лавировать между завоевателями, переходить из персидской части Армении в византийскую и наоборот, а в эпоху арабского владычества переселяться в Византию. Это состояние нашло отражение даже в 18-ой новелле императора Никнфора II Фоки, в котором армяне названы «неустойчивым», «странствующим» народом. Согласно византийским источникам (Феофан, Анна Комнина, Никита Хониат и др.), начиная с середины VIII в., в Филиппополе существовала многолюдная армянская колония. Это говорит о том, что Григорий Пакуриан под «ахібротох адхос» подразумевает именно армян, независимо от их вероисповедания (монофизиты, халкедониты, павликиане, тондракиты и т. д.), и что основанный им на густо населеннной армянами территории монастырь являлся духовным центром местного армянского населения\_

## движение тондракитов в византии

#### РАЧ БАРТИКЯН

Изучение истории социальных движений в Армении и Византии, их идеологии всегда находилось в центре внимания советских медиевистов. Больше всего внимания было уделено движению павликиан по той простой причине, что оно было самым мощным по сравнению с другими движениями, а также потому, что изучению его способствовало обилие дошедшего до нас на армянском и греческом языках источниковедческого материала.

Нужно, однако, отметить, что наряду с павликианским движением важное место занимает также движение тондракитов, которое, к сожалению, не стало предметом должного внимания внзантиноведов, и, главным образом, потому, что оно считается сугубо армянским явлением, движением, распространившимся только на территории Армении, а также потому, что данные о нем, как полагали специалисты, встречаются лишь в армянских источниках.

Бесспорно, движение тондракитов и по охваченной им территории, и по своему размаху и месту в истории общественных движений в средневекозой Армении и Византии нельзя сравнить с движением павликиан. Однако, если мы хотим иметь более полное представление о социально-классовых отношениях, в данном случае Византийской империи, то не можем его игнорировать. Цель этой статьи состоит в том, чтобы раскрыть необоснованность представления (которого, кстати, придерживались раньше и мы) о сугубо армянском значении тондракитской ереси, показать, что общины тондракитов существовали и на территории самой Византии, указать на отношение тондракитов к византийской экспансии на Армению, на политику византийского правительства по отношению к еретикам.

Исследователям павликнанского движения повезло, так как дошел до нас прекрасный труд Петра Сицилийского, который, бесспорно, использовал данные созданной еретиками литературы. Сохранились и важные визангийские хронографии, описывающие разные этапы истории движения. С историей тондракитского движения дело обстоит сложнее. Ученые не располагают такими источниками, хотя и, как сообщают средневековые армянские авторы, они имелись, однако не сохранились. Некоторые авторы средневековья опасались говорить о движении и его идеологии. «Мы сочли неуместным описать отвратительную деятельность еретиков, — пишет армянский историк XI в. Аристакес Ластивертци, — ибо она преисполнена скверны. И поскольку слух не у каждого стоек, упоминание о многих прегрешениях увлекает внимающего и даже под-

талкивает его к подобным действиям»<sup>1</sup>. Итак, «Исповедь» Анании Нарекаци<sup>2</sup>, послание Григора Нарекаци<sup>3</sup>, а также данные армяских авторов XI в. Григория Магистра<sup>4</sup> и Аристакеса Ластивертци<sup>5</sup> остаются почти единственными источниками, освещающими отдельные этапы движения и его идеологию.

Движение тондракитов возникло в IX в. и своим названием оно обязано находящемуся на севере Ванского озера селению Тондрак (вернее, Thondrak, по произношению западных армян — Thondrag — Θυνοράς, я подчеркиваю это обстоятельство, поскольку, как мы увидим далес, оно имеет для нас определенное значение), в котором проповедником был оонователь движения Смбат Зарехаванци. Он, по словам Григория Магистра, «потряс до основ апостолов и пророков», «проповедовал уничтожить всю деятельность священников и, особенно, считать ее тщетной» 6. Смбат, по данным Григория Магистра, «учился дурной мании у некоего персидского врача и астронома-мага по имени Мыджусик» 7. Об этом Мыджусике, который, по всей вероятности, был зороастрийцем и носителем традиции манихеян, мы не располагаем другими сведениями.

Возникновение движения тондракитов (в армянских источниках — выправний ре — thendraketzik', где окончание -ецик', —суффикс, указывающий на место происхождения, соответствующий греческому -голи или -голо, следовательно, тондракецик' переводится «тондракцы». «тондракские», «из Тондрака») в ІХ в. было обусловлено дальнейшим развитием феодальных отношений в Армении, углублением социально-классовых противоречий в армянском обществе. Этому способствовало и прямое влияние движения павликиан. Известно, что павликианское движение возникло в VII в. в армянском кантоне Мананали, который еще в 870 г., по данным Петра Сицилийского, был крупным центром павликиан (хат регры той міх махудають ектреры) в

<sup>1 «</sup>Повествование вардапета Аристакэса Ластивертци», перевод с древнеармянского, вступительная статья, комментарий и приложения К. Н. Юзбашяна, М., 1968. с. 127.

<sup>2</sup> ԱՆ ա Ն ի ա Ն ա ր հ կ ա ց ի, Գիբ խոստովանութեան, Հրտ. Մ ի ա ր ա Ն ի, «Արաբատ., 1892։

շաթուղը: ամենաշնորգ վարդապետին Գրբգորի Նարեկացւոլ... վասն կարձեասն անիծելոց թոնդրակեանց...», «Գիրբ թղթոց», Թիֆլիս, 1901, էջ 498—502։

<sup>\* «</sup>Чернапр И шаришпран райвира», эли. ч. чли ши и и и в в, Игваний пригория Магистра см.: Р. М. Барти к-ян, Ответное послание Григория Магистра Пахлавуни сирийскому католикосу («Палестинский сборник», вып. 7(70), с. 130—145); его же, Два послания Григория Магистра Пахлавуни отнесительно еретнков-тондракитов (там же, вып. 9(72), с. 133—110).

<sup>5 «</sup>Повествование вардапета Аристакэса Ластивертци», гл. 22 и 23.

<sup>6</sup> Р. М. Бартикян, Ответное послание Григория Магистра Пахлавуни, с. 134—135.

<sup>7</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ch. Astruc, W. Conus-Wolska, J. Gouillard, P. Lemerle, D. Papachryssanthou, J. Paramelle, Les sources grecques pour l'histoire des Pauilciens d'Asie Mineure ("Travaux et Mémoires", 4, Paris, 1970).

Аристакес Ластивертци одним из главных тондракнтских центров считает именно Мананали<sup>9</sup>. Это свидетельствует о том, что местность Мананали долго хранила еретические традиции. ІХ век—это эпоха ересиарха павликиан Сергия, эпоха наибольшего размаха движения павликиан в годы его военных вождей Карбеаса и Хрисохира, так что влияние павликиан на возникновение ереси тондракнтов в Армении должно было быть самым прямым. Это влияние усплилось в 70-х гг. ІХ в., когда разгромленные в восточных провинциях империи павликиане были вынуждены искать убежище в Армении. Этот прямой контакт с низшими слоями армянского общества и способствовал возникновению и усплению движения тондракнтов, формированию его идеологии.

Движение тондракнтов в Армении просуществовало двести лет и было разгромлено в середине XI века византийским государством. На основании имеющегося источниковедческого материала невозможно дать его последовательную историю, нам известны имена ересиархов, но мы почти не знаем когда, где и при каких обстоятельствах они действовали. После Смбата движение поочередно возглавляли Тодрос, Апанес, Арка, Саргис, Кирилл, Иесу и Лазарь. Последний был современником Григория Магистра, т. е. жил в середине XI века.

Подобно павликианам, тондракнты организовывали территориальные общины. По названию того или иного центра они назывались: кашеци (от местности Каше в жантоне Мананали), тулайлеци (от местности Тулайл в том же Мананали) и т. д. Известно, что так было и у павликиан, например, кинохориты (от Кинохориона).

Географический ареал распространения тондракитского движения в Армении был довольно широк. Это армянские кантоны и области Тарон, Апахуник, Харк, Мардали в Туруберане, Мананали в Высокой Армении, Васпуракан, Ширак в Айрарате, возможно, Сюник и другие. По мере включения той или иной из эгих территорий в состав Византии и переселения еретиков византийским правительством в разные регионы Византийской империи этот ареал расширялся еще больше. Переселение еретиков Византией было связано с той опасностью, которую представляли они для империи и в социальном, и в политическом аспекте. Под знаменем еретиков-тондракитов развертывалась не только классовая, но и национально-освободительная борьба против византийской экспансии на Армению<sup>10</sup>.

Первой армянской областью, завоеванной Византией, был Тарон, он был аннексирован в 966 г. Никифором II Фокой. До этого Византия отняла у арабов армянские города Малитену (934 г.) и Карин-Феодосиополь (949 г.). И вот через несколько лег узурпировавший у Никифора Фоки трон Иоанн Цимисхий переселяет, по данным Анны Комниной

<sup>9 «</sup>Повествование вардапета Аристакэса Ластивертци», гл. 23.

<sup>10</sup> Ц.и. U և ш в ш կ ш և ј ш և, Рийприцјш и 2 шроботи об дий радинат кирвор обиири (2002 9Ц «Sonbhuaph», 1954, № 3, 12 78). А. Г. И о а н н и с я н, Движение тондракнтов в Армении (IX—XI вв.) («Вопросы истории», 1954, № 10, с. 108, прим. 58).

εх Χαλύβων και 'Αρμενιακών τόπων (по всей вероятности, из Малой Армении и Тарона), еретиков-павликиан во Фракию, более конкретно — в Филиппополь11, в традиционное место переселения армянских еретиков еще со времен Константина V Копронима. Интересно отметить, что переселить сретиков «в какой-то совершенно пустынный край» (είς τινα εσχατιάν έγχατοιχισαι πανέρημον) упорно требовал от Иоанна Цимисхия не кто иной, как сам константинопольский патриарх Полиевкт12. Согласно Скилице, этими павликианами "был охвачен и осквернен весь Восток 13 (την έω πασαν έπινεμομένους καὶ λυμαινομένους τη μετασόσει της μυσαρας αὐτῶν θρησκείας). Они, как пишет Анна Комнина, владели неприступными городами и крепостями, оказывали Цимисхию упорное вооруженное сопротивление14. А ведь гавликиане были разгромлены столетием раньше, в царствование Василия I. Все дело в том, что переселенные Иоанном Цимисхием в Филиппополь «павликиане» были скорее всего тондракитами, считающимися византийскими авторами изза общности идеологии павликианами<sup>15</sup>. Об этом овидетельствует армянокий автор Павел Таронский. Обращаясь к овоему адресату-ромею, он пишет: «Это сделали тондракиты, которых вы [ромеи] называете павликианами. Они были ученижами мерзкого Смбата, отравленного ересью племени павликиан» 16.

О действиях Ноанна Цимисхия в Армении (не считая вышеуломянутых сообщений Иоанна Скилицы и Анны Комниной) византийские источники молчат. Но интересные сведения сообщает Матфей Эдесский, армянский хронограф первой половины XII века. Он пишет, что во время своего арабского похода император решил пройти через Армению 7, т. е. заодно овладеть и соседствующими с уже византийским Тароном территориями, но он встретил сопротивление всех царей и князей Армении во главе с багратидским царем Ашотом III Милостивым (953—977 гг.). Состоящая из 80.000 воинов армянская рать была сосредоточена в кантоне Харк, граничащем с Тароном, готовая дать императору отпор 18. Иоанн Цимисхий, по всей вероятности, не решплся преоделеть это серьезное препятствие.

Но, как видно из данных того же Матфея Эдесского, в 966 г. в. пределах Византии оказался не весь Тарон. Отдельные крепости все еще-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Anne Comnène, Alexiade, Texte établi et traduit par B. Leib, t. III,. Paris, 1945, p. 179.

<sup>13</sup> Ioannis Scylitzae, Synopsis historiarum, editio princeps, recensuit Ioannes Thurn, Berolini et Novi Eboraci, 1973, p. 286.

<sup>13</sup> Там же.

<sup>14</sup> Аппе Сомпепе, указ. соч., с. 179.

<sup>15</sup> Հ. Մ. Բար թ ի կյան, Պավլիկյանների առասպելական ժագուսը ըստ. Տրա րուլղարերեն մի ձեռագրի (ՀՍՍՀ ԳԱ «Տեղեկագիր», 1957, № 1, էջ 89)։

<sup>16</sup> Рукописи Матенадарана № 1154, с. 240 б и № 671, с. 74 б; 2. 9. Մ ա և ո ւ չ ա ր յ ա հ, Պողոս Տարոնացին Թոնդրակյան շարժման մասին, («Պատմա-թանասիրական հանդես», 1974, № 4. № 118):

<sup>17</sup> Մատ Բէոս Ուռ Հայեցի, Ժամանակաղրութիւն, Վաղարջապատ, 1898, էջ 17.

<sup>18</sup> Там же.

подчинялись багратидскому царю, и они оказывали византийской агрессии ожесточенное сопротивление. Одной из таких крепостей была Айцеац берд, которую Иоанн Цимисхий не смог взять штурмом. Если принять во внимание и то обстоятельство, что Иоанну Цимисхию в данное время оказывала сопротивление и «пехота горцев-сасунцев» 19, то находящаяся около Айцеац берда неприступная крепость Сасуна в 966 г. также не была завоевана Византией. По всей вероятности, об этих неприступных крепостях и неизвестных нам городах пишет Анна Комнина (эррруотатиру колефу кай сроофору), из данных которой видно. что Иоанну Цимисхию оказывали сопротивление и «павликиане», т. е. тондракиты, точно так же, как более чем два столетия назад павликнане оказывали сопротивление арабам<sup>20</sup>.

Сообщение Анны Комнинои явствует о национально-освободительном содержании тондракнтского движения, с которым империя не могла не считаться. В этом главная причина переселения тондракнтов. В этой связи приобретает известное значение болгарская легенда о происхождении павликиан. Она впервые была издана в 1922 г. болгарским ученым Иорданом Ивановым<sup>21</sup> под заглавием: «Слово Иоанна Златоуста о том, как произошли павликиане». В легенде говорится о Субботине и Шутиле, двух учениках дьявола по имени Пайл, пришедших из Каппадокии в Болгарию, где они получили христианские имена Павели Иоанн (заметим, что это имена двух сыновей легендарной павликизнской еретички Каллиники) и стали проповедовать. Примкнувших к ним называли павликианами.

Легенда в этом виде, конечно, отражает события, имевшие место после XI в., ибо деятельность Субботина и Шутила, согласно легенде, проходит в Петриче, т. е. в селении Бачково в Филиппополе, где в 1083 г. Григорий Пакуриан построил монастырь Богородицы. Еще издатель легенды П. Иванов предполагал, что под именем ереспарха Субботина, видимо, скрывается «армянин и павликианин Смбат, который в IX в. основал ересь тондракитов»<sup>22</sup>. И это вполне возможно. Армянское имя Смбат (вариант Сумбат), которое местному населению ничего не говорило, могло очень легко принять славянский вид и превратиться в Субботин<sup>23</sup>. Из сказанного мы не делаем вывод, что во Фратиться в Субботин<sup>23</sup>.

<sup>19</sup> Там же, с. 18. Эта борьба сасунцев против Иоанна Цимискпя нашла отражение в армянском эпосе о Давиде Сасунском, согласно которому против героя Давида с большим войском выступает «Чмшкик султан» и подло его убивает. Интересно отметить, что Чмшкик султан в эпосе женщина («Ишийш дпър», с. и., ърший, 1936, է, 585, 1014).

 $<sup>^{20}</sup>$  Р. М. Бартикян, Источники для изучения истории павликианского движения, Ереван, 1961, с. 42 и сл.

<sup>21</sup> И. И в а и о в. Произход на Павликяните според два български ръкописа. Спизаппе на Българската Академия на науките, книга XXIV, клон исторпко-филологичен и философско-обществен, София, 1922.

<sup>22</sup> Там же, с. 30.

<sup>23</sup> На то, что армянское имя Смбат могло превратиться в Субботии, указывает Феофан Исповедник, который армянского князя Смбата именует Σαρβατίος: "Theophanis Chronographia", recensuit Carolus de Boor, vol. I, Lipsiae, 1883, p. 366.

кию был переселен Смбат Зарехаванци, а, скорее всего, были переселены его последователи тондракиты, наверное, «павликиане» Анны Коминной.

Но переселенные Иоанном Цимисхием тондракиты были не единственными. В конце Х в. под контролем Византии оказались Харк и Мананали, два крупнейших центра тондракитского движения. В Мананали борьбу против еретиков и, вероятно, их переселение возглавил отправленный византийским императором со специальной миссией судья  $(=x\rho i \tau i c$ , в тексте «принистр решений игрипровод») по имени Илья $^{21}$ . Его местопребыванием был город Карин-Феодосиополь в кантоне Екелеац-Акилисене в Высокой Армении. В 1000 г. империей был завоеван Тайк, в 1021 г. — Васпуракан, в 1045 г. — Ширак. В этих областях также имелись общины еретиков, и надо полагать, что тондракиты были переселены в Византию и из этих областей, и общины тондракитов были образованы и в других частях Византии. Об этом свидетельствует Григорий Магистр, который указывает, что тондракиты в годы царствования Константина Мономаха были в Месопотамии, «в стране греков» (յшշխարհն 3milug), действовали на территории, находящейся «под владычеством святого царства Ромеев» 25.

Возникает вопрос, если тондракиты еще со времен Иоанна Цимисхия переселялись в Византию, основывали там многолюдные общины, развертывали, по данным Григория Магистра, кипучую деятельность, то почему о них в византийских источниках не сохранилось никаких сведений? Объяснить это лишь тем, что тондракиты в Византии назывались павликианами, нельзя. Итак, за этим вопросом последует другой. Кто такие еретики фундагиаты?

Фундагиаты действовали в Византийской империи в первой половпне XI в., т. е. именно в эпоху наибольшего распространения тондракитского движения. О них после 1034 г. написал подробный трактат монах монастыря Богородицы Периблептос в Константинополе Евтимий Акмонийский. Этот трактат издан Г. Фикером<sup>26</sup>, а его более краткий варпант — в 131-ом томе Патрологии Миня<sup>27</sup>. В рукописях эти еретики называются по-разному—Фооройстах (читай Фоорой стах, Фоорой стах) Фоорой стах, и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах (или Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму Фоорой стах и т. д., но мы считаем более точной форму форму стах и т. д., но мы считаем более точной форму форму стах и т. д., но мы считаем более точной форму стах и т. д., но мы считаем более точной стах и т. д., но мы считаем более точной стах и т. д., но мы считаем более точной стах и т. д., но мы считаем более точной стах и т. д., но мы считаем стах и т. д., но мы считаем стах и т. д., но мы считаем стах и т. д.,

Евтимий Акмонийский считает их ересь новоявленной (νεολέχτου ασεβούς αυτών θρησκείας), т. е. возникшей в Византии, видимо, в конще X или начале XI вв. Он не знает значения их названия, но ему

<sup>24 «</sup>Повествование вардапета Аристакэса Ластивертци», с. 130.

<sup>25</sup> Р. М. Бартикян, Два послания Григория Магистра Пахлавуни, с. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> G. Ficker, Die Phundagiagiten. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte des byzantinischen Mitteralters, Leipzig, 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> "Euthymii monachi venerabilis coenobii Peribleptae Liber invectivus contra haeresiin exsecrabilium et impiorum haereticorum qui Phundagiatae dicuntur", Migne, Patrologia graeca, t. 131, coi. 47—58.

известно, что еретики имеют отношение к армянам. В связи с этим не лишне привести слова издателя трактата Г. Фикера. «Поскольку наш автор фундагнагитов (Фикер принимает именно эту форму наименования еретиков — Р. Б.) сопоставляет с армянами, возникает вопрос: не связано ли их наименование с армянским?»<sup>28</sup>. Хотя и Фикер специально подчеркивает, что в XI и XII вв. религиозное влияние армян в Малои Азии было очень большим, однако он не может ничего определенного сказать в этой связи о фундагнатах.

Отметим здесь, что Евтимий Акмонийский особое внимание обратил на доктрину фундагиатов, которая поразительно схожа с доктриной тондракитов и, разумеется, павликиан. Византийский монах специально подчеркивает, что фундагиаты «чрезмерно почитают и принципы павликиан и манихеев. Если кто-либо хочет убедиться в том, что эти дурные и неблагочестивые почитают принципы павликиан, пусть тот встретится с павликианином» (... ἐξαιρετως τα των Παυλικιάνων καὶ Μανιγαίων, καὶ εὶ θελήσει τις γνωναι, ότι καὶ τὰ τῶν Παυλικιάνων φρονούς οἱ κακοὶ ασεβεῖς οὐτοι, συντυχέτω Παυλικιανῷ). И далее: "Их доктрина схожа с доктриной безбожных [павликиан]" (... καὶ ἡ διδασκαλια αὐτῶν παροιωία ἐστίν τῶν αθέων τούτων)<sup>29</sup>.

Основываясь на сказанном, мы имеем полное право ничего не говорящее нам название еретиков Фоиобартата (Фоиобартата) читать как  $\Theta$ очо (р) артата, а при таком прочтении в этом названии не хватает

<sup>28</sup> G. Ficker, указ. соч, с. 194, прим. I

<sup>29</sup> Там же, с. 63.

<sup>31</sup> Έλευθερουδάνη, Έγνυκλοταιδικόν λεξικόν, τόμ. 9, σελ. 944. См. также. Χ. Π. Συμεωνίδης. Χειλωση στη Μεσαιωνική και Νεα Έλληνική ("Βυζαντινά", τόμος 4°ς), Θεσσαλονίκη, 1972, σελ. 240, 246, 249.

лишь буквы "р", чтобы в точности передать армянское Өогдраү-гаг (Р пътрыць ур. — Thondrak-etzik'). Ученые считают, что Форгостата связано с греческим словом форгос, которое Ламбеций и другие переводят как "тагвирит seu сгитепа"32, т. е. мошна, с которой будто еретики бродили и просили милостыню. Они не объясняют ни наличия в конце этого слова "ү", ни суффикса—гатаг, указывающего на место происхождения.

Наше предположение о тождестве фундагнатов и тондракитов основано не на одном совпадении или созвучии их названий. Как было отмечено выше, на эту мысль наводит нас поразительное сходство их идеологии. И не только. Почему Евтимий Акмонийский, рассказывая о ереси фундагиатов, считает нужным критиковать «мерзкую и скверную армянскую ересь»? (καὶ ττιν τῶν ᾿Αρμενιων βεβηλον καὶ βοελοφαν αῖοεσιν). Причем тут армяне, почему вдруг он их вспомнил? Не следует забывать, что, говоря об армянской ереси в первой половине XI в., мы можем иметь в виду только и только тондракитов. Других еретиков в Армении тогда не было. Возможно, Евтимий Акмонийский имеет в виду монофиситство армян, ересью считает их официальное вероисповедание, но все равно в данном случае речь может идти не об этом, а о направленной против официального вероисповедания доктрине, которая в данном случае была доктриной тондракитов.

Далее Евтимий Акмонийский показывает, что один из ересиархов фундагнатов в последние годы царствования Василия II (976—1025 гг.) целых три года проповедовал учение еретиков во многих городах Фракии<sup>33</sup>. Отмеченного ересиарха Евтимий Акмонийский именует ТСоор ОДа (Цурилла), а ведь это имя встречается в списке ересиархов тондракитов, приведенном Григорием Магистром. Он — Кирилл, по-армянски Кюрел, действовавший в Армении именно в это время. Конечно, заманчиво предположить, что Кюрел вместе с другими тондракитами был переселен византийским правительством из Армении во Фракию (отметим, что и Иоанн Цимисхий тондракитов переселил именно во Фракию), где продолжил свою деятельность. Отождествлять этого Цуриллу с тондракитским вождем Кюрелом на основании идентичности их имен и совпадении периода их деятельности более чем рискованно, но говорить об этом не лишне.

Евтимий Акмонийский, продолжая свой рассказ, пишет, что этих еретиков называет фундагиатами население фемы Опсикий, а в феме Кивирреотов и на Западе их называют богомилами<sup>34</sup>. На основании

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> G. Ficker, ужаз. соч., с. 193.

<sup>33</sup> Г. Фикер и Д. Ангелов предполагают, что чтение рукописи во тоїс том Оргалучим перед (в местах Фракии) отпибочно и предлагают читать во тоїс том Оргалучим перед (в местах фемы Фракисийской): G. Ficker, указ. соч., с. 249. прим. 2; Д. Ангелов, Богомилството в България, София, 1969, с. 383, прим. 45. Д. Оболенский не сомневается в правильности чтения рукописи: D. Obolensky, The Bogomils. A study in Baikan Neo-manichaeism, Cambridge, 1948, p. 175.

<sup>34</sup> G. Ficker, указ. соч., с. 62.

этого ученые считали фундагнатов темп же богомилами, а возникновение их ереси в Малой Азии связывали с прямым влиянием богомилов<sup>35</sup>. Но если быть последовательным и руководствоваться этой желогикой, то и мы имеем полное право богомилов считать фундагнатами,

что, конечно, неверно.

Если все еретики были носителями одной и той же идеологии, принадлежали к одной и той же ересп, то непонятно, почему на Западе и в феме Кивирреотов их называли богомилами, а в феме Опсикий — фундагиатами, т. е. давали им совершенно нензвестное и непонятное название. Все дело в том, что и с фундагиатами произошло то же, что и с другими еретиками. Новоявленную ересь правящие круги всегда умышленно или неумышленно считали возобновлением (ауардалтулс, — Фотий) старой, более известной. Мы знаем, что византийские и армянские авторы павликиан, например, считали манихеями. В конце X и начале XI вв. павликиан в Византии не было, я имею в виду восточные области империи, здесь были тондракиты. Вот и тондракитов стали называть и считать павликианами. Отметим здесь, что те же еретики фемы Кивирреотов, которых Евтимий Акмонийский называет богомилами, в житии св. Павла Нового именуются манихеями<sup>36</sup>.

В XI в. движение богомилов было самым мощным, самым известным еретическим движением на западе Византийской империи. И понятно, что всякое еретическое движение в этих местах должно было быть отождествлено с ересью богомилов. Поэтому, наверное, Евтимий Акмонийский, уроженец Опсикия, считал новоявленных фундагнатов богомилами. Мы приходим к выводу, что богомилов в Малой Азии, видимо, не было, фундагиаты Опсикия и Кивирреотов, несмотря на общие черты их доктрины с доктриной богомилов, не являются богомилами. И не удивительно, что глава о малоазийских «богомилах» в кишге профессора Д. Ангелова написана сугубо на основании данных Евтимия Акмонийского. Других сведений в источниках не оказалось.

По всей вероятности, переселение тондракитов, начатое Иолином Цимисхием (быть может, и до него, ибо в житии св. Павла Нового, умершего в 955 г., говорится о борьбе этого святого против «манпхеев» и их вождей в Милете и феме Кивирреотов<sup>37</sup>, именно в той феме, где, по данным Евтнмия Акмоннйского, проживали фундагиаты), продолжалось и в последующие годы, по мере проникновения Византийской империи в Армению. Они были переселены и в фему Опсикий на северо-западе малоазийского полуострова, ведь там или рядом в Пергаме издавна проживали армяне<sup>38</sup>, а также в фему Кивирреотов.

<sup>35</sup> Д. Ангелов, указ. соч., с. 382 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> "Vita S. Pauli lunioris in monte Latro" ("Analecta Bollandiana", t. XI, Bruxelles, 1892, p. 156).

от Там же.

<sup>38</sup> H. Gelzer, Pergamon unter Byzantinern und Osmanen. Abhandlungen der königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften, Berlin, 1903. Армянский перевод касающихся армян страниц этой работы см.:. «2м. հասարակություն» ի Պերգաժոն

Тондракиты, надо полагать, действовали и в других частях Византии, об этом писал Григорий Магистр. Вспомним его призыв к тондракитам: «Оставьте нас... всех, кто под владычеством святого царства ромеев. в покое. Не проповедуйте и не подкрепляйте — ни письменно и не устно—вашу дурную ересь, ибо вы расплатитесь и за них (т. е. невинных — Р. Б.), и за ваши грехи» В Еще до него об этом писал Евтимий Акмонийский: «Фундагиаты обегают кругом все государство ромеев, всех живущих под солнцем христиан, с целью ввести в заблуждение н обмануть их души» (хай перитобуютая падаху тлу той Рорагой впирателя хай гіз обоку о талог хругот свое учение во всех областях Романии (тр. Рорагой, апачта хайрата) 10.

Если высказанное предположение о тождестве фундагиатов и тондракитов всрно, то правомерно сказать, что наши представления об ареале распространения ереси тондракитов в Византии, их роли в общественной, политической и религиозной жизни империи значительно углубляются и расширяются, расширяется и круг источников<sup>41</sup> об этом движении вообще и его идеологии в частности.

և Պեթգամացին կալսերական գահի վրա» («Հանգես ամսօրյա», 1907, Ж 8, սյունակ 225—228)։ О существовании большой, враждебно настроенной к Византии армянской колонии в феме Опсикий говорит более поздний автор-Нижита Хониат. Он пишет, что латииский император Константинополя Балдуин I (1204-1205 гг.) по подстрекательству теллеспонтских латинян и армян Троады отправил на восток против Феодора Ласкаря своего брата Генриха Фландрского, что Генрих заключил союз с армянами Троады: последние предоставили ему войсковые части ("о чет Еррия очимия того во Трога 'Арμενιοις και συμμαγίδας τικας εκείθεν έπαμησαμενος..."—"Nicetae Choniatae Historia", rec. 1. A. Van Dieten, Berolini et Novi Eboraci, 1975, p. 601-602. Cp. "Ephremii m o п a c li 1 Imperatorum et patriarcharum recensus\*, Воппае, 1840, строки 7244—7245. Троада как раз входила в состав фемы Опсикий: "Costantino Porfirogenito De Thematibus". Introduzione, testo critico, commento a cura di A. Pertusi, Città del Vaticano, 1952, р. 69). Опустошив неподчиняющиеся латинянам византийские города и села. Генрих Фландрский через теснины горы Ида дошел до Атрамиттия и с армянами из Атрамиттия вступил в город Редестос во Фракки ("Nicetae Choniatae Historia», р. 617). Факт предоставления Генриху воинов-армян (их численность вместе с семьями составляла 20.000 человек; см.: И. П. Жаворонков, У истоков образоваиня Никейской империи (оценка деятельности Константина XI Ласкаря), «Византийский временник», т. 38, 1977, с. 35, прим. 52) свидетельствует о значительности армянской колонии, а враждебное отношение армян Олсикни к ромеям объясняется плохим отношением вызантийских властей к ним, преследованиями византийской церкы, вследствие чего армяне этой области (как, кстати, и армяне Филиппополя, см. "Nicerae Chonlatae Historia", р. 403) крестоносцев считали (на первых порах, конечно), своими освободителями и избавителями. Никита Хопиат, например, пишет, что филиппопольские армяне вторжение крестоносцев считали не нашествием иноземцев, а приходом друзей. Как известно, армянская колония Филиппополя и, видимо Опснмия, гостояла главным образом из армян-еретиков-основного объекта преследовадий эчзангинских властей и церкви.

<sup>39</sup> Р. М. Бартикян, Два послания Григория Магистра Пахлавуни, с. 138.

<sup>40</sup> G. Ficker, указ. соч., с. 63.

<sup>41</sup> Автор этой статьи готовит полный перевод трактата Евтимия Акмонийского о фундагиатах.

### ԹՈՆԴՐԱԿՅԱՆ ՇԱՐԺՈՒՄԸ ԲՅՈՒԶԱՆԴԻԱՅՈՒՄ

<u>:</u> ቦዜያ የሀሰው ተዛፅ ሀኒ

#### Udhnhnid

Հայագիտության և բյուղանդագիտության մեջ տիրող է այն կարծիջը, որ ի տարբերություն պավլիկյան շարժման, որը ծագելով Հայաստանում լայն տարածում գտավ նաև Բյուղանդական կայսրության մեջ, թոնդրակյան շարժումը Հայաստանի սահմաններից դուրս չի եկել, թեև դեպջերին ժամանակակից Գրիգոր Մագիստրոսը վկայում է, որ թոնդրակեցիները գործում էին «հոռոմոց սուրբ թագաւորութեան» ողջ տարածջում։ Ժամանակին մենջ ցույց ենջ տվել, որ դեռևս Հովհաննես Ձմշկիկ կայսեր (969—976 թթ.) կողմից Հաենաստանից Թրակիա բռնագաղթեցված «պավլիկյանները» թոնդրակեցիներ էին, հետևարար այդ կայսեր օրոջ Թրակիայում թոնդրակեցիներ համայնջ գոլություն ուներ։

Խնդրո առարկա հարցի վերաբերյալ կարևոր աղբյուր է Բյուղանդական կայսրության Օպսիկիոն բանակաթեժում բնակվող և «ֆունդադեցիներ» անունը կրող աղանդավորներին նվիրված Եվթիմիոս Ակմոնացու՝ 1034 թ. Տետո գրած ընդարձակ երկը։ Ելնելով ֆունդագեցիների և թոնդրակեցիների վարդապետությունների, նրանց ակտիվ գործունեության ժամանակագրական բացահայությունից, այն հանգամանջից, որ ֆունդադեցիները առնչվում են հայերին և, վերջապես, ֆունդադեցի-թոնդրակեցի անունների նմանությունից, կարծում ենք, որ Օպսիկիոն բանակաթեմի ֆունդագեցիները Բյուգանդական կարսրության կողմից X դ. վերջին և XI դ. սկղբին նվաճված հայկական շրջաններից բռնագաղթեցված թոնդրակեցիներն են։ Այս հանգամանջը հնարավորություն է տալիս թոնդրակյան շարժման պատմության և գաղափարախոսության ուսումնասիրության համար շրջանառության մեջ դնել մի նոր ընդարձակ աղբյուր, ինչպիսին է Եվթիմիոս Ակմոնացու երկը։

# О ПРОТОБОЛГАРСКИХ НАДПИСЯХ ХАНОВ КРУМА (803—814) И ОМУРТАГА (814—831) И НЕКОТОРЫХ ВОПРОСАХ ОРГАНИЗАЦИИ РАННЕБОЛГАРСКОГО ГОСУДАРСТВА

#### РАЧ БАРТИКЯН

Как отмечают болгарские ученые, единственными болгарскими источниками по истории Болгарии эпохи Крума и Омуртага являются лапидарные надписи этих же ханов. Протоболгарские надписи, как известно, высечены по-гречески, встречающиеся в них отдельные протоболгарские титулы и термины написаны греческими письменами на протоболгарском языке. Эти надписи изобилуют ошибками, особенно орфотрафического характера. Предметом нашего исследования являются обнаруженные в селении Хамбарли (ныне Маламирово) Ямбольского округа две лапидарные надписи! хана Крума и одна— его сына, хана Омуртага. Надписи Крума датируются последними месяцами 813 и первыми месяцами 814 гг., т. е. последним полугодием жизни грозного хана. Надписи высечены на двух сторонах алтаря античного времени, они очень плохой сохранности, отсутствует их начало и конец.

В первой надписи Крум говорит о своих блестящих победах, одержанных им надвизантийским императором Никифором I (802—811 гг.), во второй— об административном устройстве и делении своего государства. Здесь он указывает, что «первым» (протос) в правой части его государства является «внутренний бояр Тук»<sup>2</sup>, которому непосредственно подчиняются стратиги Вардан (Вгоборуд) и Иоани, а во главе (мергод) левой части государства стоит «бояр-кавхан Пратайс», которому подчиняются стратиги Кордил (Корборд) и Григора. Хан Крум пишет, что правая часть его государства берет начало от города Вероя (ныне Стара Загора), в левую же часть входят города Анхиал,

<sup>1</sup> Вторая надпись в действительности является продолжением первой, и по существу мы имеем дело с двумя частями одной надпися. Мы располагаем опубликованными И. Венедиковым и В. Бешевлиевым текстами: І. V е n e d i k o v, La population byzantine en Bulgarie an début du IXe siècle ("Byzantinobulgarica", t. I, Sofia, 1962, p. 264—265), V. Beševliev, Les inscriptions protobulgares et leur portèe culturelle et historique ("Byzantinoslavica", t. XXXII, fasc. I. Prague, 1971, p. 46).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> В тексте: [v,] 2027/22 т. е. léirgu boila, титул тюркского происхождения, переданный Константином Порфирородным по-гречески как 2701 357/12622 (множ. число). О них см.: I. Du jõe v. Les boljars dits intérieurs et extérieurs de la Bulgarie médievale (In: I. Du jõe v. Medioevo bizantino-slavo I. Saggi di storia politica e culturale. Roma, 1965, pp. 231—244); В. Гюзелев, Ичиргу боилите на Първата българска държава VII—XI в. Гос. Соф. Университет, филос.—ист, фажултет, 65 (1971) III, 1973, с. 125—179.

Девельтос, Созополь и Ранула<sup>8</sup>, следовательно, под правой частью подразумевается запад, а под левой— восток государства. В начале этой надписи Крум упоминает своего брата, видимо, в качестве верховного правителя третьей части государства<sup>4</sup>. Имя брата в надписи не сохранилось, а сохранилось лишь имя стратига Льва (Азогу), его непосредственного подчиненного.

К какому выводу можно прийти на основании приведенных сведений этих надписей? Самые высокие, ключевые посты в государстве Крума занимали люди, носящие болгарские имена и болгарские титулы. Первые два назывались «внутренний бояр Тук» и «бояр-кавхан Иратайс». Имени третьего мы не знаем, но поскольку его носителем был брат хана Крума, то его имя, вероятно, тоже должно было быть болгарским. Что же касается имен их подчиненных — Лев, Вардан, Иоанн, Кордил и Григора— то они, несомненно, «византийские». И их титул— этра-হন্তে — тоже византийский. Как лишет И. Венедиков, в надписях болгарских ханов языческой эпохи первой половины IX в. встречаются только протоболгарские титулы5. В связи с этим И. Венедиков упоминает надпись Омуртага, найденную в Сулейман-кёй-е (ныне Сечище). В ней названы византийские полководцы, бежавшие в Болгарию. Болгарский историк обращается и к «Хронографии» Феофана Исповедника, в которой хронист под 6301 г. (809 г.) пишет, что хан Крум после того, как захватил город Сердику (нынешняя София), истребил там 6000 византийских воинов. Против Крума безуспешно выступил император Никифор I (802-811 гг.). Феофан далее указывает, что, отказав в амнистии спасшимся от резни византийским полководцам, император Никифор вынудил их искать убежища у неприятеля, т. е. у Крума6. На основанин всего сказанного И. Венедиков приходит к выводу, что стратиги Лев, Вардан, Иоанн, Кордил и Григора могли быть перебежчиками из византийской армии Никифора 1, но в то же время он полагает, что они

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Эта надлись изобилует орфографическими ошибками. Привожу интересующую нас часть надлиси, с соответствующими исправлениями: ... вотім прійтоє о Тоймоє о [ $\eta$ -] то ромпуа ота то на изобе иг Вароамує маї о "І[ $\omega$ ] амує ої огратурої інфикать автой. Каї ота то пріотером рероє той оправитою дою (не от персидского ли šahr государство, пержана) тум "Аухіахом, тум Дерестом, тум Іфанаїє о ройла мамуймоє маї Коромлує маї «Гритої» інфикать том отратурої (І. Vened Ikov, указ. соч., с. 264—265).

<sup>4</sup> По предположению И Венедикова в нее входил регион Адрианополя (1. Venedikov, указ. соч., с. 266), следовательно, он правил южной частью империи Крума.

<sup>5</sup> Там же, с. 273.

<sup>6.</sup> The ophanis Chronographia, ed. C. de Boor, t. I, Lipsiae, 1883, р. 485. В этн годы Феофан Исповедник упоминает спафария Вардана Анему (с. 482), Вардана, стратига фемы Фракисийцев (с. 474), патрикия Льва Серантапиха и патрикия Григория, сына Мусулака (т. е. Мушега) (с. 476), но, разумеется, это совпадение именстратигов Крума не дает нам права отождествлять их.

могли быть также военнопленными или же представителями подчиненпого болгарам византийского населения.

Суммируя свои соображения по этому вопросу, И. Венедиков находит, что все пять стратигов, упомянутых в надписи из Хамбарли, командовали воинами, выходнами из местных византийских крестьян. После захвата северной Фракии Крумом крестьяне были оставлены им под командованием этих же военачальников<sup>7</sup>.

Мы согласны с И. Венедиковым, что названные пять стратиговвизантинские полководцы, но неубедительно его замечание о том, что они командовали лишь местными (византийскими) крестьянами. Падписи из Хамбарли показывают, что роль этих стратигов в государстве Крума намного серьезней и важней. Отметим здесь, что имена треж стратигов - Лев, Иоанн и Григора - общехристианские и, разумеется, невозможно определить этническую принадлежность их носителей. Эти имена в Византийской империи мог носить любой христианин. Имена же Вардан и Кордил- типично армянские8. Анонимный византийский хронист эпохи Льва V (813-820 гг.), а также Георгий Монах сообщают нам дополнительную информацию об армянских стратигах Кордиле и Вардане9. Рассказывая о взятии города Адрианополя (813 г.) ханом Крумом, Аноним и Георгий Монах пишут, что Крум переселил из этого города десять тысяч мужчин (не считая женщин и детей) на левый берег Дуная (перам тоб Дамом Зіом)10. Согласно Георгию Монаху, в годы правления императора Феофила (829-842 гг.) стратилатом македонян (т. е. переселенцев из фемы Македонии, региона Адрианополя)11 был человек по имени Кордил (Короблус). Сына Кордила звали Вард. Отец, оставив Варда править «македонянами», обратился к императору Феофилу, не исключено, и к его жене, императрице Феодоре, армянке по происхождению, с просьбой помочь им и переселенцам бежать из Болгарии, что удалось осуществить в 837 г.

Итак, одного из двух стратигов «правой части» государства Крума звали Вардан, а один из двух стратигов «левой части» государства носил редкое в Византии армянское имя Кордил. Оба в надпион Крума названы стратигами. И Кордил, и Вард в «Хронографии» Анонима и Георгия Монаха упоминаются как стратилаты, и оба, как и их тезки,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I. Venedikov, указ. соч., с. 275.

<sup>8</sup> Н. Адонц считает, что встречающееся в византийских источниках ямя Кордил есть армянское имя Гарджуйл или Гарджул (Риргид, Риргид). N. Adontz, L'age et l'origine de l'empereur Bastle I (867—883) ("Etudes Arméno-byzantines", Lisbonne, 1965, p. 54).

<sup>9</sup> Предполагается, что два других стратига. Лев и Иоани, по неизвестным нам причинам были казнены наследником Крума Омуртагом: 1. Venedikov, указ. соч., с. 274—275.

<sup>10 &</sup>quot;Scriptor Incertus de Leone Armenio", Bonnae, 1832, p. 345; Georglus Monachus, Vitae Imperatorum recenttorum, Bonnae, 1838, p. 817; Ср. Symeon Magister (In: "Theophanes Continuatus", Bonnae, 1838, p. 615).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> l. Venedikov, указ. соп., с. 275.

правили в одно и то же время. Такое совпадение нельзя считать случайным 12. Отметим здесь, что среди взятых Крумом в плен жителей Ал-рианополя были и родители будущего императора Василия 1. который, согласно Продолжателю Феофана, по национальности был армянином (то уброс віджем вт Доргемом) 13. Примечательно что в числе взятых Крумом во Фракии трофеев были армянские высококачественные шерстяные ковры, одежда и медная утварь (Доргемотата в трофутов трого хат махотатута амотера кат пистером колом кат махотатута в свою очередь говорит о том, что среди пленных Крума были армяне. Сказанное проливает свет на то обстоятельство, почему в этих регионах Болгарии правителями были назначены лица армянского происхождения. Эти стратилаты раньше управляли более важными регионами болгарского государства, следовательно, их назначение на новый пост нужно считать понижением в должности. Чем же это объяснить?

Видимо, после Крума и Омуртага новые правители болгарского государства изменили свое отношение к чужеплеменным стратигам (то ли потому, что они не внушали им прежнего доверия, то ли потому, что уже мало нуждались в их услугах) и стали назначать их на более скромные посты. Ответом на это и было решение Кордила и Варда (не исключено, и Льва и Иоанна) бежать в Византию. Кордилу и Варду это удалось, Лев и Иоанн, видимо, поплатились за это жизнью. Разумеется, все сказанное это всего-навсего предположения, которые не могут быть проверены данными первоисточников.

Вернемся к эпохе Крума и Омуртага. Простая ли случайность, что хан Крум пользовался услугами полководцев армянского происхождения? Прежде чем ответить на этот вопрос, обратимся к надписи его сына Омуртага. В 1970 г. во время археологических раскопок в древисболгарской столице- г. Плиска- было обнаружено четыре саркофага. Они были расположены на расстоянии 2—3 метров восточнее южной апсиды большой базилики, в 1,5 км от крепости, известной в литературе под названием «Внутренний город». Саркофаги ориентированы с востока на запад, а усопшие были захоронены по христианскому ритуалу. На крышке одного из саркофагов был вырезан крест. Только в одном из саркофагов были найдены золотая застежка пояса и его золотой конец, в остальных трех ничего не сохранилось. Большой интерес представляет семистрочная лапидарная надпись, высеченная на крышке одного из упомянутых саркофагов. Надпись сделана на греческом языке и по своему содержанию относится к известным и неоднократно публиковавшимся протоболгарским надписям<sup>15</sup>. В отличие от всех остальных только эта надпись обнаружена in situ.

<sup>12</sup> Там же.

<sup>13</sup> Theophanes Continuatus, p. 212.

<sup>14</sup> Symeon Magister, p. 617.

<sup>15</sup> St. Michallov, Une nouvelle inscription protohulgare dans l'ancienne capitale Plisca ("Byzantion", t. XL (1970), fasc. 2. Hommage au R. P. J. Loenertz, р. 421—422). Эта работа является измененным и расширенным вариантом статьи Ст.

Надпись прекрасно сохранилась. Привожу чтение Ст. Михайлова 16.

 κανας βιτ 'Ομ—
 ανθεσπός μου !—

 ουρταγ 'Οτουρ =
 τον κὰ απεθαν —

 οατζις ὁ κανό —
 εν εσο.

 ιδατος θρεπτός —

В 1972 г. известный специалист по протоболгарским надписям проф. В. Бешевлиев исправил допущенные Ст. Михайловым неточности в расшифровке титулатуры хана Омуртага (вместо хахаз бастемаха зовето), а также имени усопшего (вместо Осоораз суще Тогроат (с)).

Писец не был большим знатоком греческой орфографии и допустил ряд ошибок. Приведем исправленный нами текст надписи:

 κανα συθική Όμι—
 ανθοωπος μου η —

 ουρταγ ό Τουρ —
 τον και απέθαν —

 δατιης ο κινό —
 εν εσω.

 ιοατος θρεπτος

Хотя и надпись сделана на греческом языке, титулатура хана Омуртага (хανα τυβιγι) приведена на протоболгарском.

Перевод падписи, осуществленный Ст. Михайловым, следующий: "Le grand khan Omourtag: le candidat Otourdatzis était mon homme fidèle (littéralement: nourri ou élevé par mot) et il est mort a l'interieur («Великий хан Омуртаг: Кандидат Отурдацис был моим верным человеком (дословно: откормленным или воспитанным мною) и он мертв внутри») 19.

Итак, могила принадлежит человеку, носящему византийский титул кандидата и названному по чтению Ст. Михайлова ОторобатСт, а В. Бешевлиева— ГоробатСт. Справедливо считая окончание имени— $1\Sigma$  (вернее—  $H\Sigma$ ) греческим, Ст. Михайлов находит, что это «протобол-

Михайлова, опубликованной в болгарском журнале «Археология» (т. ХІІ, 1970, вып. 4, с. 1—8). Полное издание протоболгарских надписей см.: В. Бешевлиев, Първобългарските надписи. Годишник на Софийския държавен университет «Клемент Охридски» («Философско-исторически факултет», ХХХІ, София, 1934); его же. Die Protobulgarischen Inschriften, Berlin, 1963. Мы располагаем болгарскими переводами В. Бешевлиева, опубликованными в «Христоматия по история на България», т. 1. От най-стари времена до средата на XVIII в. Съставители: А. Бурмов и П. Петров, София, 1964, с. 108 и сл.

<sup>16</sup> St. Michailov, указ. соч., с. 426.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> V. Beševliev, Eine neue protobulgarische Gedenkinschrift ("Byzantinische Zeitschrift", Bd. 65, Heft 2, 1972, S. 304.-399).

<sup>16</sup> Ср. от эмбротом доо в Типике Григория Пакурнана. П. Лемераь заметил, что это выражение в Типике следует за выражением от эмурства, обозначающим кровное родство. Стало быть, согласно П. Лемерлю, от эмбротом—это друзья, слуги или, скорес, соратники: P. Lemerfe, Cinq Études sur le XIV siècle byzantin, Parls 1977, p. 186.

<sup>19</sup> Т. е. умер и захоронен в этом саркофаге. Ст. Михайлов думает иначе: «умер в городе Плиска» (указ. соч., с. 426).

тарское» имя должно было звучать у протоболгар как "Отошгдас" (Оттрдач), и что носителем его был протоболгарин. Однако Ст. Михайлов
не приводит каких-либо параллелей, подтверждающих наличие подобного имени у протоболгар<sup>21</sup>. Кроме того, он утверждает, что захоронение христианское. Болгары в это время были еще язычниками, христианство в Болгарин стало государственной религией лишь полстолетич
спустя, в 865 г., при царе Борисе I, к тому же титул «Отурдач»-а «кандидат»— византийский, а не протоболгарский.



Могильная плита кандидата Турдаца с надписью хана Омуртага (Фото из: St. Michailov, Une nouvelle inscription protobulgare dans l'ancienne capitale Plisca, "Byzantion", t. XL (1970), fasc. 2)

Мы считаем правильной расшифровку В. Бешевлиева. Данное имя в этой надписи не могло быть употреблено без греческого артикля мужского рода "δ", который Ст. Михайловым по ошибке принят за первую букву имени— Οτοφοατία. В то время как, согласно В. Бешевлиеву, нужно читать δ Τοφοατία (δ Τοφοατίη: - Турдац).

Если усопший был похоронен по христианскому ритуалу и носил византийский титул кандидата, то он «византиец». Но поскольку поня-

<sup>20</sup> Там же, с. 427.

<sup>21</sup> В подробнейшем указателе встречающихся в византийских источниках тюркских имен ничего похожего нет: С. Moravesik, Byzantinoturcica, II, Sprachreste der Türkvölker in den byzantinischen Quellen, Berlin, 1958, S. 222, 319.

тие «византиец» слишком расплывчатое, нужно уточнить этническую принадлежность этой личности исходя из его имени. Для арменоведа это не представляет особой трудности. Тоордатас — типично армянское (пранского происхождения) имя видин (Trdat), транслитерация его в греческих источниках Тордатас (Тордатас, Тордатас). Теростас, Гаростаг, в сприйских—Тигатація Варыпрование находящейся между первыми буквами «Т» и «р» гласной буквы в неармянских источниках (стр. в. а. об и т. д.) объясняется тем, что в армянском языке между отмеченными буквами «Т» и «р» нет гласной, там произносится, но не пишется интерконсонантное «р», оно в транскрипции обычно передается перевернутым "е" (а), в данном случае Тордат. Как и в сирийских источниках, в надписи хана Омуртага это "об передано через "обоча».

Однако в падписи хана Омуртага интересующее нас имя кандидата все же приведено не как Турдатис (Тоороатда), а Турдацис (Тоороатда). Отметим здесь, что в византийских источниках через передается армянское в (ДЧ), в (Д) и в (ДЦ)<sup>25</sup>, следовательно, в армянском имя «верного человека» Омуртага должно было бы выступать не как врушт (Трдат), а скорее всего врушт (Трдац), или же в армянских источниках засвидетельствована передача этого имени именно в такой форме. Этот факт блестяще подтверждает наше предноложение об армянском происхождении «верного человека» хана Омуртага. Персидское имя Tiridat означает «[богом] Тиром даренный», т. е. «дар бога Тира». Армяне в отдельных случаях вместо персидского окончания dat приводили армянское dadz (Spyшф). Армянский автор V в. Фавстос Бузанд под 373 г. упоминает Трдадц-а, «главу служителей»

<sup>22</sup> Մ. Ձամլնան, Պատժութիւն Հարց, . Ա, Վենետիկ, 1784, ... 273.

<sup>23</sup> Woodbrooke Studies. Christian documents in Syriac, Arabic and Garsbon., edited and translated with a critical apparatus by A. Mingana, vol. IV. The Works of Dionyslus Barsalthi against the Armenians, Cambridge, 1931, p. 7.

<sup>24</sup> Это характерно и для других армянских личных имен (я существительных), ср., например: Сумбат вместо Самбат ( $UJ_{pum}$ - $UniJ_{pum}$ ),  $\Sigma_{0}$  растос в византийских источниках, или же повоармянское Мукуч ( $U_{min}$ - $U_{min}$ ) вместо Макартня ( $UI_{pum}$ - $U_{min}$ ) и т. д. ( $UI_{min}$ - $UI_{min}$ ) вместо Макартня ( $UI_{pum}$ - $UI_{min}$ ) и т. д. ( $UI_{min}$ - $UI_{min}$ ) вместо Макартня ( $UI_{pum}$ - $UI_{min}$ ) и т. д. ( $UI_{min}$ - $UI_{min}$ ) вместо Макартня ( $UI_{min}$ - $UI_{min}$ ) и т. д. ( $UI_{min}$ - $UI_{min}$ ), которое в византийских источниках выступает в форме  $UI_{min}$ - $UI_{min}$ -

<sup>25</sup> Cp. BHXKATZH (1994). H. M. Baritkian, La généalogie du Magistros Bagarat, Catépan de l'Orient, et des Kckaumènos ("Revue des Études Armènientes", 1. II, 1965). Тыр быль — ТСатыч, "Ардечин. Н. Адонц, О происхождении армянизов ("Журнал Министерства народного просвещения", 1911, с. 238—249). То же на армянском языке: " — В марбый быль в быль общения, 1912, № 5, է 9 271) «

во время похорон армянского католикоса Нерсеса Великого («шиги»и фри фримсир  $S_{pq}$  шер») 26. Фердинанд Юсти объясняет значение имени Трдади: "Trdadz: d. I. vom [Gotte] Tit geschenkt" = "Трдади: т. е. (богом) Тиром дареный".

Имя *Браши* — Трдат — Теребата; носили три царя Армении, в том числе Трдат III (298—330 гг.), провозгласивший вместе со св. Григорнем Просветителем христианство государственной религией. Это имя носили многие другие видные армянские деятели как в самой Армении, так и в Византии. Феофан Исповедник под 6234 (743) годом упоминает храброго воина патрикия Тиридата армянина" (придата упоминает «храброго воина патрикия Тиридата армянина" (придата упоминает «храброго воина патрикия Тиридата армянина (придата упоминает «храброго воина патрикия (придата упоминает упоминает упоминает») другием заратира упоминает (придатом заратира). Тиридатом звали и знаменитого армянского зодчего, восстановившего в 989 г. разрушенный в результате землетрясения купол храма св. Софии в Константинополе<sup>30</sup>.

<sup>26 «</sup>Филимя» Вліцивідшдіні Фимин Різі Сшінду, 1933, 19 222 Переводчик Истории Фавстоса на русский язык М. А. Геворіян, считая чтенче Згуше—Трдади ошибкой переписчика, «исправил» на Трдат («История Армении Фавстоса Бузанда», Ереван, 1953, с. 167). К. таким «исправленням», видимо, часто прибегали и средневековые писцы.

Ferdinand Justi, Iranisches Namenbuch, Marburg, 1895, S. 327.

<sup>28</sup> Theophanis Chronographia, p. 418

<sup>29</sup> Там же, с. 386.

<sup>30 «</sup>Всеобщая история Степаноса Таронского, Асохика по прозванию» писателя XI столетия». Переведена с армянского и объяснена Н. Эминым, М., 1864, с. 180. (Имя архитектора Н. Эмин пранскрибирует "Тёрдат"). Отметим, что догадка об армянском происхождении кандидата Турдаца высказана впервые доцентом Великотырновского университета в Болгарии Порданом Андреевым.

<sup>31</sup> В эпоху таких тяжелых с Византией войн греки не могли внушать болгарам доверия, так что хан Крум вряд ли стал бы назначать на такие ключевые посты преков.

зантийских» кадров, предоставляя важные посты деятелям именно армянского происхождения, полтверждается тем обстоятельством, что из множества протоболгарских надписей только в двух вышеупомянутых встречаются «византийские» военные деятели, и они оказываются армянами.

Наличие на службе у болгарских ханов за столь короткий промежуток времени такого количества армян, факт необыкновенный, это чрезвычайно интересное явление.

Болгарии служили не только армяне-перебежчики. На территории этой страны еще со времен Маврикия существовала колония насильно депортированных византийским правительством армян. Эта колония заметно расширилась за счет переселенных в 756 г. императором Константином V армян из Феодосиополя и Мелитены. Если эти переселенцы, по словам Феофана Исповедника, распространили там ересь павликиаи, значит среди них были и павликиане, т. е. элемент, преследуемый византийскими властями и в силу этого всегда готовый перейти на сторону врагов империи. По данным Михаила Сирийца, армяне и сирийцы переселялись во Фракию и в годы правления византийского императора Льва IV (775—780 гг.) 32.

Все это говорит о том, что армяне-монофизиты, считающиеся в Византии элементом «не своим», были готовы в удобном случае бросить своих господ-халкидонитов и искать убежища у болгар-язычников. Кроме того, маловероятно, чтобы Крум и Омуртаг обращались к армянам для использования лишь их военного и административного таланта, ибо армяне были и прекрасными ремесленниками, торговцами, искусными строителями. Как было отмечено, в трофеях хана Крума, взятых у пленных армян, были высококачественные шерстяные армянские ковры, одежда, медная утварь, следовательно, среди этих пленных, возможно, были и искусные ткачи, медных и других дел мастера, услугами которых болгарские ханы вряд ли не пользовались, и не обязательно после их полонения, но и раньше. Они обращались и к армянским строителям зодчим. Именно в период их правления началось в стране и в особенпости в столице Плиске интенсивное строительство. От множества строений Плиски этого времени до нас дошли остатки Большого дворца, Малого дворца и некоторых других построек в Плиске, а также крепостная стена се цитадели, остатки дворца в Великой Преславе, второй болгарской столице, основанной Омуртагом в 822 г. Рассматривая архитектуру этих строений, известный советский архитектор-медневист А. Л. Якобсон отмечает: «Процесс формирования этой архитектуры от нас полно-

<sup>32</sup> ПП шипрілд щиму шру на шанция пр. Врійня, вращицій. 1871. 19 353. В сирпйском оригипале упомянуты только сприйцы: Michelle Syrien, Chronlque. Editée pour la première fois et traduite en français par J.-B. Chabot III. Paris, 1905, p. 2.

стью скрыт. Она является перед нами в Плиске как бы в готовом виде: предшественников здесь, в Болгарии, не знаем. Архитектура этих двордов явилась сюда, видимо, вместе с болгарскими ханами. Однако, продолжает А. Л. Якобсон, — болгары, будучи кочевниками, вряд ли могли выработать столь совершенную для своего времени монументальную архитектуру до прихода в Дунайскую низменность. Не могли застать они такую архитектуру и на месте- у славян, заселивших Мезию н Фракию голько в VI в., т. е. сравнительно незадолго до прихода сюда болгар. Уже давно поэтому встал вопрос о реальных источниках дворцовых палат Плиски, как и Преславы, и их строительной техникипрекрасной квадровой кладки<sup>33</sup>». Ряд исследователей считал, что архитектура созданных в начале IX в. дворцов Плиски и Преславы восходит к искусству Ирана эпохи Сасанидов, другие архитектурным источником считали дворцы византийских императоров в Константинополе. А. Л. Якобсон на основании множества фактов опровергает эту точку зрения и приводит в качестве параллелей раннесредневековые (VII в.) дворцы Армении, а именно: дворец католикоса Персеса III (641-661 гг.) рядом с храмом Звартной, дворец в Двине, раскопанный в 1937—1939 гг. и дворец в Аруче, раскопанный в 1947 г. Он пишет: «Дворцы Плиски имеют несравненно больше точек соприкосновения с дворцами Вагаршапата, Двина и Аруча, чем с дворцами Константинополя, не говоря уже о сасанидских...»34. А. Л. Якобоон отмечает также сходство культовой архитектуры Болгарии и Армении VIII-IX вв. 35.

Приводя свидетельства армянских и византийских источников о налични большой колонии армян во Фракии в VI--VIII вв., А. Л. Якобсон пишет: «Непосредственное общение болгар с армянами и сирийцами (кстати сказать, прирожденными каменщиками) могло происходить (да, несомненно, и просходило) как раз в период интенсивного строительства в болгарской столице Плиске. Непосредственное участие в этом строительстве армянских и сирийских зодчих более чем вероятно»<sup>36</sup>.

Как видим, и архитектурные данные говорят о том, что в период правления Крума и его сына Омуртага армяне нграли значительную роль в жизни раннеболгарского государства, что являлось результатом глубоко продуманной политики этих ханов, знаменитых творцов раннеболгарской государственности.

<sup>33</sup> А. Л. Якобсон, К изучению раннесредневековой болгарской архитектуры дармянские параллели) («Византийский временник», т. 28, 1968, с. 198).

<sup>34</sup> Там же, с. 202.

<sup>35</sup> Там же, с. 202-203.

<sup>36</sup> Там же, с. 206. Подчеркнуто мною.

### ԿՐՈՒՄ (803—814) ԵՎ ՕՄՈՒՐՏԱԳ (814—831) ԽԱՆԵՐԻ ՆԱԽԱՔՈՒԸՂԱՐԱԿԱՆ ԱՐՁԱՆԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԵՎ ՎԱՂՔՈՒԸՂԱՐԱԿԱՆ ՊԵՏՈՒԹՅԱՆ ԿԱԶՄԱԿԵՐՊՄԱՆ ՄԻ ՔԱՆԻ ՀԱՐՑԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

ZPUS PUPPHISUN

### Udhnhnid

Բուլղարիայի IX դ. առաջին կեսի՝ Կրում և Օմուրտագ իւաների ժամանակաշրջանի ուսումնասիրության համար րուլղարական միակ աղբյուրները հիշյալ խաների հունարեն վիմագիր արձանագրություններն են, որոնցում հիշատակված Վարդանը, Գարջույլը և Տրդածը՝ ըստ երևույթին նախապես բյուզանդական ծառայության մեջ գտնված, իսկ այնուհետև բուլղարների կողմն անցած հայազգի բարձրաստիճան զինվորականներ են։ Բացառված չէ,որ հայեր էին նաև արձանագրությունների հիշատակած համաքրիստոնեական անուն կրող Հովհաննեսը, Գրիգորասը և Լևոնը՝ նույնպես զինվորական գործիչներ։ Իացի վարչական ու ռազմական գործիչներից, բուլղարական պետության մեջ այս շրջանում որոշակի տեղ ունեին հայ արհեստավորները, գուցե և վաճառականները, ինչպես նաև ձարտարապետները։ Հիշյալ խաների մայրաքաղաքներ Պլիսկայում և Պրեսլավայում կառուցված ապարանքների հարտարապետության հայկական տարրերը, որ վեր են հանված հայկական միջնադարյան ճարտարապետության հայտնի գիտակ Ա. Ցակոբսոնի կողմից, դրա լավագույն ապացույցն են։

## РАЗРЕШЕНИЕ ПРОБЛЕМЫ МАРДАИТОВ

### РАЧ БАРТИКЯН

Феофан Исповедник (умер в 818 г.), описывая события 6169-го года от сотворения мира (677 г. н. э.), отмечает, что в упомянутом году в Ливан втортлись мардаиты. Они заняли территорию от Черной горы (Аманос) до святого города (т. е. Иерусалима), овладели высотами страны. Хронист далее пишет, что у мардаитов в Ливане нашли убежище множество рабов, пленных и местных жителей.

Под 6176 г. (683 г.) Феофан отмечает, что марданты совершали набеги на Ливан, из-за чего халиф Абд аль-Малик (685-705 гг.) решил восстановить заключенный в 678 г. при халифе Моавии (661-680 гг.) мир с Византией. Для этой цели им было отправлено в Константинополь посольство, но, видимо; переговоры успеха не имели, поскольку в 688 г., уже при преемнике императора Константина IV (668-685 гг.) Юстиниане II (685-695, 705-711 гг.) в Византию с той же целью отправляется новое посольство. Оно и заключает желанный халифату мир. Согласно главному пункту мирного договора, Византия должна была распустить и вывести тагму (полк) мардантов из Ливана, запретить их набегиз. За это Абд аль-Малик согласился платить империи за каждый день тысячу номизм, одного коня, одного раба, а также делить поровну взимаемую с Кипра, Арменин и Иверни дань. Феофан далее пишет: «Император отправил людей и взял мардаитов, которых было 12 тысяч человек. Этим он сокрушил Ромейское государство, ибо все населенные ныне [т. е. к началу IX в.— Р. Б.] арабами пограничные города, от Монсуестии до Четвертой Армении, из-за набегов мардантов были небезопасными и безлюдными. С роспуском [мардаитского войска] Романия потерпела от арабов страшные бедствия, и терпит их и поныне» (... хаі πέμψας ο βασιλεύς προσελάβετο τους Μαρδαίτας γιλιάδας ιβ'την Ρωμαϊκήν δυγαστείαν ακρωτηριάσας, πάσαι γαρ αι νον οἰκούμεναι παρά των 'Αράβων είς τα άχρα πόλεις από Μοψουεστίας χαί έως τετάρτης 'Αρμενίας ανίσχυροι χαί αρίκητοι ετύγχανον διά την εφοράν των Μαροαϊτών ων παρασταλέντων, πανδεινα κακα πέπονθεν ή Ρωμανία οπό των 'Αράβων μέχρι τοῦ νῦν)4.

Интересно отметить, что отозванную из Ливана тагму мардаитов император Юстиниан II принял собственнолично в Армении, прибыв туда специально с этой целью. Вновь подчеркивая отрицательные для Византии последствия этого шага, Феофан пишет, что этим Юстиниан

<sup>1</sup> В греческом тексте "Мардаїтаї", где "-аїтаї"—суффикс, указывающий на место происхождения. Отметим, что из современных Феофану византийских писателей мардантов знает патриарх Никифор. Он не дает их имени, а просто называет «гоплитами» ("тижеловооруженными воинами»). См. "Nicephori archiepiscopi Constantinopolitani Opuscula historica", ed. C. de Boor, Lipsiae, 1880, p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Theophanis Chronographia", rec. C. de Boor, vol. I, Lipsiae. 1883, p. 355. <sup>8</sup> Tam жe, c. 363.

<sup>4</sup> Там же.

разрушил защищающую империю «медную стену» (καὶ έλθων ο βασιλεύς εις 'Αρμενίαν έχεῖ έδεξατο τους έν τῶ Λιβάνω Μαροαΐτας χάλχεον τεῖχος διαλύσας.)5.

Из вышесказанного становится ясным, что в годы царствования Константина IV и в первые годы правления его сына Юстиниана II в составе византийской армии служила состоящая из воинственных, скорее всего наемников, тагма (чатра) пограничников, называемых мардаитами. Как мы убедились из вышеприведенных данных Феофана, главной обязанностью мардаитов была защита южных границ империи, более конкретно — территории, простирающейся от Мопсуестии в Киликии до Четвертой Армении. Им вменялось в обязанность препятствовать арабам селиться в этих местах. Для защиты интересов Византии отдельные отряды мардаитов могли быть отправлены и в другие регионы империи, как это случилось в 677 г. Если иметь в виду характеристику, данную мардаитам византийским хронистом («медная стена»), то становится ясным, что они были воинственными и весьма надежными бойцами, о чем свидетельствует и настойчивость халифата любой ценой избавиться от их присутствия у своих границ.

Из сообщений Феофана можно прийти и к другим выводам: во-первых, о том, что до отправления тагмы мардаитов в Ливан они защищали границы Византии в Верхней Месопотамии (Четвертой Армении) и, разумеется, в предшествующую их вторжению в Ливан эпоху; во-вторых, о том, что не все мардаиты были отправлены в Ливан. Другие их части оставались защищать южные границы Византии, ибо с роспуском тагмы мардаитов Ливана граница Византии в Четвертой Армении не могла стать уязвимой. Мы считаем, что в мирном договоре 688 г. имелись в виду мардантские полки вообще, а не только служащие в Ливане. Предложение Феофана "ΐνα ο βασιλεύς παύση το τών Μαρδαϊτών τάγμα έν του Λιβάνου και διακωλύση τας έπιδρομάς αὐτῶν" мы интерпретируем именно так: чтобы император 1) распустил тагму мардаитов Ливана; 2) запретил набеги мардаитов вообще (и не только ливанских). Марданты скорее всего были христианами монофизитского толка. Об этом свидетельствуют данные Феофана, согласно которым в Ливане местные христиане находили у мардаитов убежище, наверное не от гонений арабов (об их преследованиях говорить еще рано), а от травли православного клира. Как известно, монофизиты, особенно этих районов, терзаемые ортодоксами-диофизитами, на первых порах завоеваний арабов, считали последних даже своими избавителями.

Кроме Фесфана о мардаитах пишут также арабские и сприйские средневековые авторы. Ученые считают, что «аль-Джараджима», упомянутые Балазури, Масуди, Табари, Ибн аль-Асиром и другими и есть мардаиты. Их локализуют между Байасом (севернее Александретты, до подножия горы Аманос) и Букой (северо-западнее Антиохии до подножия Тавра).

Из сирийских авторов мардаитов упоминает Михаил Сириец. Остановившись на событиях 9-го года правления императора Константина IV (т. е. 676/677 г.), он пишет, что тогда вступили в горы Ливана ромен, которых называют «маридайе» (мардаиты), или «лифуре». Историк далее пишет, что жители Сирии именуют их Гаргумайе. Завоевав территорию от галилейских гор до Черной горы, они стали заниматься

<sup>5</sup> Там же, с. 364.

грабежом, поскольку были отправлены ромеями именно для этой целив. То же самое пишет и Бар Эбрей, добавляя, что их отправил император Константин. Рассказывая о халифе Абд аль-Малике, Михаил Сириец пишет, что он пожелал установить мир в своей стране, избавить терзаемых мардаитами Ливана людей, поэтому он вошел в перстоворы с византийским императором Юстинианом II. Последний согласился заключить мир на десять лет, отозвать мардаитов из Ливана, воспрепятствовать их грабительским набегам на арабов. Взамен этого Абд аль-Малик платил Византии за каждый день тысячу номизм, одного коня и одного раба. Согласно договору Кипр должен был находиться под владычеством ромеев и арабов, а взимаемые с острова налоги полагалось делить между двумя государствами поровну. Армения, Иверия и Арзон (Арзанена), северная часть Мидии, т. е. Атропатена, оставались под господством Византии. Император должен был вывести мардаитов из Ливана в пределы империи. Их число, согласно Михаилу Сирийцу, было 12 тысяч человек.

Как видим, данные Феофана и Михаила Сирийца в общем совпадают. Разница лишь в том, что, согласно тексту мирного договора в Хронике Михаила Сирийца, Армения, Грузия, Арзанена и Атропатена находились всецело под византийским господством, в то время, как по Феофану налоги Армении и Иверии должны были делиться между двумя государствами. А в остальном рассказ обоих авторов совпадает.

С каких пор мардаиты служили Византии? Как уже отметили, они и до 677 г. охраняли границы империи в Верхней Месопотамии (Четвертой Армении). Защитой этого региона империя была обеспокоена еще со времен византийско-персидского (чтобы не сказать римско-персидского) противостояния. Из данных Прокопия Кесарийского известно, что в предшествующую Юстиниану I эпоху Четвертую Армению защищали местные военные силы армянских феодалов-нахараров, называемые в византийских (и в армянских тоже) источниках сатрапами. При Юстиниане I (527—565 гг.) военные подразделения армянских нахараров были распущены и заменены византийскими<sup>10</sup>, но неизвестно, какими именно.

Кто же такие мардаиты, защищавшие в VII в. территории, принадлежащие столетием раньше армянским феодалам и охраняемые их же местными войсками? В истории Византии, пожалуй, мало таких, покрытых пеленой загадочности, проблем, как проблема мардаитов. Ими интересовались и интересуются не только византиноведы, но и арабисты, сириологи. Ими не занимались только арменоведы, хотя, как мы убедимся далее, именно они и могли разрешить их загадку.

Все исследователи единодушны в том, что мардаиты — христианское племя, но дальше констатации этого факта они не пошли. Если не считать греческих византиноведов К. Сафу и К. Амантоса, никто не попытался докопаться до их предыстории. Нужно, однако, отметить, что Феофан говорит не о племени мардаитов, а о части (татра), состоящей

<sup>6 &</sup>quot;Chronique de Michel le Syrien", Patriarche jacobite d'Antioch (1166—1199), editée pour la première fois et traduite en français par J. В. Сhabot, t. II, Paris, 1901, р. 455 (в дальнейшем: Michel le Syrien).

Bar Hebraeus, ed. Wallis Budge, p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Michel le Syrien, t. II, p. 469.

Proc., De aedificiis, III, 1. О них см.: К. Güterbock, Romisch-Armenien und die römischen Satrapien in 4 bis 6 Jahrhundert, Wien, 1914.

<sup>10</sup> Proc., De aedificiis, III, 1.

из воинов, которые, разумеется, могли принадлежать (и принадлежали) определенному племени, известному как племя мардантов. Один из наиболее ранних исследователей, Лебо, слово «марданты» считает арабским, которое переводит как «rebelles» («мятежник», «бунтовщик»), а мардаитов отождествляет с маронитами<sup>11</sup>. С ним не согласен Сен-Мартен, издатель «Истории» Лебо, который далее пишет, что мардаиты не местные (ливанские) жители12. Эд. Дюлорье, издатель франнузского перевода отдельных отрывков древнеармянского перевода «Хроники» Михаила Сирийца, мардаитов также отождествляет с маронитами. Что касается имени мардаитов, то он его считает словом арабским — marid («бунтовщик») 13. Греческий медиевист К. Сафа находил «предков» мардаитов в районе горы Тавр еще во времена Юстиниана I и считал, что византийцы их называли апелатами (это слово он переводит как «негодяи», «грабители»), а сирийцы и арабы — мардаитами (и объясняет: т. е. бунтовщики, по-турецки — зорба) 14. Интересна мысль Сафы о том, что мардаиты существовали еще во времена Юстиниана I, но отождествлять их с апелатами нет оснований. Апелаты эпохи Юстилиана, как видно из законодательства императора и более поздних законодательных памятников<sup>15</sup>, это угонщики скота<sup>16</sup>, а марданты охранявшие границы империи регулярные военные части. Отметим, что арабы и сирийцы в VI в. мардаитов еще не знали.

Заслуживает внимания мысль о том, что мардаиты имели отношение к воинственному племени мардов, проживающему в Древнем Иране и упомянутому античными авторами. Эту мысль, принятую и греческим историком К. Папарригопуло<sup>17</sup>, отверг его соотечественник П. Каролидис. Дело в том, что Каролидис (как, впрочем, и Папарригопуло) мардов знал только на территории Древнего Ирана, он подчеркивал, что в источниках ничего не сказано об их переселении на греческие земли, и что само название «мардаиты» — арабского происхождения<sup>18</sup>.

Английский византиновед Бьюри принимает выводы Сафы о тождестве апелатов и мардаитов, а нх имя переводит как «rebels» («грабители»). Бьюри находит, что мардаиты постоянно усиливались и умножались за счег славян и сирийцев, хотя об этом нет сведений. Английский ученый мардаитов считает христианами-монофелитами<sup>19</sup>. Изда-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> "Histoire du Bas-Empire par Lebeau". Nouvelle édition... par M. de<sup>5</sup> Saint-Martin, t. XI, Paris, 1830, p. 431 sq.

<sup>12</sup> Там же, с. 436, прим. 1.

<sup>13 &</sup>quot;Extrait de la Chronique de Michel le Syrien", traduit de l'arménien par Ed. Dulaurier, Paris, 1849, p. 108.

<sup>14</sup> Κ. Ν. Σάθα. Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, τόμος Β΄, Έν Βενετία, 1873, σελ. μέκεξ.

<sup>15</sup> Digesta, XLVIII, 14, Ecloga. XVII, 13, Prochiron, XXXIX, 56, Epanagoge, X L 73, Basilica, LX, 25, 4 (см. А. Я. Сыркин, Поэма о Дигенисе Акрите, М., 1964 с. 153, прим. 47, 48. См. также: "Digenes Akrites", edited with an introduction Translation and Commentary by John Mavrogordato, Oxford, 1956, p. XXXVII).

<sup>16</sup> Апелаты византийского эпоса о Дигенисе Акрите, вопреки мнению К. Сафы, ничего общего с апелатами VI в. не имеют.

<sup>17</sup> Κ. Παπαρρηγόπουλος, 'Ιστορία τοῦ 'Ελληνι ποῦ ''Εθνους, ἐπδοσις ἔπτη, 'Αθήνα, 1932, τομ. Γ΄, μέρος Α΄, σελ. 248.

<sup>18</sup> Там же, с. 246—248. См. также: П. Καρολίδης, Περὶ τῆς ἐθνικῆς καταγωγῆ-τῶν 'Ορθοδοξων γριστιανῶν Συρίας, Παλαιστίνης καὶ Μεσοποταμίας, 'Αθῆναι, 1909, σελ. 351—353 ι

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> J. B. Bury, A History of the Later Roman Empire from Arcadius to Irene (395 a. D. to 800 a. D.), vol. II, London, 1889, p. 312, 321.

тель сирийского текста «Хроники» Михаила Сирийца и переводчик его на французский язык Ж.-Б. Шабо без колебаний имя «Maridayé --Мароаїтац» считает арамейским и переводит как «мятежник», «бунтовщик». Он справедливо отвергает мысль о том, что мардаиты имеют отношение к «ранним» маронитам. Объяснение Шабо наименования «лифуре», выступающего в качестве «синонима» мардаитов, звучит неубедительно. Не находя ничего похожего в сирийском, он «лифуре» про-"Хафира" — «трофеи». с греческого слова подразумевая «praedones» — грабители. Что касается другого наименования мардаитов -- «гаргумайе», данное им жителями Сирии, Шабо объясняет его «inverecundi, impudentes», т. е. «бесстыдные», «бессовестные», «наглые»20. Посему имя «марданты» он считает не самоназванием интересующего нас племени, а скорее всего бранной кличкой, данной им их врагами, поскольку вряд ли люди именовали бы себя наглыми, бесстыдными, бессовестными и т. п.

Согласно Ю. Кулаковскому, мардаиты «... с давнего времени были расквартированы в горах Ливана... Главное ядро мардаитов составляли потомки тех воинов, которые числились некогда в старых имперских полках, расквартированных в горах Ливана и имевших там свою оседлость»<sup>21</sup>. Специальную статью мардаитам посвятил греческий византинист К. Амантос. Он считал их партизанскими частями, а их наименование — словом арабским, означающим «бунтовщик» (аутактях). Амантос находит, что мардаиты частично греки и не только сирийцы, как полагал Ш. Диль<sup>22</sup>. К. Амантос, как и К. Сафа, ищет предшественников мардаитов в Византии в эпоху Юстиниана I. Основываясь на упоминании Прокопия Кесарийского о византийских «воинах в Лива- $\mathrm{He}^{23}$  ( $\mathrm{ta}$   $\mathrm{e}$   $\mathrm{h}$   $\mathrm{h}$ горы и в прошлом охранялись, и не исключено, что от этих стражей и происходят первые мардаиты<sup>24</sup>. Согласно А. Васильеву, мардаиты проживали в сирийском Ливане много раньше второй половины VII в., т. е. он их считал местным племенем, а их название переводил как «rebels», «apostates», «bandits». Они были организованы в армии и служили в указанных местах для Византийской империи защитной стеной. После завоевания Сирии арабами, мардаиты двинулись на север, к арабо-византийским границам, и своими постоянными набегами причиняли арабам много неприятностей<sup>25</sup>. Э. Хонигман<sup>26</sup> и повторяющий его Г. Острогорский<sup>27</sup> считают мардантов христианским племенем грабителей, проживавшим, до их переселения Юстинианом II, близ горы Аманос.

<sup>20</sup> Michel le Syrien, t. II, p. 455, n. 5.

<sup>21</sup> Ю. Кулаковский, История Византии, т. III (602—717), Киев, 1915, с. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ch. Diehi, Byzance, Grandeur et Décadence, Paris, 1930, p. 76 (автору недоступно).

<sup>23</sup> Proc., De Bello Persico, I, 13, 5; II, 16, 17.

A. A. Vasiliev, History of the Byzantine Empire, Madison, 1952, p. 215.
 E. Honigmann, Die Ostgreuze des Byzantinischen Reiches, Bruxelles.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> E. Honigmann, Die Ostgreuze des Byzantinischen Reiches, Bruxelles, 1961, S. 41.

<sup>27</sup> G. Ostrogorsky, Histoire de l'État Byzantin, Paris, 1956, p. 162.

О мардаитах довольно подробно сказано арабистами Ламменсом и Канаром<sup>28</sup>. Оба, основываясь на данном им арабами имени — Джараджима (ед. число — Джурджумани) и на сведениях Якута, мардаитов считают жителями находящейся к северу от Антиохии местности Джурджума, имеющей отношение к области Гургум в районе Мараша, или же селению Джорджум на дороге Алеппо — Александретта. Многие исследователи считают мардаитов горцами Аманоса, которыми руководили византийские военачальники<sup>29</sup>. Подробнее на них остановился греческий византинист А. Стратос в своей шеститомной работе, посвященной истории Византии в VII в. Он в основном повторяет мнение Шабо о том, что «Магіdayé» — означающее повстанца арамейское слово, что «синоним» мардаитов «лифуре» происходит от греческого "лафира", которое, согласно ему, означает «грабитель» 30, что даиты с маронитами ничего общего не имеют. Со своей стороны. Стратос пишет, что марданты не этноним, а название партизанских частей, которое со временем стало обозначать храбрых пограничников<sup>31</sup>.

Проблемой мардаитов заинтересовались и советские исследователи. Согласно М. В. Левченко, мардаиты — это «сирийцы, не мирившиеся с арабским владычеством», которые «... укрепились в Ливане и, поддерживая византийское правительство, создали для калифата очень серьезную опасность»32. Арабист Е. А. Беляев мардантов считает горцами «неизвестного происхождения, которые, будучи христианами, сражались на стороне Византии в период арабских завоеваний в Малой Азии. В 60-х годах VII в. они проникли (откуда? — Р. Б.) в наименее доступные районы горного Ливана и поселились там». Согласно Е. А. Беляеву, мардаиты были независимы от Византии и в начале VIII в. часть их выселилась в византийские пределы, а остальные слились с ливанскими христианами-маронитами<sup>33</sup>. О мардаитах написано и в трехтомном коллективном исследовании «История Византии». Г. Л. Курбатов согласен с теми, кто мардаитов считает местным племенем, а не воинской частью византийской армии. Он пишет, что «... на границах Малой Азии и Сирии, в горах Ливана, жило многочисленное племя мардаитов». Такого же мнения З. В. Удальцова, которая указывает, что марданты - горное племя, проживающее в пределах халифата и подвластное ему. Согласно же М. Я. Сюзюмову, христиане-мардаиты жили в горах Ливана<sup>34</sup>.

Самое уязвимое в вышеприведенных мнениях ученых то, что они считали мардантов горцами Ливана, местным племенем этой страны. Но Феофан ничего подобного не писал. Он писал о вторгшихся (εἰσῆλ-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> H. Lanimens, Études sur le règne du calife Omaiyade Mo'āwiya Ier, Mélanges de la Faculté Orientale de l'Université St. Joseph de Beyrouth, I, p. 14—22. См. и его статью («Mardaîtes») в первом издании «Энциклопедии Ислама», а также статью М. Канара «Djaradjima» во втором издании энциклопедии, т. II, с. 468—469).

 $<sup>^{20}</sup>$  Библиографию см. в кн.: А.  $\Sigma$  тратов. То Виζачтиом отом Z' аймма, торос E', ' $\Lambda \delta \eta$ маг, 1974, одд. 49, ύποσ. 193.

<sup>30</sup> Слово "λαφυρα" означает "добыча", "награбленное" и никак не может иметь значения "грабитель".

<sup>31</sup> А. Στράτου, указ. соч., с. 48.

<sup>32</sup> М. В. Левченко, История Византии, М.—Л., 1940, с. 111.

<sup>33</sup> Е. А. Беляев, Арабы, ислам и Арабский халифат в раннее средневековье, М., 1966, с. 180—181.

<sup>34 «</sup>История Византии», т. I, М., 1967, с. 74, 372; т. II, с. 42.

воу) в 6169 г. (677 г.) в Ливан мардаитах, о полке (татра) мардаитов в Ливане, который, числом в 12 тысяч человек, в 6179 г. прибыл (скорее всего — возвратился) в Армению. Считая мардаитов местным племенем, исследователи не отвечали на вопрос, как могло жившее в горах Ливана племя воспрепятствовать арабам селиться в Четвертой Армении, охранять (в Ливане!) границы Византии в Четвертой Армении. И как могла Византия «распустить» все племя мардаитов в Ливане. если оно там действительно существовало. На эти вопросы византиноведы (да и арабисты, и сириологи) не давали ответа, да и не могли дать, поскольку имеющнеся в их распоряжении источники не предоставляли этой возможности. Исследователи и не подозревали, что мардаиты могли иметь какое-либо отношение к Армении. На эту мысль их не наводило ни то обстоятельство, что мардаиты охраняли южные гранины Армении (имеется в виду Четвертая Армения), ни то, что они христиане монофизитского толка, ни то, что распущенные полки ливанских мардантов император Юстиниан II принял именно в Армении, откуда они скорее всего и были отправлены в Ливан.

Итак, пора обратиться к «предыстории» мардаитов. Но прежде необходимо остановиться на этимологии их имени, которая и откроет нам путь к выяснению этого вопроса. На наш взгляд, съвершенно правы те исследователи, которые имя мардаитов связывали с «marid» (слово иранское (marəбa), перешедшее и в арамейский и арабский) 35, означающим «убийца», «грабитель» и т. п. Но, к сожалению, дальше этого они не пошли. Им осталось неизвестным объяснение В. Гейгера, согласно которому "тагъов" (подобно слову «курд») — бранное прозвище, перешедшее, как он полагал, в этноним разбойничьего иранского племени, известного в источниках как «марды» 36. Гейгер, наверное,

мардантов не знал.

Мы считаем, что мардаиты, бесспорно, имеют отношение к племени мардов, но не к проживавшим в Древнем Иране своим предкам, а к тем мардам, которые еще в древности обосновались в Армении и были арменизированы. О существовании мардов в Армении свидетельствуют между прочим и названия двух кантонов древней Армении — Мардастан и Мардали, означающие соответственно «Страна мардов» и «Марды». Забегая вперед отметим, что после раздела Армении в 387 г. между Сасанидским Ираном и Восточно-римской империей Мардали вошел в состав империи, в то время как Мардастан остался в персидской части Армении. Когда в 591 г. Армения была вновь разделена между этими двумя великими державами, Мардастан, как и прежде, остался в пределах Сасанидского Ирана, а в интересующую нас эпоху — Арабского халифата. Что касается кантона Мардали, то он продолжал находиться в пределах Византийской империи.

<sup>35</sup> См. Christian Bartholomae, Altiranisches Wörterbuch, Berlin, 1961 S. 1150; "A compendious Syriac Dictionary", ed. by J. Payne Smith, Oxford, 1957, p. 299: «Арабско-русский словарь», сост. Х. Қ. Баранов, М., 1957, с. 956.

Здесь нелишне, основываясь на данных античных авторов, проследить вкратие историю мардов<sup>37</sup>. Одним из древнейших писателей, упоминавшим племя мардов, был Геродот. В числе множества персидских племен он называет и мардов. Он их считает кочевниками. Марды были в войсках ахеменидского царя Кира при осаде персами города Сарды<sup>38</sup>. Далее племя мардов упоминает Ксенофонт. Он пишет, что на той стороне реки Кентрит (приток Тигра, ныне Бохтан), т. е. на территории Армении, лежащей к югу от озера Ван, греки увидели «вооруженных всадников, готовых, по-видимому, помешать переправе, а также пехоту, выстроенную на холмах выше всадников, с целью воспрепятствовать вторжению эллинов в Армению. То были наемные войска Оронта и Артуха, марды и халдеи»39. Страбон, основываясь на данных Эратосфена, пишет, что на берегу Каспийского моря живут марды40. Географ мардов упоминает снова в числе бродячих и разбойничьих горных народностей в Персиде, как и мардов, проживающих в его время в Армении ( ( ( ( α ) ο ) εν τη Αρμενία μέχρι νον όμωνομως [ т. е. Μαρόοι ] προσαγορευόμενοι της αὐτῶν εἰσίν ιδέας). Разбойничий нрав мардов Страбон подчеркивает и далее42.

Воинственный характер мардов отмечен и в связи с событиями времен армянского царя Тиграна II (95—55 гг. до н. э.). Плутарх рассказывает, что в 68 г. до н. э. Тигран II выставил против набегавшего на Арташат Лукулла многочисленную конницу, впереди которой стояли конные стрелки мардов и копьеносцы-иверы. На них именно возлагал свои надежды армянский царь<sup>43</sup>. Марды в армии Тиграна II, наверное, служили в качестве наемников. Воинственных и разбойничьих мардов упоминает и Тацит. Он пишет, что Корбулон (преемник Лукулла), отступая из Арташата, вступил в пределы разбойников мардов, которые напали на него<sup>44</sup>.

<sup>37</sup> О мардах см. статью Вейсбаха "Мароог" В "Paulys Realencyclopādie der Classischen Altertumswissenschaft", Bd. XIV 2, Stuttgart, 1966, col. 1648—1651. О мардах в Армении см.: Ч. Г. Чир пий рий, Гирпфер Чинщисрифиблий (Пинин-рийши прифиблифир (Далее—172), 1971, № 3, 52 49—60); Г. Гий р бүрий, Гирпфер 2 ри 2 и шиншишин (ПР2, 1976, № 1, 1, 203—208);

<sup>28</sup> Геродот, І, 125, І, 84.

<sup>39</sup> Ксенофонт, Анабазис, кн. IV, гл. IiI, 3—4. Й. Маркварт (J. Markwart, Die Entstehung und die Wiederherstellung der armenischen Nation, Poisdam, 1919, S. 24: См. 4. Гийн үрий, Брир, 6. И. Брий, 1977, 42 74), находит, что вышеупомянутые марды были наемными войсками, как и халдеи, следовательно, они были свободными и независимыми, как и халдеи. О мардах-наемниках см.: Г. А. Тирацян, Некоторые аспекты внутренней организации армянской сатрапии (ФР2, 1972, № 2, 42 110—111).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Страбон, География, кн. XI, гл. VI, 1.

<sup>41</sup> Там же, кн. XI, гл. XIII, 3, 6.

<sup>42</sup> Там же, кн. XV, гл. III, 1.

<sup>43</sup> Plut. Luc. 31: "πολλοί γαρ ήσαν Ιππεῖς καὶ λογαύες αντιπαρατεταγμένοι, προ ο αὐτων Ιπποτοξόται Μαροοι καὶ λογχοφοροι "Ίβηρες". Ср. Н. Адонц, Армения в эпоху Юстинана, СПб., 1908, с. 416—417; Я. А. Манандян, Тигран Второй и Рим, Ереван, 1943, с. 152. Согласно данным Плутарка, марды в качестве наемников служили и Риму. См. Plut. Ant., XLI, XLVII, XLVIII.

<sup>44</sup> Тацит, Анналы, XIV, 23: "Corbulonem fines suos praegredientem incursavere Mardi latrociniis exerciti contraque iurumpentem montibus defensi".

Итак, по данным Страбона и Тацита ясно видно, что во времена Тиграна II марды уже проживали в Армении, занимали территории, которые позже у армян назывались Мардастан и Мардали, т. е. «Страна мардов» и «Марды» 45. Вот вкратце о мардах в Армении в античное время. Пора перейти к вопросу об их местопребывании в Армении, т. е. к кантонам древней Армении Мардастан и Мардали.

Согласно армянской географии VII в., марзпанская (т. е. находящаяся в пределах Сасанидского Ирана) Армения распадалась на три большие области — Айрарат, Туруберан и Васпуракан. Мардали<sup>48</sup> входил в состав второй, центральной области Туруберан и занимал истоки Аракса на северных склонах Бингёла<sup>47</sup>. Из данных армянского писателя X в. Ухтанеса, а также арабской версии Агафангела видно, что уже в IV в. Мардали имел епископа, что подтверждается и сведениями соборных актов 451, 505 и 555 гг. В указанных соборах присутствовали и епископы Мардали<sup>48</sup>. Марды Мардали, по предположению Н. Адонца, происходят от тех мардов, которые вместе с халдеями набросились на воинов Ксенофонта на реке Кентрите. Вместе с халдеями они, вероятно, передвинулись на север и заняли местности, которые назывались соответственно Мардали и Халдия<sup>49</sup>. Кантон Мардастан Гюбшманн<sup>50</sup> и Адонц<sup>51</sup> локализуют на севере Васпуракана, от озера Арчак до Артаза. Марды здесь появились позднее и со стороны Ирана<sup>52</sup>.

<sup>45</sup> Ср. Н. Адони, Указ. соч., с. 417. И. Маркварт и Я. Манандян находят. что Корбулон не прошел через Мардастан, страна мардов, через которую он прошел, находилась к северо-востоку от Тарона (J. Markwart, Die Entsehung, S. 23; . Пийний драй, от 1, 1, 1, 1, 1, 1, 331).

<sup>46</sup> Н. Адонц, \*ali в топониме Мардали считает флексией, по сему Мардали означает Мард-ская область (см. Н. Адонц, указ. соч., с. 56). Не исключено, что -ли в этом топониме является окончанием множественного числа (ср. Г. А. Меликишвили, Урартские клинообразные надписи, М., 1960, с. 52). По сему Мардали должно было обозначить «марды» (т. е. «страна мардов». Ср. у Птолемея, у которого этноним "Мардог" выступает как топоним: "'Απ'ανατολών δὲ τῶν Τίτριδος ποταμού πητών η τε Βατραυανδηνή καὶ οπ' αὐτην η Γορύνηνη, ης ανατολικώτερα η Κωταία και ὑπ'αὐτην Μαρδοι" (apud: N. Adontz, Armenia in the Period of Justinian. Translated with partial revisions, a bibliographical note and appendices by Nina Garsoïan. Louvain, 1970, р. 114\*—115\*). Армянское окончание именительного падежа множественного числа (-ы) носят множество армянских топонимов, например: Абелеанк, Андзевацик, Бзнуник, Габелеапк, Хорхоруник, Авнуник, Палуник, Рштуник и др., которые в то же время являются названиями нахарарских родов.

<sup>47</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 314.

<sup>48 «</sup>Ուխտանէս եպիսկոպոս Պատմութիւն հայոց», Վաղարչապատ, 1871, էլ 100 г Н. Адонц, указ. соч., с. 327, 329—331.

<sup>49</sup> Н. Адонц, Указ. соч., с. 417, прим. 5. К этнониму «марды» имеет, наверное, отношение и название горы Мерд в Тароне, которую Н. Адонц отождествлял с горой Марута армянского эпоса о Давиде Сасунском (см.: N. A d o n t z. Les fonds historiques de l'épopée byzantine Digénis Akritas, Études Arméno-Byzantines, Lisbonne, 1965, р. 31). Гора Мерд упомянута в дошедших до нас огрывках приписываемого арабскому историку Вакиди (748—823 гг.) утерянного труда о завоевании арабами Месопотамии и Армении. Тарон—тот же Туруберан, один из кантонов которого—Мардали.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> H. Hübschmann, Die altarmenischen Ortsnamen ("Indogermanische Forschungen", Bd. 16, 1904, S. 239).

<sup>51</sup> Н. Адонц, ужаз. соч., с. 316.

<sup>52</sup> Там же, с. 417, прим. 5.

Мардастан также, согласно соборным актам вышеупомянутых соборов, имел епископа $^{53}$ .

Обосновавшись в Армении, марды со временем слились с армянами, хотя долгое время продолжали носить свое племенное название<sup>54</sup>. Они стали играть заметную роль в военной и политической жизни страны. Марды и другие пришлые племена уже при Тигране II дали начало очень важным нахарарским фамилиям<sup>55</sup>, которые отличились и в государстве армянских Аршакидов (66-428 гг.). Одна из самых важных функций находилась в руках представителей племени мардов56, глава которых именовался «бшрущьи-mardpet», т. е. «глава мардов». Должность мардпета впоследствии превратилась в родовой титул и род мардпетов и их владения именовались Мардпет-акан, т. е. Мардпетские<sup>57</sup>. Нужно отметить, что хотя «mardpet» в армянских источниках раннего средневековья упоминается довольно часто, марды, как племя, не встречаются, быть может из-за того, что уже слились с армянами, или же потому, что у армян племенное название мард (фирп) ассоциировалось с существительным мард (бирд), означающим «человек». Но не приходится сомневаться, что марды к этому времени еще были, иначе существование их главы — мардлета — было бы немыслимо. Что касается кантонов Мардастан и Мардали, то они упоминаются довольно часто и в намного более поздних источниках.

Обратимся к должности мардпета<sup>58</sup>. Мардпет был видной фигурой при дворе армянских Аршакидов. Об этом свидетельствуют многие источники и в первую очередь «История» Агафангела. Мардпет был после царя третьим лицом в государстве. Тиридат III (298—330 гг.), пишет Агафангел, «... собрал главных из нахараров и правителей областей<sup>59</sup>. Первый — князь Ангелены, второй — князь Арзанены, т. е. великий бдешх, третий — князь должности мардпетства...»<sup>60</sup>. В списке Агафангела — шестнадцать должностных вельмож. Мардпет часто упоминается с прозвищем hAйр (отец, т. е. hAйр мардпет). Таковым он считался по отношению к аршакидскому царю, «Отец царя»<sup>61</sup>. По сему

<sup>53</sup> Там же, с. 330-331.

В Армении проживают армяне, которых до сих пор называют «зок». Ученые в этом имени усматривают этноним «сак». Саки обосновались в Армении в VII в. до н. э.

<sup>55</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 416.

<sup>56 «</sup>История Армении Фавстоса Бузанда», пер. М. А. Геворгяна, Ереван, 1953, с. 159.

<sup>57</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 417.

<sup>58</sup> О мардпете см. подробнее: J. Markwart, Südarmenien und die Tigrisquellen nach griechischen und arabischen Geographen, Wien, 1930, S. 58—70; Հ. Մ ա- և ա և դ լ ա և, Ֆեոդալիզմը Հիև Հայաստանում (Արջակունիների ու Մարդպանության շրջան), Երևան, 1934, էջ 63—67:

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Ср. византийск. "βασιλεοπάτωρ", хотя Стилиан Зауца был назван так потому. что он был тестем Льва VI.

его должность именовалась «հшլրութիւն մարդպետութիան»68 (дословно: "отцовство мардпетства") или же «вы вырущыми выгов ("великое мардпетство") в он сам трешти бырдыны бырдыны ("князь мардпетства") в нли же ство рарши бырдыны вышь ("великий князь мардпетства")<sup>85</sup>. Мардпетство, т. е. должность мардпета, в ранних источниках считается «прошири перрибов (оффилом византийских источников, по сегодняшней терминологии-министерство). Мардпет был советником царя, ведал его двором, имениями, сокровищницей. Он был заинтересован в мощном централизованном государстве, в сильной царской власти. Мардпет принимал участие в избрании католикоса, и, если судить по враждебным по отношению к мардпетам высказываниям армянских писателй раннего средневековья, принадлежащих главным к духовенству, можно прийти к выводу, что мардпеты были в оппозиции к церкви67. Мардпеты играли большую роль и в армии аршакидского государства. У них было специальное воинское подразделение, которое армянский историк конца V в. Лазар Парпеци называет «полки из войск мардпетаканской конницы» (« дай др р доршув в шрущьтивий шірпі дря войска принимали участие в восстании армян во главе с Варданом Мамиконяном против Сасанидов в 451 г. Но главной обязанностью этих войск была защита границ аршакидского государства, т. е. они представляли собой пограничные войска. Известен, например, мардпет Глак, «... который был назначен правителем пограничной обла-(«ишелишициц»). Как пишет Н. Адонц, «... обязанность охранять царские укрепления, т. е. estage, у армян лежала на известной фамилии. подобно другим наследственным званиям. Охрана и надзор за царскими икреплениями в Софене и Ангелене были вверены князьям Мардпет» 70.

На фоне вышесказанного приобретает особое значение название одной крепости в данном регионе, упомянутой римским историком IV в. Аммианом Марцеллином. Он ее именуст «Магіde»<sup>71</sup>. Как мы убедимся далее, она носит имя племени мардов, которые, по всей вероятности, ее и построили и охраняли.

Отметим здесь, что Софена и Ангелена — кантоны Четвертой Армении, которая и после падения царства армянских Аршакидов в 428 г. была независимой в составе Византии и имела свои собственные национальные вооруженные силы. Как пишет Прокопий Кесарийский, войска нахараров-сатрапов Четвертой Армении состояли не из ромеев, а из ар-

<sup>62 «</sup>Филимпир Рисций динити Ящий Лимбий Билав», U. Поширринда, 1883, 1. 180: В рус. пер. М. А. Геворгяна («История Армении Фавстоса Бузанда», с. 148) упрощено— «должность Айра Мардпета».

<sup>63</sup> сф ш и ш п и р Ристина дину и дину динина билидо, 42 40. В рус. пер (с. 39) упрощено—великий Мардпет.

<sup>64 «</sup>Фысимпиի Բուզանդացւոյ Պատմութիւն հայոց», էջ 39։

<sup>65</sup> Там же, с. 60-61.

<sup>66</sup> Там же, с. 173.

<sup>67 «</sup>История Армении Фанстоса Бузанда», с. 90.

<sup>68 «</sup>Ղազարայ Փարպեցույ Պատմութիան հայոց», Տփղիս, 1904, էլ 64, 162։

<sup>69 «</sup>История Армении Фавстоса Бузанда», с. 156.

<sup>70</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 470 (подчеркнуто нами. — Р. Б.).

<sup>71</sup> Amm. Marc., XIX, 9, 4 (... regionumque Mesopotamiae gnarum, per Izalam. montem, inter castella praesidiaria duo Mari de et Lorne introiturum, Nisibim occulta dimisit").

мян<sup>72</sup>. Такое положение в Четвертой Армении просуществовало до реформ Юстиниана I, когда армянские войска сатрапов были распущены

и заменены византийскими, неизвестно какими<sup>73</sup>.

Итак, если при Аршакидах охрану Четвертой Армении осуществляло княжество Мардпетуни, с состоящим, скорее всего, из мардов войском, то не исключено, что марды могли и после падения династии Аршакидов защищать эти границы, уже в качестве наемных пограничных войск византийского государства. Для этого немалую роль продолжала играть упомянутая выше крепость «Maride». Отметим, что она находилась в 15 км севернее главного оплота Византии в этих местах — крепости Дара. Дара была перестроена императором Анастасием в 507 г. и, согласно Прокопию Кесарийскому, представляла собой оплот империи. Случись с ней несчастье, то сотрясется все ромейское государство, писал историк<sup>74</sup>. Крепость «Maride» Аммиана Марцеллина была построена намного раньше Дары, и, наверное, тогда она играла ту же роль, что впоследствии Дара. Она часто упоминается в связи с персидско-византийской войной конца VI в.. Иоанн Эпифанийский пишет, что крепость эта находится в горах и своими жителями называется Мардес (.... ες τε φρούριον εν όρει χείμενον... Μαρόης υπό των ένοιχούντων ονομαζόμενον") 75. Ee упоминает Феофилакт Симокатта ("η του Μαροιος φρουρα<sup>78</sup>, το Μαροης<sup>77</sup>, то Маровс") 78, "Армянская география VII в." « Гирть рирт» — "крепость Мардэ») 79, Георгий Кипрский и др. 80 И крепость Мардес, и оплот Дара, согласно составленному около 591/606 гг., т. е. в интересующую нас эпоху, трактату Георгия Кипрского, локализуются в Верхней Месопотамии<sup>81</sup>, которая называлась также Четвертой Арменией ("'Етаруіа Ме-

<sup>72</sup> Proc., De aedificiis, III, 1: Στρατιώτης δὲ Ρωμαΐος ούτε τῷ Αρμενίων βασιλεῖ ούτε σατράπαις ήμυνε πώποτε, άλλα τὰ πολέμια κατὰ μόνας αύτοὶ διφκούντο.

<sup>73</sup> Мы знаем, что Четвертая Армения до 701/702 г. находилась в составе имперни. Ее уступил арабам византийский полководец, скорее всего военный глава области, армянин Ваан (См. "Theophanis Chronographia", А. М. 6194). Значит, и к этому времени защита Четвертой Армении находилась в руках армян.

<sup>74</sup> Proc., De aedificiis, II, 1.

<sup>75</sup> Іоапп. Ерірh., frgm. 5 ("Fragmenta Historicorum graecorum", voi. IV. ed C. Müller, Paris, 1851, p. 275). Мардіє у Мепап d. Prot., fr. 60, и Мардіє у Про-копия Кесарийского ("De aedificiis, II, 4).

<sup>70</sup> Theophyl. Sym., 11, 2.

<sup>77</sup> Там же, II, 3.

<sup>78</sup> Там же, III, 11.

<sup>79</sup> Ս. Տ. Երեմյան, Հայաստանը ըստ «Աշխարհացոլց»-ի, Երևան, 1963, էլ 113։

<sup>80 &</sup>quot;Georgii Cyprii Descriptio Orbis Romani", edidit praefatus est commentario instruxit Henricus Gelzer Lipsiae, 1890, p. 46. См. также: Е. Honigmann, Le Synecdèmos d'Hieroklès et l'Opuscule gèographique de Georges de Chypre, Texte, Introduction, Commentaire et Cartes, Bruxelles, 1939, p. 64; Hamilton and Brooks, The Syriac Chronicle known as that of Zachariah of Mitylene London, 1899, VII, 6. Обстоятельную библиографию см. в статье Вейсбаха "Мардод" ("Paulys Realencyclopādie der Classischen Altertumswissenschaft", Bd. XIV, 2, col. 1648). Отметим, что на месте крепости Мардес находится теперь город Мердин в Турции.

<sup>81</sup> О ней см. N. A. Oikonomidès, Recherches sur l'histoire du Bas-Danube aux X<sup>e</sup> — XI<sup>e</sup> siècles: La Mésopotamie de l'Occident ("Revue des Études Sud-Est Euroréenes", t. III, 1965, № 1—2, p. 58—59).

σοποταμίας ανω ήτοι  $\overline{\Delta}$  'Αρμενίας")82. Значит они защищали Четвертую Армению, ту Армению, которую, согласно Феофану Исповеднику, защищали мардаиты ("εως τετάρτης 'Αρμενίας, ανίσχυροι καὶ αοίκητοι ἐτόγχανον οια την ἔφοδον των Μαρδαιτών )83.

В Четвертой Армении, кроме крепости Мардес, была еще одна, которая, бесопорно, носила племенное название мардов, название, свидетельствующее вместе с тем и о том, что она была построена именно мардами. Тот же Георгий Кипрский ее именует "Мертіхе́ртоν" (должно быть «Մարդիկիրա», или «Մարդակիրա», дословно: "строение мардов", "построенная мардами", ср. Ервандакерт, Тигранакерт и т. п.). Георгий Кипрский ее локализует в "другой Четвертой Армении" ('Етархіа  $\Delta$  'Арречіа алдува и упоминает сразу же после крепости Китарич (Кідаріζων), которая учеными локализуется на персидско-византийской границе, в кантоне hАштеанк (' $\Delta$  дослудуй) Четвертой Армении<sup>85</sup>.

Вернемся к феодальному роду Мардпетуни. К V в. в острой борьбе он был ликвидирован, но титул мардпета перешел к феодальному роду Арцруни, т. е. должность мардпета (разумеется, и марды), продолжали существовать. В упомянутом уже нами восстании армян против Сасанидов в 451 г. принимали участие и Арцруниды, князь которых Михр-Шапух, по данным Лазаря Парпеци, именовался мардпетом<sup>86</sup>. Отметим также, что в источниках епископ кантона Мартпетакан отождествляется с епископом Остана, или Сепухакана, т. е. с епископом Арцру-

нидов<sup>87</sup>.

Читателю уже очевидны выводы, к которым мы пришли. Мардаиты Феофана Исповедника — это состоящее из арменизированных мардов наемное войско, служащее Византии для защиты границ Верхней Месопотамии (Четвертой Армении) от арабов. Об этом свидетельствует не только тождество их имен — «мард-аиты» — «мард-ы», присущий обоим воинственный и разбойничий нрав, но и совпадение географического ареала, веками защищаемого мардами и мардаитами. Вдобавок ко всему сказанному отметим еще раз, что мардаиты — христиане-монофизиты, т. е. исповедывали христианство согласно преданиям армян.

Наше исследование было бы неполным, если бы не остановились еще на одном факте. Речь идет об одном названии, встречаемом в сочинениях двух армянских историков в связи с событиями в Армении, по времени в точности совпадающими со временем деятельности упоминаемых Феофаном мардаитов. Гевонд (VIII в.) пишет, что после упразднения империи Сасанидов, арабы в 653 г. напали на византийского военачальника Прокопия в армянском кантоне Коговит, в пределах Базудзора и Мардуцайка<sup>88</sup>. Из контекста ясно, что речь идет о топониме. Н. Адонц считал, что данный топоним состоит из Mardoiz пот. loci из

<sup>82</sup> E. Honigmann, Le Synecdèmos d'Hieroklès..., p. 64.

Theophanis Chronographia\*, p. 363.
 Georgii Cyprii Descriptio\*, p. 48.

<sup>85</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 22.

<sup>86 «</sup> Сш q ш р ш ј Ф ш р щ b g с п ј Ф ш пий п Ф р с п ј Ф ш пи в дон д. , 5 дон д. , 1904, г. 71. Ср. также Н. А д о н ц, указ. соч., с. 320.

<sup>87</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 335, 337.

<sup>88 «</sup>История халифов варданета Гевонда, писателя VIII в.», пер. с арм. К. Патканяна, СПб., 1862, с. 4.

mard, а флексия -айк придает ему значение nom. ethn: жители Мардопа. как hAйстанеайк и проч. Мардуцайк он отождествляет с упомянутым выше кантоном Мардастан<sup>89</sup>. На основе Мардуцайка он, вслед за К. Патканяном, решает и вопрос «топонима» Мардоцэк, встречающегося у Себеоса. Сообщив о заключенном между князем Теодоросом Рштуни и арабским халифом Муавией на двенадцатом году царствования византийского императора Константина (653 г.) мирном договоре, Себеос указывает, что «Все ромейские войска жаловались и обвиняли Рштунийского владельца (т. е. князя Теодороса Рштуни. – Р. Б.) и армян пред своим царем (т. е. Константином.— Р. Б.) за поражение при местечке Мардоцэк» 90. Так в переводе Ст. Малхасянца. Но в оригинале «... վший бшрпишоп пр вови р Сшроповий («... за удары, нанесенные (ромеям) мардоцэк-ами»). Это место «Истории» Себеоса стало камнем преткновения для всех имевших с ним дело. Т. Михрдатян91, первый издатель текста Себеоса, находил в нем искажение армянских слов «h вырыпідвыций» или «h вырывняций» (т. е. «от сражавшихся», «в бастионах» (!)), что справедливо было отвергнуто. Первый переводчик текста на русский язык К. Патканян данное место перевел «... за поражения, которые происходили в мардоцесе» ч под строкой дал следующее примечание: «Не знаем, что значит мардоцес — искаженнос слово, или собственное имя» 93. А в своем издании оригинала К. Патканян, отвергая объяснение Михрдатяна, писал, что мардоцес — это топоним. Свое мнение он обосновал вышеупомянутым местом «Истории» Гевонда<sup>94</sup>. Гюбшманн<sup>95</sup> и Маклер<sup>96</sup>, считая данное место в «Истории» Себеоса искаженным, пропускают его в своем переводе.

Кажется, данные Гевонда так убедительно говорят о Мардуцайке как о местности, топониме, что исследователи, и это естественно, стали «мардоцэк» Себеоса отождествлять с этим топонимом. Подробно на нем остановился Н. Адонц, который также Мардоцэк и Мардуцайк считал одной и той же местностью и, как уже отметили, отождествил с кантоном Мардастан. Замечание Н. Адонца об окончании -айк в имени Мардуц-айк (и -эк в Мардоцэк) имеет определяющее значение для нашей задачи. Если данный суффикс (-эк и -айк) передать по-гречески - ітаї, -аїтаї, то мы получим не что иное, как "Марбаїтаї. Этнони-

века», СПб., 1862, с. 153.

<sup>89</sup> Н. Адонц, указ. соч., с. 417, прим. 5.

<sup>90 «</sup>История епископа Себеоса», пер. с 4-го исправл. арм. изд. Ст. Малхасянц, Ереван, 1939, с. 117.

<sup>91 «</sup>Պատմութիւն Սերէոսի հարակապասի ի Հերակլն», Կաստասունուպալիս, 1851, էլ 216։ 92 «История императора Иракла, сочинение епископа Себеоса, писателя VII

<sup>93</sup> Там же.

<sup>94 «</sup>Պատմութիւն Սերէոսի հպիսկոպոսի ի Հիրակլն», ի լուս ած Ք. Պ[ատկանհան], Ս. Պետերրուրգ, 1879, էջ 202։

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> "Zur Geschichte Armeniens und der ersten Kriege der Araber. Aus dem armenischen des Sebeos" (Übersetzt von) Dr. Heinrich Hübschmann, Leipzig, 1875, S. 31.

<sup>96 &</sup>quot;Histoire d'Héraclius par l'évêque Sebêos". Traduite de l'arménien et annotée par Frédéric Macler, Paris, 1904, р. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Ср. у Георгия Кипрского, который жителей (λαοί) местности Хут (back) в Армении (см. в "Эскуриальском Тактиконе": "ο τοῦ Χουητ"; N. Oikonomidés Les Lists de préséance byzantines des IX<sup>e</sup> et X<sup>e</sup> siècles, Paris, 1972, 269) именует "Хοθ-αίται", а Санасуна (т. е. Сасуна)—"Σανασουν-ίται" (Georgii Cyprii Descriptio, р. 48). Следовательно, если жители местности Хут называются "Хоθ-αίται"

мов или имен собственных, выступающих в качестве топонимов, в Ар-

мении сколько угодно.

Итак, вышеупомянутое дает нам право в «р Մшрղпуțий» Себеоса усмотреть не топоним, а этноним мардаитов, которые и разбили византийские войска в 653 г. Этот факт свидетельствует о том, что к возглавляемому нахараром Теодоросом Рштуни в середине VII в. антнвизантийскому движению армян примкнули и мардаиты Армении. В связи с этим нужно остановиться на одном важном, на наш взгляд, замечании издателя древнеармянского перевода «Хроники» Михаила Сирийца, оставшемся незамеченным учеными. Комментируя данные Михаила Сирийца о заключенном между Юстинианом II и Абд аль-Маликом мирном договоре 688 г. и роспуске полка «мятежников» («бунтовшиков») 98, издатель отождествил их с мардантами (византийских авторов) и писал: «Себеос их называет Мардоцэк» 99, т. е. в «Мардоцэк» Себеоса совершенно верно усмотрел не топоним, а племенное название. Как бы то ни было, считать «мардоцэк» топонимом или этнонимом сущности не меняет. В обоих случаях имя переводится Марбайтац. Разница только в том, что если речь действительно шла об этнониме, нам стала бы известной неведомая раньше страница истории армянского народа. И не только. Еще раз бы подтвердилось, что родина мардаитов — Армения, что они — армяне, ибо «ромейские войска жаловались императору на армян», а не на ромеев, тем более не на сирийцев, маронитов и т. п., за какими ученые принимали мардаитов. С установлением арабского ига в Армении антивизантийские настроения армянских мардаитов, наверное, пошли на убыль и мардаиты в дальнейшем включились в возглавляемую Византией общую антиарабскую борьбу.

Откуда происходили служащие Византии в VII в. мардаиты? Из Мардастана (Мардуцайка) в Васпуракане, или Мардали в Туруберане? Скорее всего из Мардали. Мардастан был довольно далеко от границ империи и к тому времени находился под арабским господством, а Мардали был в пределах Византии и соседствовал с Феодосиополем—Карином, местопребыванием византийского главнокомандующего, который и мог их вербовать. Исходя из сказанного, очень заманчиво, но в то же время не лишено резона Мароастаг Феофана Исповедника исправить на Мароа().) стаг. Если иметь в виду, что буква «л» в топониме Мардали армянами произносится как новогреческая магдат, то мы получим Мароа() стаг (Мардайиты). В таком случае эта греками могла быть и опущена (ср. варианты имени еретиков фундагитов-фундаитов — Фоогоа стаг Фоогоа стаго).

то "Мαρδ-αίται" могли называться жители ("λαός", народ, племя) местности "Мάρδ-οι". Как мы увидели ьыше, кантон Мардали переводится "Μάρδοι".

<sup>98</sup> Древнеармянский (XIII в.) перевод «Хроники» Михаила Сирийца был опубликован лет за 30 до издания сирийского оригинала и, разумеется, его издатель не мог
знать, что там, где в армянском стоит «шиший ре» («бунтовщики, мятежники»), в
сирийском встречается (Maridayé», что средневековый армянский переводчик «перевел» данное племенное название, не догадываясь, что он имеет дело не с простым
существительным.

<sup>99 «</sup>Ժաժահակագրութիւն Տեառն Միխայելի Ասորւոց պատրիարքի», Երուսաղեն, 1871, էլ 326, ծանոթ. 2։

<sup>100 «</sup>Marid-ayé» же (-ayé — оконч. им. падежа мн. числа) Михаила Сприйца не напоминаст ли название крепости Maride (Μάρδης), упомянутую Аммпаном Марцеллином?

Марданты упоминаются и в более позднее время (IX—X вв.), в основном в качестве служащих византийского военного флота<sup>101</sup>. Их можно встретить в Памфилии Малой Азии, Элладе, Пелопоннесе, Кефалонии, Никополисе Эпира и в других местах Византийской империи<sup>102</sup>. Они служили на флоте фемы Кивирреотов, имея центром местопребывания город Атталию. Здесь сидел «катепано мардаитов» (в хатела́ую τῶν Μαρδαῖτῶν 'Ατταλείας), который, по данным Константина Порфирородного, назначался лично императором<sup>103</sup>. На этот пост мог быть назначен даже сарацин<sup>104</sup>. Катепано мардаитов обладал самостоятельностью (αυτερούσιος)<sup>105</sup>.

В отличие от мардантов-моряков Малой Азии, Константин Порфирородный мардантов европейской части Византийской империи имєнует «мардантами Запада» (Μαρδαίται τῆς Δύσεως)<sup>106</sup>.

Какое отношение имели поздние мардаиты к мардаитам Феофана Исповедника? По нашему убеждению — никакого. Просто продолжало существовать название их полка, а рекрутировались они «византийцами». Мы считаем совершенно правильным мнение К. Сафы и К. Амантоса о том, что мардаиты Запада не являются частью племени мардаитов, а особой частью военно-морского флота, которая обязана племени мардаитов лишь своим именем 107.

Таким образом, воинственное и разбойничье племя мардаитов—это арменизированное племя мардов. Состоящие из мардов военные полки служили в армии армянских Аршакидов (вспомним еще раз «полки из войск Мардпетаканской конницы», упомянутые Лазаром Парпеци), а позже — в византийской. И в эпоху Аршакидов, и во времена ранней Византии они охраняли главным образом одни и те же территории Армении — Четвертую Армению (Верхнюю Месопотамию). Ради защиты интересов Византии мардаитские полки по приказу императора могли быть отправлены и за пределы Армении. «Мардаиты» IX—X вв. к племени мардаитов отношения не имеют. Они лишь носители их имени.

<sup>101 &</sup>quot;Constantini Porphyrogeniti imperatoris De Cerimoniis aulae byzantinae", e recensione Io. Iac. Reiskii, vol. I, Bonnae, 1829, p. 668; Theophanes Continuatus, Chronographia, ex recognitione Immanuelis Bekkeri, Bonnae, 1838, p. 304, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> C<sub>M</sub>. H. Ahrweiler, Byzance et la mer. La marine de guerre, la politique et les institutions maritimes de Byzance aux VII<sup>e</sup>—XV<sup>e</sup> siècles, Paris, 1966, p. 33, 44, 50, 52, 84—85, 108, 110, 399—400.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> "Constantine Porphyrogenitus De administrando imperio", Greek text ed. by Gy. Moravcsik, English translation by R. J. H. Jenkins, Budapest, 1949, p. 240, 242.

<sup>104</sup> Там же, с. 242.

<sup>105</sup> Там же.

<sup>106</sup> De Cerimonlis", vol. I, p. 655, 656.

<sup>107</sup> K. Sathas, Documents inédits relatifs à l'histoire de la Grèce au Moyen Age, IV, p. LXVIII—LXXII (apud: H. Ahrweiller, Byzance et la mer, p. 400); К. ''Аμαντος, Μαροαίται. , Έλληνικά τομ. 5, 1932, σελ. 130 κεξ. С ним не согласен Д. Закифинос (см. Δ. Ζακυθηνός, Οἱ Σλαῦσι ἐν Ἑλλάσι, 'Αθηναι, 1945, σελ. 92, а также: H. Ahrweiler, Byzance et la mer, p. 399—400).

# ՄԱՐԴԱՑԻՏՆԵՐԻ ԱՌԵՂԾՎԱԾԻ ԼՈՒԾՈՒՄԸ

ረቦዉያ ቀቢቦውኮԿՑԱՆ

## Udhnhnid

VII դ. երկրորդ կեսին բլուզանդական բանակում ծառայում էր դազմունակ մարդայիտներից բաղկացած հատուկ գունդ, որի պարտականությունն էր արաբական արջավանքներից պաշտպանել հիմնականում Չորրորդ Հայքի սահմանները, թույլ չտալ արաբներին այնտեղ մշտական բնակություն հաստահյուն երև չտալ արաբներին այնտեղ մշտական բնակություն հաստահյու Ելնելով իր շահերից, կայսրությունը մարդայիտների առանձին գնդեր ուղարկում էր Բյուզանդիայի տարբեր շրջանները։ 688 թ. բյուղանդատարաբական հաշտության պայմանագրի համաձայն Բյուզանդական կայսրությունը լուծարքի ենթարկեց մարդայիտների գնդերը և արգելնց նրանց ասպատակելու խալիֆայության տարածքը։

Բյուզանդագիտության, արաբագիտության և ասորագիտության մեջ մինչև օրս անլուծելի էր մնացել մարդայիտների էության ու էթնիկական պատկանելիության հարցը։ Նրանց համարում էին Լիբանանի լեռնականներ՝ ազգությամբ հույն, ասորի, մարոնիտներ և այլն։ Նրանք չէին բացատրում, թե ինչպես կարող էին այդ լեռնականները Լիբանանի տերիտորիայից պաշտ-

պանել Չորրորդ Հայքի տարածքը արաբներից։

Մարդայիտները պատկանում էին դեռևս անտիկ ժամանակաշրջանում Հայաստանում հաստատված և ժամանակի ընթացքում հայացած իրանական մարդ ցեղին, որի անունն էին կրում պատմական Հայաստանի երկու դավառները՝ Մարդաստանը և Մարդադին։ Մարդերը և նրանց պարագլուխ մարդպետր, իրենց մարդպետական կոչվող դնդերով, կարևոր դեր էին խաղում Արջակունյաց (հետագայում նաև մարդպանական և բյուզանդական) Հայաստանում նրանց գլխավոր պարտականություններից մեկը Ձորրորդ Հայքի տարածքի պաշտպանությունն էր։ IX—X դդ. բյուզանդական բանակի մարդայիտների անունը կրող դնդերը VII դ. մարդայիտների հետ որևէ առնչություն չունեն. նրանք սոսկ ժառանգել են ռազմունակ մարդայիտների անունըի անունը։

# РОЛЬ ИГУМЕНА ФИЛИППОПОЛЬСКОГО АРМЯНСКОГО МОНАСТЫРЯ ИОАННА АТМАНА В АРМЯНО-ВИЗАНТИЙСКИХ ЦЕРКОВНЫХ ПЕРЕГОВОРАХ ПРИ КАТОЛИКОСЕ НЕРСЕСЕ IV БЛАГОДАТНОМ (1166—1173)

### РАЧ БАРТИКЯН

После Двинского церковного собора 554 г., когда армянская церковь, отвергнув решения Четвертого Вселенского собора в Халкедоне (451 г.), отделилась от византийской, константинопольское правительство неоднократно предпринимало попытки к ликвидации создавшегося между двумя церквами и народами разрыва. На это были направлены усилия императора Иражлия в VII в., патриарха Фотия—в IX, патриарха Николая Мистика—в X в. По этому вопросу велись долгие и безрезультатные переговоры, допматические диспуты в первой половине XI в. Мотивы, толкающие византийское правительство на это, были предельно ясны. Оно стремилось к тому, чтобы армянская церковь утратила свою самостоятельность и в то же время пыталось добиться политического подчинения Армении Византийской империи.

После создания армянского государства в Киликии в конце XI в. и безуспешных попыток Византии силой лишить армян независимости, на повестку дня внешней политики византийского двора снова был поставлен вопрос об унии армянской и византийской церквей. Византия не скрывала, что ее конечной целью было подчинение армянской церкви константинопольскому патриархату. Главной фигурой со стороны империи в длившихся более десяти лет переговорах с армянским католикосатом в Ромкла был император Мануил I Комнин (1143—1180 гг.), со стороны армян—католикос Нерсес IV Благодатный (1166—1173 гг.). Эти переговоры начались еще при католико

се Григоре III (1113—1166 гг.).

В этой статье мы не намерены остановиться на догматической стороне переговоров между византийской и армянской церквами, на существе диспутов, споров между посланниками византийското императора и главой армянской церкви. Они мало чем отличаются от других споров и диспутов, имевших место до этого, на протяжении

700 лет, и о них написано более чем достаточно1.

Как уже было сказано, инициатором нового раунда армяно-византийских церковных переговоров была Византия. Еще будучи епископом, Нерсес Благодатный, уже известный богослов, в 1165 г. представил византийскому наместнику в Молсуестии Алексею текст исповедания веры армянской церкви, разумеется, по требованию византийского двора. Ответом на текст, составленный Нерсесом Блато-

<sup>1</sup> Подробнейшую библиографию см. в статье Л. Зекияна, ¿шиший первышприминенти и др. прист. приминенти, 1977, \$2 892, дивир. 1. См. также и статью А. А. Бозояна, ¿ш-ристический приминенти бириненти. Рупский ре XII г. 60—70-мине РР. (стати приминенти приминенти.) 1981, № 2 (далее: 164).

датным, было послание императора Мануила Комнина, датированное сентябрем 1166 г. и отправленное католикосу Григору через Смбата, византийского придворного, как указывает его имя—армянина по происхождению. В письме император просил армянского католикоса отправить в Константинополь своего брата Нерсеса Благодатного для дальнейших переговоров на известную тему. Однако к этому времени католикоса Григора уже не было в живых, а наследовавший его престол Нерсес Благодатный, разумеется, не смог поехать в столицу имперни. Свой ответ на послание императора он отправил через вышеупомянутого Смбата. В нем он излагал причины, не-позволяющие ему покинуть Ромкла, и просил, чтобы Мануил Комнин или прислал для переговоров своих людей, или же, если это возможно, приехал сам, не сочтя это чем-то унизительным. Ответное послание императора Нерсесу дошло до нас как в греческом оригинале, так и в армянском переводе, осуществленном, вероятно, в армянской патриархии по его получении. Мануил превозносил католикоса за его готовность содействовать унии церквей и сообщал: «Я отправил к Вашей благочестивости слугу моей царственности философа магистра Феориана<sup>2</sup> вместе с Атманом, игуменом армянского монастыря в Филиппополе, которые и ознакомят тебя с точкой зрения Святейшей Церкви<sup>8</sup> и моей царственности о данной проблеме». Император, желая подчеркнуть свое доверие к Феориану и Атману, предоставленные им большие полномочия, заверял католикоса Нерсеса в том, что он полностью может положиться на доподлинность сказанного ими4.

Армянский перевод интересующей нас части послания Мануила совпадает с текстом греческого оригинала. В армянском отсутствует слово "философ" касательно магистра Феориана, вместо έν Φιλιππουπόλει" ("в Филиппополе") написано «ի Фериана, вместо έν Φιλιππουπόλει" ("в Филиппополе") написано «ի Фериана, вместо έν Φιλιππουπόλει" ("в Филиппопольцев"), а вместо τῷ 'Ατμανφ ("с Стране (области, феме) филиппопольцев"), а вместо τῷ 'Ατμανφ ("с Атманом")—qθυφδιώντη, δωμωνική ("Иоанном, по прозвищу Утман"), из чего становится ясным, что Атман—это прозвище игумена филиппопольского монастыря, а его имя—Иоанне.

В греческом издании оригинала после послания Мануила Комнина следует подробнейший текст догматического диспута между Феорианом и католикосом Нерсесом. В начале указанного текста Феориан пишет, что в 6678 г. от сотворения мира (1170 г.), в двадцать восьмом году царствования Мануила Комнина, третьего ин-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Т. е. Восточно-православной, более конкретно—константинопольского высшего духовенства.

<sup>4 &</sup>quot;Theoriani Orthodoxi Disputatio cum Armeniorum Catholico", Migne, Patrologia graeca, t. 133, col. 120 (далее: Disputatio).

<sup>5</sup> Поскольку в оригинале Иоанн назван Атманом, а не как в армянском переводе Утманом, мы в этой статье будем его именовать Атманом.

<sup>6</sup> Ներսես Շնորդալի, Թուղթ ընդհանրական, Երուսագեժ, 1871, էց 144։ (далее— Рուղթ ընդհանրական),

дикта, пятна:дцатого числа мая месяца Феориан и Атман прибыли в армянский католикосат в Ромкла, и приветствуя жатоликоса армян от имени императора, вручили ему императорокое послание, о котором мы уже упомянули, не забыв назвать себя «ничтожнейшими слугами» императора. Далее следует текст диопута.

Феориан не владел армянским языком, во всяком случае он выдавал себя за человека, не знающего по-армянски, католикос Нерсес, видимо, плохо знал греческий, или вовсе не владел им. Иначе нельзя объяснить присутствие переводчика на мереговорах. Феориан и Атман именуют его Михаилом. Он был духовным лицом (пресвитером) и, скорее всего, не местным, а прибывшим из Константинополя. Бесспорно, он был халкедонитом, ибо в конфиденциальных переговорах Нерсеса с Феорианом первый не захотел бы высказывать свои доверительные намерения в присутствии человека армянского роисповедания. Как отмечал Феориан, переводчик Михаил был несведущ не только в грамматике преческого языка, но плохо владел даже разговорным греческим языком8. Исходя из всего сказанного. надо полагать, что переводчик Михаил был армянином. Возникает вопрос: ведь Иоанн Атман прекрасно знал и армянский, и греческий, почему же он не взял на себя роль переводчика? Разве это было для него унивительным? Или под этим кроется нечто серьезное? Известно, что ответное послание католикоса Нерсеса императору Мануилу перевел на греческий, причем перевел блестяще, именно Иоанн Атмач (εξελληνισθέν παρά τοῦ μοναχοῦ τοῦ 'Ατμάνου τοῦ ἀπο Φιλιππουπόλεως)8. Сказанное означает, и мы убедимся в этом далее, что переговоры между Нерсесом и Феорианом велись в отсутствие Атмана. Для Нерсеса было нежелательно, чтобы Атман был в курсе его конфиденциальных переговоров.

Феориан к этому диспуту тотовился давно. Если верить ему, то каголикос Нерсес при переговорах отметил, что он, Феориан, видимо, многие годы собирал из разных книг отцов церкви материал для обоснования главной догмы халкедонитов о двух естествах Христа<sup>10</sup>. Сказал это Нерсес или нет, не имеет значения, ибо в действительности не могло быть чначе. Император Мануил не послал бы в Ромкла для переговоров несведущего или малосведущего в богословии человека.

Армянский текст диспута не сохранился, а если верить составленному Феорианом греческому тексту, в Ромкла он одержал блестящую победу, склонив католикоса принять решения халкедонского собора, и присутствующий на диспуте племянник Нерсеса епископ Григор (будущий католикос Григор IV Отрок) даже воскликнул: «Я—ромей<sup>11</sup>, анафема не принимающему догмы о двух естествах Христа» 12.

Феориан далее пишет, что католикос Нерсес поручил ему передать императору запечатанное секретное письмо, согласно которому он принимает решения халкедонского собора<sup>13</sup>, что католикос предвари-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Disputatio, col. 233. Сравни соl. 236.

<sup>8</sup> Там же, стлб. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Там же, стлб. 213.

<sup>10</sup> Там же, стлб. 144.

<sup>11</sup> Т. е. халкедонит, диофизит.

<sup>12</sup> Disputatio, col. 148. Сравни col. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Там же, стлб. 212.

тельно ознакомил его, Феориана, с содержанием этого секретного письма.

Странно то, что о секретном письме и его содержании католикос Нерсес не осведомил Иоанна Атмана, своего «соплеменника и единоверного» (орофолоз каз оробостото), как его именует Нерсес. Католикос не захотел, чтобы Иоанн Атман знал, что он принял вероучение Четвертого Вселенского собора, отрекшись от армянского вероисповедания. Почему? Единственным вразумительным ответом может быть то, что католикос Нерсес принимал Атмана за монофизита (статовы простовыдавал себя за монофизита, скорее всего с целью войти в доверие Нерсесу.

Отправленное Мануилу секретное письмо Нерсеса не было единственным. Он отправил ему, видимо, аналогичное послание и через своих доверенных людей. В своем втором послании, которое представляет собой ответ императора на секретное послание армянского католикоса, Мануил ясно отмечает, что получил «отправленное через людей твоего пиетета моей царственности письмоэ<sup>14</sup> ("то нета тоу аудрожиму то стриоторо эталеу транра то разглега роз". В армянском переводе: «Ип реда иншерине организация разглега р

Но вернемся к личности Иоанна Атмана. В армянском оригинале послания католикоса Нерсеса императору Мануилу он назван «наш (т. е. армян—Р. Б.) соплеменник и единоверный (т. е. монофизит—Р. Б.) игумен Иоанн» («համագգի մեր և համակրոն вովհաններ հայր վանագ»)18. Греческий перевод этого послания католикоса Нерсеса, осуществленный самим Атманом, в интересующем нас месте гласит; "о орофолос хай όμοσ γ ήμων ήμων Ιωάννης ό ήγουμενος, ος καὶ Ατμάνος ἐπονομάζεται "19. Β греческом разница в том, что приводится прозвище Иоанна-Атман. Но не только. Слово «հшиширов» ("единоверный") армянского оригинала заменено словом "ομοσχήμων" (дословно: «одетый как и мы в духовную схиму», т. е. церковник, как и мы), в отличие от Феориана, который был лицом светским. Нег сомнения в том, что замена данного слова послания Нерсеса, представленного в византийский двор, разумеется, в греческом переводе, дело рук самого Атмана. Атман хорошо знал, как и в высших кругах византийского государства, что он не «единоверный» ни католикосу, ни армянам вообще, чего не знал Нерсес. Он боялся осведомить Атмана о своем решении принять постановления халкедонского собора, поскольку предполагал, что Атман мог

<sup>14</sup> Там же, стлб. 236.

<sup>15 -</sup> Թուդի ընդհահրական», էլ 154։

<sup>16</sup> Disputatio, col. 213.

<sup>17</sup> О них см. А. П. Каждан, Армяне в составе господствующего класса Византийской империи в XI—XII вв., Ереван, 1975, с. 25—28.

<sup>18</sup> ettangs glasubpulpulubs, to 146:

<sup>19</sup> Disputatio, col. 213.

об этом известить более шпрокие круги армянского духовенства и об-

шества.

Но в чем заключалась миссия Иоанна Атмана? Случайность ли. что Мануил Комнин доверил ему такое важное и ответственное задание? Ответ на этот вопрос можно найти в тексте второго диспута Феориана с католикосом Нерсесом, проходившего в Ромкла лосле второго прибытия Феориана и Атмана из Константинополя в армянский католикосат в 6680 г. от сотворения мира (1172 г.), пятого индикта. Посланцы Мануила Комнина вручили католикосу Нерсесу письмо константинопольского патриарха Михаила, а также два послания византийского императора, одно секретное (ризтики той разилью урафи). другое-открытое (фаувра)<sup>20</sup>. В армянском переводе сохранился текст открытого послания Мануила<sup>21</sup>. В секретном послании император приветствовал готовность католикоса Нерсеса принять постановления халкедонского собора и отмечал, что для содействия унии церквей отправил уже известных нам Феориана и Атмана22. Упоминание имени Атмана в конфиденциальном письме императора было осечкой византийской дипломатии или, наоборот, шантажом, трудно сказать. Известно только, что католикос Нерсес, узнав, что Атман в курсе его, католикоса, намерений принять решения халкедонского собора, пришел в ярость. Когда Михаил перевел католикосу текст секретного послания Мануила, Нерсес воскликнул: «Ведь [мою] тайну<sup>23</sup> Атман не знал, как в послании [Мануила] фигурирует его имя?»24. На это переводчик Михаил ответил: «Воля царя, чтобы и тот был в курсе дела, как философ [Феориан]. Католикос, услышав это, глубоко вздохнул, но тогда помолчал»<sup>25</sup>.

<sup>20</sup> Там же, стлб. 236.

<sup>21 -</sup> Թուդի ընդհանրական», 🧜 154—156։

<sup>23</sup> Disputatio, col. 233.

<sup>23</sup> Тайну о том, что Нерсес примкнул к халкедонитам.

<sup>24</sup> Disputatio, col. 236.

<sup>25</sup> Там же.

<sup>26</sup> Ταμ жε: 'Απεστάλησαν τοίνυν καὶ αύθις πρός την σην κατά Θεόν εύλάβειαν ο τε λίζιος της βασιλείας μου ο Θεωριανός καὶ ο καθτηρύμενος της έν τη Φιλίππου πόλει 'Αρμενικής μονής ο 'Απμάνος".

<sup>28 «</sup>Թուղի ընդհանրական», էջ 155։

После того, как католикосу Нерсесу стало известно, что Иоанн Атман в курсе его тайны, а такой поворот дел, видимо, был выгоден византийскому двору, дабы очернить католикоса в глазах армян, представив его перебежчиком, поставить его перед свершившимся фактом, Иоанн Атман перешел к открытому шантажу. Обратившись к Нерсесу, он сказал: то; что католикос считает тайной, известно всей Романии (т. е. Византийской империи), поскольку об этом Феориан написал и выступил во дворце и в собрании высшего византийского духовенства, что составленный Феорианом отчет был размножеч в свыше ста экземплярах и распространен по всей Романии. И, приняв позу обиженного, добавил, что не католикос, а он, Атман, вправе обидеться, ибо Нерсес скрыл от него, "соплеменника и единоверного" (ὁμόφυλον και όμοπιστον), секрет, который католикос доверил "иноплеменному" (аллотика ахорі), т. е. греку Феориану<sup>20</sup>.

Но Иоанн Атман на этом не остановился. Он продолжил свой шантаж и в присутствии армянского высшего духовенства сказал, что Нерсес действительно написал императору и через Феориана устно передал, что принимает постановления халкедонского собора<sup>30</sup>. Феориан же отрицал, что выступил в императорском дворце публично и известил о тайных намерениях Нерсеса, что секрет католикоса, как этого требовал Нерсес, сообщил лично императору, вручив ему запечатанное письмо, и что в этот момент у царя находился лишь логофет. Тайну Нерсеса, сказал Феориан, вправе был огласить император как Церкви, так и Сенату<sup>31</sup>.

Нерсес вынужден был перед высшим армянским духовенством отрицать сказанное Иоанном Атманом и выступил с осуждением решений Четвертого Вселенского собора. Переговоры с пославниками византийского императора на несколько дней были им прерваны. Но, возобновившись, они ни к чему не привели. Посланцы Мануила вынуждены были отправиться в путь, и уния армянской церкви с византийской не состоялась, миссия Феориана и Иоанна Атмана окончилась громким провалом. Известно, что в 1177 г. Мануил еще раз попытался достичьунии двух церквей, но в переговорах с византийской стороны не было ни магистра Феориана, ни Иоанна Атмана. Не потому, что, как предполагает Малахия Орманян, к этому времени их, по-видимому, не было в живых<sup>32</sup>, а потому. что им нельзя было больше доверить эту ответственную миссию.

Нами уже было отмечено, что переговоры Мануила с Нерсесом имели политические мотивы. Нельзя, конечно, принять за чистую монету и согласие католикоса Нерсеса отречься от армянского вероисповедания и пойти на унию с византийской церковью. Этот шаг был ничем иным, как необходимым ходом, конкретные мотивы которого пока неизвестны. Может быть, католикос хотел таким путем предотвратить

<sup>29</sup> Disputatio, col. 248.

<sup>30</sup> Там же, стлб. 248. Г. Алишан считает, что Иоанн Атман открыл тайну Нерсеса по своей "наивности"! («щинчинфий П. Роши»—2. И 1 р 2 ш и, Спираці и щипичня рад. 1873, 59 428).

<sup>31</sup> Disputatio, col. 249.

<sup>32</sup> Մ. Օրմանյան, Ազգապատում, մասն Ա, Կոստանդնուպոլիս, 1913, էջ 1465։

возможную политическую и военную экспансии Мануила Комнина в армянскую Киликию. Сам Феориан ясно пишет, что в Византии никто не верил в то, что католикос Нерсес искренне желаст унии церквей. В Византии, писал Феориан, «почти все, кроме царя, говорили, что католикос человек неискренний, он никогда не согласится на унию» ("таутеς σχεδύν πλην τοῦ βασιλέως ελεγον ότι οῦχ ἔστιν ὁ Καθολικός ανθρωπος ορθός, καὶ οῦσεποτε παρασεται την ενωσιν")33.

Теперь перейдем к основной цели нашей статьи—выявлению места и роли в армяно-византийских церковных переговорах Иоанна Атмана. Из вышесказанного уже явствует, что игумен филиппопольского армянского монастыря Иоанн Атман был никем иным, как простым, вошедшим в доверие католикосу Нерсесу агентом византийского правительства. Его задача заключалась в том, чтобы выяснить намерения католикоса, сообщить о них Феориану, дабы тот более основательно смог подготовить свою контригру в дислуте с католикосом34. Заметим, что Иоанн Атман был единственным соучастником «делегации», возглавляемой Феорианом в переговорах с армянским католикосом Нерсесом, Феориан же был не рядовой личностью, а крупной фигурой при византийском дворе, знатным богословом, удостоенным выошего титула магистра, наделенным чрезвычайными полномочиями императора Мануила Комнина и константинопольского патриарха Михаила. Это обстоятельство косвенно подчеркивает вес самого Иоанна Атмана. Он должен был быть известным в византийском дворце и константинопольской патриархии деятелем. Прямую связь с его личностью имеет то обстоятельство, что он был игуменом филиппопольского армянокого монастыря. Возникает оправедливый вопрос и вместе с тем недоумение: разве во всей общирной Византийской империи не было другого армянского монастыря, что император и патриарх обратились к услугам именно этого, а не какого-нибудь другого монастыря. Когда Феориан пишет στής άρμενικής μονής έν Φιλιππουπόλει» («армянского монастыря в Филиппополе»), он точно указывает, что армянский монастырь в Филиппополе-один, другого армянского монастыря там нет, иначе он уточнил бы, какой именно филиппопольский армянский монастырь имеет в виду. Если даже и допустить, что в Филиппополе к этому времени существовали и другие армянские монастыри, тот факт, что Феориан не уточняет, какой именно, указывает на самый известный армянский монастырь в этом городе или феме<sup>35</sup>.

Что представляли собой Филиппополь и филиппопольская фема в интересующую нас эпоху в этническом и социальном отношениях? Анна Комнина закончила овою «Алексиаду» в 1148 г., 36 т. е. за два десятилетия до начала армяно-византийского диалога об унии

<sup>33</sup> Disputatio, col. 249.

<sup>34</sup> Наивно эвучат слова Малахии Орманяна: «неизвестна позиция Утмана, но он, наверное, был на стороне армян, нбо Нерсес именует его «нашим соплеменником и сочувствующим нам» («Перещиминам»). В мий П., 19 1420). Слово «был пределенное поверный») он исправляет на «был пределенное стоит стоит «был пределенное стоит стои

<sup>35</sup> В армянском переводе послания Мануила Комнина вместо Фідіппойподіє написано «Фідінципищицив в пример», т. е. область, фема филиппопольцев.

<sup>36</sup> K. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Literatur, München, 1897, S. 274.

перквей в Ромкла. Описывая события времен своего отца, Алексея I Комнина (1081-1118 гг.), она указывает, что все население Филиппополя, кроме немногих, состояло из «манихеев», т. е. павликиан и тондражитов (армян), которые насильничали над местными христианами, по всей вероятности, греками-халкедонитами. Продолжая свой рассказ, она представляет все в более мрачных тонах: весь регион Филиппополя (τα κύκλω Φιλιππουπόλεως) населяли еретики. она причисляет армян-монофизитов и сиривцев-иаковитов. Желая в который раз восхвалить своего отца, Алексея Комнина, она пишет, будто ему удалось многих еретиков-«манихеев» обратить в православие37. Но вряд ли за свое недолгое пребывание в Филиппополе императору удалось бы чего-то достичь. К такому зажлючению приводят события, происшедшие в Филиппополе столетие спустя. Возглавивший Третий Крестовый поход Фридрих Барбаросса 24 августа 1189 г. вступил в Филиппополь. Город был покинут зажиточными жителями, в нем оставались только неимущие греки и армяне-монофизиты<sup>38</sup>. Это свидетельствует о том, что в Филиппополе и его округе армян-халкелонитов не было, во всяком случае, если они и были, то в таком ничтожном количестве, что источники об этом ничего не сообщают. Наоборот, имеются достоверные данные о том, что в Филишпополе именно к этому времени армяне-монофизиты стали подвергаться гонениям, местный епископ армян-монофизитов насильно стал обращать в халкедонитство<sup>39</sup>, против чего запротестовал армянский католикос Григор IV Отрок<sup>40</sup>.

Из вышесказанного следует, что если даже и допустить существование армянских монастырей в Филиппополе, то они должны были быть монофизитскими. Само собой разумеется, еретики-армяне (павликиане, тондракиты) не могли иметь монастырей, поскольку они вообще были против монашества и церкви как учреждения.

А как же с игуменом *армянского монастыря* в Филиппополе *кал-кедонитом* Иоанном Атманом?

В начале этой статьи мы отметили, что Мануил Комнин для ведения переговоров об унии армянской монофизитской церкви с византийской-халкедонитской не мог обратиться к услугам духовного лица армянского вероисповедания. От него никакой пользы не было бы. Иоанн Атман, хотя и представился католикосу как человек армянского вероисповедания<sup>11</sup> (вспомним орожиться вероисповедания<sup>11</sup>)

<sup>37</sup> Anne Comnène. Aléxiade, ed. B. Leib, t. III, Paris, 1945, p. 180-182.

<sup>38</sup> Nicetae Choniatae Historia, rec. I. A. Van Dieten, Berolini et Novi Eboraci, 1975, p. 403.

<sup>39</sup> Р. М. Бартикян, Кистории взаимоотношений между Византией и Киликийским армянским государством в конце XII в. («Византийский временник», том XVII, 1960, с. 55).

<sup>40</sup> Дир дий Дир диции, шиналь щиниль рый, 1862, 40 183. В армянских источниках Григор IV упоминается под прозвищем «Зди». Ученые или переводят это прозвище—"Отрок", или же оставляют без перевода ("Тга"). Феориан же перевел "Міхрос" ("Младший"), (стлб. 248), что вернее. Так Григор IV отличался от католикоса Григора III. Ведь император Феодосий II в источниках именуется Младшим (Міхрос), чтобы отличить его от Феодосия І. Феодосий Міхрос умер в 50-летнем возрасте!

<sup>41</sup> Это не подлежит сомнению. Он ведь сказал католикосу, что тот скрывал от него, Атмана, «единоплеменника и единоверного», свои тайны.

верный в послании католикоса Нерсеса), но в греческом переводе письма, осуществленном им самим, слово ὑψόπιστος он заменил словом ὑψοπιστος он заменил словом ὑψοπιστος он заменил словом ὑψοπιστος он не единоверный католикосу армян.

Но Иоанн Атман игумен армянского монастыря в Филиппополе. Значит, все же в Филиппополе в это время существовал армянский халкедонитский монастырь, и монастырь не рядовой, а широко известный своей деятельностью византийскому правительству и церкви. Таким мог быть только основанный в 1083 г. Великим доместиком Запада армянином-халкедонитом Григорием Пакурианом монастырь святой Богородицы в Филиппопольской феме<sup>42</sup>, в местечке Петрицос (Бачково). Иоанн Атман был никем иным, как игуменом именно этого монастыря!

Н. Марр в своей замечательной работе, посвященной армянамкалжедонитам<sup>43</sup>, подробно остановился как на личности «армянинакалжедонита»<sup>44</sup> Григория Пакуриана, так и на построенном им монастыре в Филиппополое. Сделав акцент на вопросе о предоставленных
монастырю вызантийским государством широчайших, исключительных правах, Н. Марр, имея на это все основания, сомневался в том,
что это было связано лишь с личными заслугами Гритория Пакуриана перед византийским правительством, «как они ни были велики»<sup>45</sup>.
И задавался вопросом: «Не возлагала ли, напр., имперская политика
на Петрицонский монастырь надежд, как на сотрудника в каком-либо
наболевшем вопросе местной жизни в Болгарии? Таким действительно наболевшим вопросом на месте являлось павликианство»<sup>46</sup>.

Но армяне-халкедониты, и не только филиппопольского монастыря, использовались византийским правительством в первую очередь в борьбе против армян-монофизитов. Н. Марр приводит свидетельство современника Григория Пакурнана грека Никона Черногорца, который, имея в виду армян-халкедонитов, писал: «Этих наших братьев, как только среди них оказывается кто с божественным разумом, и доднесь отцы наши и патриархи берут с Богом на борьбу с врагами, когда на соборе возбуждается что-либо против армян еретиков (т. е. монофизитов—Р. Б.), так как они сведущи в их языке и писаниях»<sup>47</sup>.

Свидетельство поразительное. Если бы Никон Черногорец жил столетие спустя, нам казалось бы, что он имел в виду константино-польского патриарха Михаила и игумена Иоанна Атмана!

Предположение Н. Марра о политических и конфессиональных мотивах основания филиппопольского монастыря св. Богородицы нашло многих сторонников<sup>48</sup>.

<sup>42</sup> Ср. в Типике Григория Пакуриана (I, § 3): его монастырь был построен в δέμα της Φιλιππουπόλεως. См. и примечание 35 этой статьи.

<sup>43</sup> Н. Марр, Аркаун, монгольское название христиан, в связи с вопросом об армянах-халкедонитах (отдельный оттиск из «Византийского временника», т. XII, 1905).

<sup>44</sup> Там же. с. 25.

<sup>45</sup> Там же.

<sup>46</sup> Там же.

<sup>47</sup> Tam же, с. 35—36; подчеркнуто мною—Р. Б.

<sup>48</sup> См. например: В с. Николаев, Един феодален институт от XI век в пашите земи със специално предназначение. Манастирът на Григорий Бакурнани (Паку-

Пстрицонский монастырь, надо полагать, неплохо выполнял поставленные перед ним задачи. Лучшим свидетельством тому является то, что почти столетие спустя византийское правительство в своих переговорах с армянской церковью обратилось к услугам духовенства именно этого монастыря, ибо, говоря словами Никона Черногорца, его нтумен «был сведущим в их, армян, языке и писаниях».

В последние пятнадцать лет написано очень много об этнической принадлежности Петрицонского монастырь и его основателе49. Здесь излишне подробно останавливаться на этом вопросе. Отметим только, что было высказано в основном два противоположных мнения. Арменоведы считают, что Бачковокий монастырь построен армянином-халкедонигом Григорием Пакурианом, и что монастырь этот армянский-халкедонитский. Для подтверждения своего вывода они ссылались как на уже указанные Н. Марром доводы (данные Анны Комниной о принадлежности Григория Пакуриана к армянам, ого армянская подпись под треческим текстом устава монастыря в Филиппополе, упоминание в числе родственников Грнгория Пакуриана армян-монофизитов, упоминание об армянском тексте Типика монастыря), так и на ими выявленные. Грузиноведы, наоборот, основываясь на данных Типика, согласно которым Пакуриан называет себя «ивером», а монастырь «иверским», пришли к выводу, что Бачковский монастырь-прузинский, а его основатель-грузин. Нелишне здесь в который раз обратиться к убедительному заключению Н. Марра о том, что слово «ивер» в устах Григория Пакуриана имело «чисто культурное значение» 50, что «всякий армянин-халкедонит, даже все еще более грамотный в армянском, чем в грузинском, по его представлению, есть грузин наравне с чистокровным грузином»<sup>51</sup>.

Выводы Н. Марра еще раз подтверждаются данными переписки Мануила Комнина с католикосом Нерсесом Благодатным. Петрицонский монастырь в этой переписке назван 'Αρμενική μονή (армянским монастырем). Уж кто-кто, а византийский император и константинопольский патриарх не могли ошибиться.

Игумен этого монастыря был «соплеменником» армянского каголикоса Нерсеса Благодатного. Приходится ли сомневаться в том,

риан)—средище на византийски прозелитизъм между пловдивските армено-павликени («Известия» на Института за българска история, София, 1951, № 1—2).

<sup>50</sup> Н. Марр, указ. соч., с. 21.

<sup>51</sup> Там же.

что католикос всех армян Нерсес был армянином? Это в свою очередь не свидетельствует ли о том, что руководство Петрицонским монастырем во второй половине XII в., т. е. без малого столетие спустя после его основания, находилось в руках игумена армянина-халкедонита?

ՖԻԼԻՊՈՒՊՈԼՍԻ ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՎԱՆՔԻ ՎԱՆԱՀԱՅՐ ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ԱՏՄԱՆԻ ԴԵՐԸ ՀԱՅ\_ԲՅՈՒՋԱՆԴԱԿԱՆ ԵԿԵՂԵՑԱԿԱՆ ԲԱՆԱԿՅՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐՈՒՄ ԿԱԹՈՂԻԿՈՄ ՆԵՐՍԵՍ ՇՆՈՐՀԱԼՈՒ ՕՐՈՔ (1166—1173)

2009 PUPPHIBUL

## Udhnynid

Հայ հկհղեցու միաբնակությունն ընդունելուց և բյուղանդական հկեղեցուց անջատվելուց հետո, բյուղանդական կառավարությունը բազմիցս փորձել է կամրջել երկու եկեղեցիների և ժողովուրդների միջև առաջացած վիհը, ձդահլով այդ ճանասլարհով վերացնել հայոց եկեղեցու ինջնուրույնությունը և նախապատրաստել Հայաստանի քաղաքական ենթարկումը կայսրությանը։ Միլիկյան հայկական պնտության ստեղծումից հետո բյուղանդական արքունիքը, չկարողանալով ղինական ուժով վերացնել Ռուբինյանների նորաստեղծ իշխանությունը, փորձեց այդ բանին հասնել դարձյալ եկեղեցիների միության հարցը առաջ քաշելով։ Սկսվեցին երկարատև բանակցություններ, որոնցում բյուղանդական կողմից գլխավոր դերը խաղում էին Մանուել Ա կայսրը և կոստանդնուպոլսի պատրիարը Միջայելը, իսկ հայոց կողմից՝ կաթողիկոս Ներսես Շնորհային։

Բյուզանդական կայսրը բանակցություններ վարելու Համար Հռոմկլա ուղարկեց իր բանագնացներ հույն փիլիսոփա մագիստրոս Թեորիանոսին և Ֆիլիպուպոլսի հայկական վանքի վանահայր Հովհաննես Ատմանին (հայկական աղբյուրներում՝ Ութման)։ Բանակցություններն, ինչպես և անցյալում, ավարտվեցին ապարդյուն։ Հովհաննես Ատմանը բյուզանդական գործակալ էր, իսկ Ֆիլիպուպոլսի «հայկական վանքը», որի վանահայրն էր նա, Արևմուտքի մեծ դոմեստիկոս, բյուզանդական նշանավոր ռազմական և պետական գործիչ հայ-ջաղկեդոնիկ Գրիգոր Բակուրյանի կողմից դեռևս 1083 թ. Ֆիլիպուպոլսի բանակաթեմի Պետրիցոս ավանում կառուցված սր. Աստվածածնի վանքն էր, որ թյուզանդական կառավարությունն օգտագործում էր ջաղաքական նկատա-

ռումներով։

### ₽ԵበԴՈՐՈՍ ՄՈՊՍՈՒԵՍՏԱՑՈՒ ΜΑΣΤΟΥΒΙΟΣ-Ի ԵՎ ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ «ՄԱՇՏՈՑՑԱՆ» ՏՈՀՄԻ ՄԱՍԻՆ (X դաr)

#### **ՀՐԱՉ ԲԱՐ**₱ԻԿՑԱՆ

Հրաչյա Աճառյանն իր «Հայոց անձնանունների բառարանում» (հա. Գ, էջ 214—216) հիշում է «Մաշտոց» անումը կրող չորս անձնավորությունների. Մաշտոց հարսկոպոս Սյունյաց, որին ձեռնադրեց Ներսես Ա կաթողիկոսը (353—373 թթ.), հայ գրերի ստեղծող Մեսրոպ Մաշտոցը, Դվինի 554 թ. ժողովի մասնակից Խորխոռունյաց եպիսկոպոս Մաշտոցը և, վերջապես, Մաշտոց Եղիվարդեցի կաթողիկոսը (897—898 թթ.), որի մկրտության անունը, ըստ Հ. Աճառյանի, հավանաբար եղել է Ստեփանոս։

Բլուգանդական աղբյուրներում Մաշտոց անունը մինչև օրս Հայտնի չէր, եթե նկատի չառնենը Թեոդորոս Մոպսուհստացու (մեռել է 428 թ.) «Пер. της έν Περσίδι μαγικής» («Βωημισυ πρ h Πμησο δησηκιβουδ») αροπιμήσ Фոտ պատրիարքի (IX դար) կատարած փոքր քաղվածքում հիշվող Мастовос անունով Հայաստանցի քորեպիսկոպոսին՝, որին Ն. Աղոնցը նույնացնում է Մաշտոցի հետ՝ Mastoißios գրությունը սրբագրելով MastoiLios կամ անհրաժեշտ τουτζιος<sup>2</sup>: Այս առնչությամբ Ն. Ադոնցը է գտնում ավելացնելու, որ «ոմանը թերևս գալթակղվեն կարդալու Μασσοβιος, այսինըն Մեսրոբ»<sup>3</sup>։ Անվանի գիտնականը, սակայն, ելնելով այն Հանգամանջից, որ «Մեսրոբ, ավելի ճիշտ Մեսրոպ» անունը Կորլունն ու Ղազար Փարպեցին չգիտեն, գիտեն միայն «Մաշթոց» անունը, որ «Մեսրոպը» առաջին անգամ Մովսես Խորենացին է գործածում, հարց է տայիս. Մեսրոպ գրելու համար «ի՞ն, հիմք ուներ մեր պատմահայրը, անհայտ է. մինչև խնդրի պարզելը գերադասե լի է անպալման Մարթոգր»4։

Բայց, երևի, Թեոդորոս Մոպսուեստացու Μαστούβιος-ը, այդուհանդերձ, պիտի համարել ոչ Թե «Մաշտոց», այլ «Մեսրոպ» և Μαστούβιος-ը
ուղղել ոչ Թե Μασρούβιος, ինչպես կարծում է Ն. Ադոնցը, այլ Μαστρούβιος:
Այդ բանը պնդելու համար հիմջ է տալիս Մաշտոցի անվան Մատենադարանում
պահվող 1069 թվակիր № 10434 ձեռագիր Ավետարանի Անանիա Սարագացու
(Վարագացու) հիշատակարանը, որտեղ, ի միջի այլոց, հիշյալ Ավետարանի
մասին ասվում է. «...մանաւանդ վասն [ստուգու] թեան սորին և ընտրութեան բանի[ն աւհտար]անի և տնահատի և ամենայն արուեստի, որ էր
վկայեալ աւրինակն յամենայն գիտնականաց հայւոց զոր ասէին յաւանդութենէ գբեալ ձեռամը սորոյն Մաստողվըայ վարդապետի և թարգմանչի...»
(էր 286ը—287ա)6: Անկասկած է, որ տվյալ հիշատակարանի «Մաստրովըայ»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Photius, Bibliothèque. Texte établi et traduit par René Henry, t. I, Parts, 1959, p. 187.

<sup>2</sup> Ն. Ադոն թ. Մաշթոց և նրա աշակերտները, Վիեննա, 1925, է, 8-9։

<sup>3</sup> bacib mbqued, to 9:

<sup>4</sup> bnejb mbgned:

<sup>5</sup> Հիշատակարանը մեզ մատնացույց է արել Մատենադարանի փոխտնօրեն Բաբկեն Չուգասգյանը, որին և հայտնում ենք մեր խորին չնորհակալությունը։

ընթերցվածը «Մաշտոց» չէ, «Մեսրոր» (Մեսրոպ) է։ Հետևաբար Թեոդորոս Մոպսուեստացու Μαστούβιος»ի մեր ուղղումը՝ Μαστρώβιος (Մաստրուբիոս կարդացվում է նաև Մաստրուվիոս) հիմնավորվում է։ Սրանով էլ բյուգանդական աղբյուրներում «Մաշտոց» անվան մինչև օրս հայտնի միակ ենԹադրյալ հիշատակությունը չի հաստատվում։

Ինչպես տեսնում ենք, վերոհիշյալ բոլոր «Մաշտոցները» (բացի Մեսրոպ Մաշտոցից) գործել են Հայաստանում, ավելի ճիշտ՝ Արևելյան Հայաստանում։ Մինչև օրս հայտնի չէր Բյուգանդական կայսրության մեջ գործունեություն ծավայած որևէ այլ Մաշտոց։ Այնինչ, ինչպես պիտի տեսնենք ստորև, այդպիսին

hybe to

Կոստանդին Միրանածին կայսեր (913—959 թթ.) կարգադրությամբ ստեղծված մի հանձնաժողով ձեռնամուխ եղավ շարունակելու Թեոփանես Խոստովանողի 813 թ. դեպքերով ավարտվող Ժամանակագրությունը։ Հանձ-նաժողովը գործը գլուխ բերեց և պատմագրությանն այն հայտնի է «Թեոփա-նեսի Շարունակող» խորագրով։ Աշխատության հեղինակները լայնորեն օգ-սագործել են բյուզանդական արքունիքի դիվանը, որով պատմական այդ երկը աչքի է ընկնում իր արժանահավատությամբ։ Այն օգտագործել են հետագաշրջանի բյուզանդական թազմաթիվ հեղինակներ։

Ռոմանոս Ա Լեկապենոսի գահ բարձրանալու (920 թ. դեկտեմբերի 24) տարին մանկահասակ Կոստանդին Ծիրանածինի դաստիարակ Թեոդորոսի դրդմամբ, Ռոմանոսը դավադրություն կազմակերպեց և ձերբակալեց Կոստանղին պարակիմոմենոսին՝ կայսեր սենեկապետին, որը, Թեոփանեսի Շարունակոդի ասելով, նպատակ ուներ հեղաշրջման միջոցով տապալել Կոստանդին Ծիրանածինին և գահ նստեցնել իր փեսա Լևոն Փոկասին։ Բայց ջանի որ Ռոմանոս Լեկապենոսի քայլը դավադրություն որակվեց, ապա նա ստիպված էր հանդես գալ պաշտպանականով։ Նա 920 թ. մարտի 24-ին «իր մտերիմ և շատ վստանելի Հովճաննես երեցին և Թեոդորոս Մացուկիսին պալատ ուղարկեց հանդես գալու իր պաշտպանությամբ, ասելու, թե «իմ ջայլը խռովություն չէր։ Կասկածելով, որ Փոկասը հնարավոր է հեղաշրջում կկատարի և երկյուղելով, որ նա կարող է կայսեր վնասել, դրա համար է, որ ուղում եմ պալատ բարձրանալ՝ պահպանելու համար կայսեր»<sup>6</sup>։ Ինչպես տեսնում ենք, Ռոմանոս Լեկապենոսի ամենամտերիմ մարդկանցից մեկը կոչվում էր Թեոդորոս Մացուկիս (Θεοδωρος ὁ Ματζούκης): Ρωιμ Φοπφωίουρ Շարունակողի րից օգուվող Գեորգ Վանականի Շարունակողը, նույն պատմությունը տալով, Թեոդորոսի մականունը այլ կերպ է հիշում՝ Յշօնաթոգ o MasaCousis t Թե հանենը հունարենի համար հատուկ արական անունների «ւգ» («դգ») վերջավորությունը, ապա մեզ կմնա Μαστ(ζ)ούς-ը, որը միայն «Մաշտոց» կարելի է կարդալ (հունարենում չկա «շ» հնչլունը և, բնականորեն՝ տառը, նրա փոխարեն գրվում է «ս»)։

Եթե հարց ծագի, այս երկու ընթերցումներից՝ Ματζούκης — Μαστ(ζ)ούσις ո՞ր մեկն է ճիշտ, ապա պատմաբանի համար դժվար չէ որոշել, իհարկե Գեորգ Վանականինը։ Թեոփանեսի Շարունակողի Մացուկիսը հունարենում իմաստ ունի, նշանակում է «բիր», «գավազան», «գուրզ». հույնի համար միանգա-մայն հասկանայի այդ բառը չէր կարող գրիչների մեղջով աղավաղվել, բյու-

<sup>6</sup> "Theophanes Continuatus", Bonnae, 1838, p. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Georgii Monachi Vitae Imperatorum recentiorum, In: Theophanes Continuatus, p. 885.

<sup>8</sup> ματζούκα, It. mazza, F. masse, E. mace, club, stake. E. A. Sophocles, Greec Lexicon of the Roman and Byzantine Periods (from B. C. 146 to A. D. 1100), vol. II, p. 736.

մարժանան չազան արիզառա ընարակու<u>ც</u>նար ռատրան <u>Էտիասաին, դիար</u>մա-

մայն հավանական է։

Այսպիսով. մեզ Հայտնի է դառնում Ռոմանոս Լեկապենոսի ժամանակաշրջանում գործած ևս մի նշանավոր հայ (Մաշտոց մականունը չէր կարող հույնր կրել), որ «Մաշտոցը» Բյուղանդիայում այդ շրջանում ստացել էր ազդանվան նշանակություն<sup>9</sup>, այն կրողն ունի անուն՝ Թեոդորոս, հետևարար պիտի ենթադրել, որ «Մաշտոցյանները» թյուղանդական որոշակի ընտանիք են եղել։ Պարզվում է նաև, որ հայաղգի Ռոմանոս Լեկապենոս կայսրը, նախըան դահին տիրանալը, իր ծառայության մեջ ուներ հայաղդի դործիչներ էլ, որոնը ընական է, նրա համար ավելի վստահելի պիտի լինեին։

# О МАΣТОТВІОΣ-Е ФЕОДОРА, ЕПИСКОПА МОПСУЕСТИИ, И ВИЗАНТИЙСКОМ РОДЕ «МАШТОЦЯН» (Х ВЕК)

#### РАЧ БАРТИКЯН

#### Резюме

В армянских средневековых источниках известны всего четыре лица, носивших имя Маштоц. Одним из них является создатель армянского алфавита Месроп Маштоц. В византийских источниках это армянское имя не встречается. В извлечениях патриарха Фотия из утерянного труда епископа Мопсуестии Феодора, озаглавленного «О магии в Персиде», упоминается хорепископ по имени Мастобрюс. Переправ-Маэтобос или Маэтобтсос, Н. Адонц отождествляляя это имя на ет его с именем Маштоц, а человека, носившего его, с Месропом Маштоцем. В памятной записи хранящегося в Матенадаране (№ 10434) армянского евангелия от 1069 г. имя создателя армянского алфавита Месроп приводится как Ушишрифр (Мастровб), которое более совпадает с Маэтойрью (в нашем исправлении-Маэтройрюс) труда Феодора, епископа Мопсуестии. В Византии не были известны армянские деятели, носившие имя Маштоц. Однако фамилия упоминаемого Георгием Монахом Феодора, близкого Роману Лекапину (920-944 гг.) человека, Μαστζούσ(ις) не что иное как армянское имя Маштоц, превратившееся в Византии в родовое, что предполагает наличие и других деятелей того же рода.

Aghandavorakan sharzhumnere" Hayastanum e"st mijnadari hay ev o'tar heghinakneri (IV-V dd.) [Heretical Movements in Armenia according to Medieval Armenian and Foreign Authors (4th-5th Centuries)], by Hratch Bartikyan, from Lraber hasarakakan gitut'yunneri [Bulletin of Social Sciences] (Erevan, Armenia) 10(1984), pp. 83-93, in 11 pdf pages.

ԱՂԱՆԴԱՎՈՐԱԿԱՆ ՇԱՐԺՈՒՄՆԵՐԸ ՀԱՅԱՍՏԱՆՈՒՄ ԸՍՏ ՄԻՋՆԱԴԱՐԻ ՀԱՅ ԵՎ ՕՏԱՐ ՀԵՂԻՆԱԿՆԵՐԻ (IV—V դդ.)

#### **ՀՐԱՉ ԲԱՐԹԻԿՑԱՆ**

Քրիստոնհությունը ծագեց մ. թ. I դարում, Հռոմհական կայսրության արհվելլան նահանգներում, որպես ճնշված դասակարգերի բողոք՝ ընդդեմ ստըըկատիրական պետության։ Մ. թ. առաջին երեջ դարերը նոր հանդես եկած արիստոնհական կրոնի և Հեթանոսության պայքարի ժամանակաշրջան էր։ Ծագելով որպես Ճնշվածների գաղափարախոսություն, քրիստոնեությունը ժամանակի ընթացքում փոխում է իր էությունը և աստիճանաբար հանդհս դալիս տիրող կարգերի հետ հաշտվելու կոչով։ Նոր կրոնի հետ միասին հանդես են գալիս նաև նրա վարդապետության հիմնական ուղղությունից այս կամ այն չափով շեղվող հոսանքներ։ Դառնալով միջազգային կրոն, քրիստոնեությունը, բնականաբար, չէր կարող մի կուռ ամբողջականություն ներկայացնել։ Ցուրաքանչյուր ժողովուրդ ու ազգություն, ընդունելով քրիստոնևությունը, նրա մեջ էր ներարկում իր աշխարհալեցողությունը, ավանդուլթները, ապա և յուրոժի մեկնաբանում նոր կրոնի գաղափարներն ու դրուլթները։ Այսպիսով, նույն կրոնի մեց առաջացան տարբեր հոսանքներ, որոնք հետադալում պաշտոնական եկեղեցու կողմից որակվեցին որպես հերձվածներ։ Քանի դեռ քրիստոնեությունը պետական կրոն չէր հռչակվել, այդ հերձվածների և համընդհանուր եկեղեցու, ինչպես և այդ տարբեր հերձվածների միջև գնացող հակամարտությունն ու պայքարը, որպես կանոն, կրում էր գաղափարների պայքարի բնուլթ։ Բայց երբ ջրիստոնեությունը դարձավ պետական կրոն, հերձվածների պալջարն էլ, չդադարելով լինել գաղափարների պալքար, ստացավ ժողովրդական դանգվածների սողիալական բողոքի և տարբեր դասակարգերի ու դասերի շահերի համար մղվող պայքարի նշանակություն։ Աստվածաբանական նուրբ բանավեճերի ետևում սաողված էին դասակարգերի շոշափելի շահերը։ «Միջին ղարհրև,- գրում է Ֆ. Էնգելսը,- աստվածաբանությանը միացրին ու նրա ենթաբաժինները դարձրին իդետլոգիայի բոլոր այլ ձևերը՝ փիլիսոփայությու-նը, ջաղաջականությունը, իրավաբանությունը։ Սրա հետևանջով հասարա-կական և ջաղաջական ամեն մի շարժում հարկադրված էր կրոնական ձև ընդունելու։ Մասսաների զգացմունըները սնվեցին բացառապես կրոնական կերակրով. այդ պատճառով, փոթորկալի շարժում առաջացնելու համար անհրաժեշտ էր, որ այդ մասսաների սեփական շահերը նրանց ներկայացվեին կրոնական հագուստով»¹։

Վաղ քրիստոնհության ժամանակաշրջանում (I--III դդ.) աղանդավորական շարժումները հայտնի են գնոստիկական անվան տակ<sup>2</sup>։ Գնոստիկականությունը փիլիսոփայական և կրոնական մի մեծ շարժում էր, որ ծաղելով ջրիստոնհության առաջացման նախօրհին, մուտք գործեց արդ կրոնի մեջ որ-

<sup>1</sup> Ֆ. Էն գե լս, Լյուդվիգ Ֆոյերբախը և գերժանավան կլասիկ փիլիսոփայության վախճաշ նը (Կ. Մար գս և Ֆ. Էն գե լս, Ընտիր երկեր, Հ. II, Երևան, 1950, էջ 512)։

<sup>2 %</sup> հոստիկականության վերաբերյալ տե՛ս А. Б. Ранович, О раннем христианстве, М., 1959; Ю. П. Францев, У истоков религии и свободолюбия, М.—Л., 1959; Ј. Doresse, Les Livres secrets des gnostiques d'Egypte, Paris, 1958; Я. А. Ленциан, Происхождение христианства, М. 1960; В. Я. Shp-V р и ми и и и, V р у ими и метамент и ман, происхождение христианства, М. 1960; В. Я. Shp-V р и ми и и, V р у ими и метамент и

արոս ֆրիստոնիական հերձված և իր գոյությունը պահպանեց մինչև VI դարը։
Նախաքրիստոնիական գնոստիկականության հիմքում ընկած էին տարբեր ժողովուրդների աստվածաբանական, կոսմոգոնիական և մարդաբանական գաղոփարները, պարսկական աստվածաբանական դուալիզմը, խալդերի աստրողուննական գնոստիկականության կենտրոնը Ասորիջն էր, իսկ վարդապետության ձևավորողը՝ II դ. կեսերից առաջ ապրած Սատորնիլոսը,

Գնոստիկականությունը ընդունում էր Հոգեկան նախասկորի անճանաչելիությունը, որը հակագրում էր նյութականին՝ «չարի» աղբյուրին։ Այդ վարռաահաության համաձայն մարդու հոգին բանտարկված է աշխարհի բանտում, ապոտակված նյունի խավարի մեջ։ Սակայն նա սկիզբ է պոել միանոպմայն տարբեր տեղում, հավերժական մի աշխարհում, մի ուրիշ աստծո լուսա-վոր բնակատեղիում, աստված, որի մասին երկրային աշխարհը և նրա կառավարողները գաղափար չունեն։ Հոգին այս Անծանոթ աստծո իսկական սութստանոհայի մասն է։ Բայց նյութական աշխարհում նա կորցրել է իր ինքնու-Bյան գիտակցությունը։ Աշխարհը մթագնել է նրան իր «աղմուկով», ապականել իր «Թուլնով», «ընդարմացրել» այն և «ջնացրել», որպեսոի հոգին մոռանա, Թե ինչպես է ինքն առաջացել։ Միայն գնոսիսը կարող է գարթներնել Հոդին, իմացությունն այն մասին, որ նա ի վերուստ է գայիս և իրականում Հանոհսանում է պարզապես հոգու ծագման վերակենդանացնող Հույր միայն։ Անծանոն աստվածը հրկիր է գալիս Փրկչի անձի մեջ։ Նա անցնում է մոլորակնեոհ շոցանների միցով և հոգուն բերում իմացությունը, Թև ինքը՝ հոգին, մասն է հասմում իր՝ Անծանոթ աստծո սուբստանցիայի, և այդ ձևով ինըն աղատագրում իրեն<sup>3</sup>։ Նախասկզբի այդ իմացությունը (գնոսիսը) ձեռք է բերվում «Տայտնության» միջոցով և մարդուն ցույց տալիս «փրկության» ուղին։

Քրիստոնեության տարածման առաջին դարերում գնոստիկյան աղանդները բազմաթիվ էին, և որպես կանոն նրանցից յուրաբանչյուրը կրում էր իր վարդապետողի, աղանդապետի անունը։ Հայտնի են Սատորնիլոսի, Մենանդրոսի, Բասիլիդեսի, Վալենտինոսի և այլոց անունները կրող աղանդները կամ դպրոցները, որոնք հիմնական հարցերում համերաշխ լինելով միմյանց, տարբերվում էին մանրամասների մեջ։ Գնոստիկյան ուսմունքը ժամանակի ընթացքում մոտենում է քրիստոնեությանը. այդ գործում կարևոր դեր են խաղացել Մարկիոնը<sup>4</sup>, Տատիանոսը, Բարդածանը և ուրիշներ։

Գնոստիկյան գաղափարները նոր կազմավորվող քրիստոնեական եկեղեցու համար լուրջ վտանգ էին ներկայացնում, հատկապես այն պատճառով, որ դրանք խախտում էին աստված-մարդու (Քրիստոսի) մասին ավետարանական ուսմունքը։ Բացի այդ, աղանդավորների պարագլուխները, զգալի քանակությամբ գրականություն ստեղծելով, իրենց ուսմունքը լայնորեն տարածում էին քրիստոնեական համայնքների մեջ։ Եկեղեցին համառ պայքար սկսեց գնոստիկյան աղանդավորների դեմ, հրապարակ հանելով նրանց գաղափարների դեմ ուղղված բազմաժանը ու ծավալուն գրականություն, որտեղից էլ մենջ հիմնականում իմանում ենք գնոստիկյանների վարդապետության մասին, քանղի իրենց՝ աղանդավորների ստեղծած գրականությունը ոչնչացվեց եկե-

<sup>3</sup> Milan Loos, Dualist Heresy in the Middle Ages, Praha, 1974, p. 21-22.

<sup>4</sup> Եզնիկ Կողբացին իր «Եղծ աղանդոց» գրթում Մարկիոնի ուսմունքին նվիրել է առանձին գլուխ՝ «Եղծ աղանդոյն Մարկիոնի» վերնագրով։ Դա գուցե ապացույց է այն բանի, որ մարկիո- ծությունը տարածված էր նաև Հայաստանում։ Այս մտքի օգտին է վկայում նաև Մովսես Խո- բենացու պատմաձն այն մասին, որ Եղեսիայի Բարդածան պատմագիրը (II դ.) «...բազում ասացուած արար ընդդէմ աղանդոյն մարկիոնացւոց և բաշխից և կրոց պաշտաման, զոր ի մերում աշխարհիս» («Մովսիսի Խորենացւոյ Պատմութիւն Հայոց», Տփղիս, 1913, Բ, 66)։ Հմմտ- Կ. Տեր-Մ կրտ չյան, Պավղիկյանք Բյուզանդական կայսրության մեջ և մերձավոր հերձվա- ծային երևույթներ Հայաստանի մեջ, Երուսադեմ, 1938, էջ 61։

ղեցու կողմից<sup>5</sup>։ Երբ քրիստոնեությունը դարձավ պետական կրոն, գնոստիկյան աղանդավորների դեմ մղվող պայքարը գլխավորեց պետությունը, գործի դնելով ոչ միայն գրիչը, այլև սուրը, օրենսդրությունը։

Գնոստիկական աղանդները, եթե ոչ այն չափով, ինչ Ասորիջում, Եգիպտոսում, Հռոմեական կալսրության սահմաններում, հետևորդներ ունեին նաև Հալաստանում, բալց նրանց ազդեցությունն այստեղ անտարակուլս չնչին էր. նամանավանդ, որ I, II և III դարհրում, հրբ ծաղկում էր գնոստիկյան ուսմունքը, Հայաստանում քրիստոնեական վարդապետության հետևորդները դեռևս սակավաթիվ էին։ Այդ աղանդները՝ Հայաստան մուտք գործեցին հետադալում՝ IV — V դարհրում։ Հիշատակելի են բորբորիտների և մծդնլաների ադանդները։ Տարածված էր նաև եվստաԹիոսականների, Սեբաստիայի հայագցի հայիսկոպոս Եվստաթիոսի անվան հետ կապված աղանդը, որն իր վարդապետության մեջ ներառել էր գնոստիկյան առանձին գաղափարներ։ Այդ շարժումը որոշ շրջանում հանդես եկավ մծղնյաների համագործակցությամբ։ Եվստաթիոսականների աղանդը կապված էր այդ ժամանակներում ծավալված այսպես կոչված անապատականների շարժման հետ, երբ ճնշվող դասակարգերին պատկանող առանձին անդամներ, նախ և առաջ ստրուկները և ջաղաջի ու գլուղի «ճնշվածներն ու հարստահարվածները» սոցիալական կեղեքումներից փրկվելու նպատակով ապականած աշխարհից փախչում էին անմարդաբնակ անապատներ։

Աղբյուրներից հայտնի է, որ վերոհիշյալ Եվստաթիոս հայակոպոսի շարժումը ծավալվեց Փոջը Հայջում՝ IV դարի 60—70-ական թվականներին<sup>6</sup>։ Այն Հանդես եկավ արիոսականության և «ուղղափառության» դաղափարական պալքարի ժամանակաշրջանում։ Աղանդապետի մասին եկեղեցական պատմիչ Սոզոմենոսը գրում է. «Հայերի, պափլագոնացիների և մերձպոնտոսյան բնակիչների մեջ վանական կյանքի սկիզբը և այդ մասին ուսմունքը, Թե ինչը կարելի է ուտել և ինչը ոչ, ինչպիսի հանդերձներ կարելի է հագնել, ասում են դրեց Հայաստանի Սեբաստիա (քաղաքի) հպիսկոպոս Եվստաթիոսը։ Նա եղավ ուղիղ բարջերի և կենցաղավարության Հիմնադիրը, այնպես որ ոմանը կարծում են, որ Բարսեղ Կեսարացուն վերագրվող Ճգնավորական գիրքը այս Եվստաթիոսի **հեղինակությունն է»<sup>7</sup>ւ Եվստաթիոսականների** պատկերացմամբ գոլություն ունի հրկու ասաված՝ Մեծ աստվածը, որ շոշափելի, նյութական աշխարհի հետ ոչ մի առնչություն չունի, և Փոքր աստվածը՝ այս աշխարհի և մարդկանց արարիչը։ Աղանդավորները, ինչպես մլուս անապատականները, գտնում էին, որ, զսպելով մարմնական պահանջները և տանջելով մարմինը, Հնարավոր է առանց հկեղեցու միջնորդության աղոթեր աստծուն լսելի դարձնել։ Նրանք սրբերին Համարում էին սոսկ արդար մարդիկ և մերժում էին նրանց պաշտամունքը։ Իրենց առօրլա կլանքում եվստաԹիոսականները գործում էին մծղնյաների համագործակցությամբ։ Հայտն է, որ, երբ Մելիտենեի եպիս-կոպոս Չետորիոսը սկսեց մծղնյաների հալածանջները, նրանջ փախուստի դիմելով, ապաստան գտան Եվստաթիոսի և նրա Հետևորդների մոտ<sup>8</sup>։ Եվստաթիոսականների և մծդնյաների դաշինքը նպաստում է աղանդավորների շարժ-

<sup>5 1945</sup> թ. Վերին Եգիպտոսի Խենորոսկիոն գյուղում Տայանաբերվեց III դարի գնոստիկյան ձեռագրերի մի ամբողջ ժողովածու, որի մասին տե՛ս H.-C. Puech, Les nouveaux écrits gnostiques découverts en Haute-Egypte. In: Coptic Studies in Honor of Walter Ewing Crum, Boston, Mass., 1950, p. 91—154; J. Doresse, The Secret Books of the Egyptian Gnostics, London, 1960.

<sup>6</sup> Շարժման մասին մանրամասն տե՛ս է. Խ ա չի կ յ ա ն, Փորր Հայթի սոցիալական շարժումների պատմությունից (IV դար), Երևան, 1951, էջ 20 և Հա.։

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sozomenus, Kirchengeschichte, herausgegeben... von Joseph Bidez, Berlin. 1960, S. 123 (III, 14, 31).

<sup>8</sup> Լ. Խալիկյան, նշվ. աշխ., էջ 33-34։

ման ուժեղացմանը։ Նրանք որոշակի հաջողությունների են հասնում «ուղղափառ» հոգևորականության դեմ մղվող պայքարում։

Եվստաթիոսականների դեմ Հալածանքները գլխավորեց Բարսեղ Կեսարացին, որ շատ պարզ գիտակցում էր աղանդավորների վտանգավորությունը։ Նա
376 թ. իր նամակներից մեկում գրում էր. «ԱՀա տասներեքերորդ տարին է, ինչ
Հերետիկոսների կողմից մեր դեմ հալածանք է սկսվել, որի ընթացքում եկեդեցիներին ավելի վիշտ է պատճառվել, քան այն ժամանակվանից ի վեր, ինչ
բարձրացված է Քրիստոսի ավետարանը» Բարսեղի մահից (378 թ.) հետո
աղանդավորների հարցը քննվում է Գանգրայի եկեղեցական ժողովում, որտեղ
Եվստաթիոսը կարգալույծ է հայտարաթվում։

Հայաստանում տարածված գնոստիկյան աղանդներից, ինչպես նշեցինք, հայտնի է նաև բուբուիտնեւի աղանդը<sup>10</sup>։ Աղբյուրներում այս աղանդավոր- ները կոչվում են նաև բարբելիոտներ, բորբորիանոսներ, զաքքեոսներ, որոնք տարածված էին նաև կոդդիանոսներ, նրանց կոչում էին նաև կոդդիանոսներ), Եգիպտոսում (ստրատիոտիկոսներ և ֆիբիոտներ)<sup>11</sup>։ Հայաստանում տարածված բորբորիտների աղանդի վերաբերյալ հայկական աղբյուրների տվյալները շատ աղջատիկ են և դրանց հիման վրա անհնարին է գաղափար կազմել բորբորիտների վարդապետած ուսմունքի մասին, հետևաբար անհրաժեշտ է դիմել վաղ քրիստոնեական օտար աղբյուրների տվյալներին, հիմնականում եկեղն-ցական հայրերի գործերին։

Բորբորիաների վաղագույն Հիշատակությունը Հանդիպում է II դարի եկեղեցական պատմիչ Իրինեոս Լուգդունացու «Ընդդէմ աղանդոց» աշխատության մեջ։ Աղանդապետ Վալննտինոսի վարդապետության քննադատության առընչությամբ՝ նա խոսում է գնոստիկյան աղանդների մասին և որպես առաջինը Հությամբ՝ նա խոսում է գնոստիկյան աղանդների մասին և որոնք միջնադարեր հիրում հանդիպում են նրանց Հորջորջման տարբեր ձևեր, որոնք միջնադարերն Հուրեսրիար գիսեցնում են Հուրարեն Հորինակները լուրովի են մեկնաբանում։ Բորբորիտը բիսեցնում են Հուրարեն «բորբորոս» բառից, որ տիղմ, կեղտ է նշանակում,՝ բարբելիոտը՝ արանդավորների գերագույն սրբություն Բարբելո կնոջ անունից։ Այդ բացատրություններից և ոչ մեկը հիմնավորված չէ։ Ճշմաբիտն այն է, որ բորբորիտ անունը Հունական ծագում չունի<sup>13</sup>։ Բորբորիտների մասին խոսում է նաև V դա-

<sup>9</sup> Uncib unbancil, to 39:

<sup>10</sup> Անգլիացի հայագետ Ֆ. Կոնիբերը բորբորիտներին նեստորական է համարում։ Այդ տեսակետը հիմնավորապես ջննադատեց Գ. Ֆնտգլյանը։ Տե՛ս Կորի ւն, Վարք Մաշթոցի, ուղղեալ և լուսաբանեալ ի Գառնիկ Ֆնտգլեանէ, Երուսաղեմ, 1930, էջ ԻԳ, նաև՝ Ե. Գ. Տեր-Մին ասալան, նշվ. աշխ., էջ 68։

<sup>11</sup> Հայերեն «Գիրք հերձուաձող»-ում, որ անտարակույս ծպիդեանից Թարգմանություն Լ, ամենայն հավանականությամբ Հովհան Դամասկացու միջոցով, հանդիպում է և «Քարբարիս-մոս» աղանդը («Գիրք հերձուաձոց», հրա. Միարանի, Վաղարշապատ, 1892, էջ 1), որը սիալմամբ նույնացնում են բորբորիտների աղանդի հետ (տե՛ս Ս. Տ. Մ և լի բ-Բ ա խ շ լ ա ն, Պավլիկյան շարժումը Հայաստանում, Երևան, 1953, էջ 55)։ Եպիփան Կիպրացին որոշակի տարերում է այդ երկու աղանդները։ Ըստ Ե. Տեր-Մինասյանի, այդպիսի աղանդ զոյություն չիունեցել (Ե. Գ. Տ և ր-Մ ի և ա ս լ ա ն, նջվ. աշխ., էջ 67)։

<sup>12</sup> Sancti Irenaei, episcopi Lugdunensis et martyris, Detectionis et eversionis falco cognominatae agnitionis seu Contra haereses Libri quinque. Liber I, cap. XXIX, De variis Gnosticorum sectis, ac primo de Barbeliotis, seu Borborianis, Migne. Patrologia graeca, t. VII, col. 691—694; Գնոստիկյան դաղափարների մասին տե՛ս նույն տեղրում, սյունակ 445 և հա.,

<sup>13</sup> Տե՛ս Կորիւն, Վարք Մաշթոցի, էջ ԻԳ։ Հ. Մելքոնյանի կարձիքով բորբորիտ անունը ասորերեն «բար բարիտն» է (անապատի որդի), և որ ջարժումը առնչվում է անապատականների շարժման Դետ (Հ. Գ. Մելքոնյան, Հայ-ասորական հարաբերությունների պատմությունից, Երևան, 1970, էջ 68)։ Ե. Տեր-Մինասյանը այդ բացատրությունը քիչ հավանական է համարում (Ե. Գ. Տեր-Մինասյան, նջվ. աշխ., էջ 67)։

րի հկեղեցական պատմիչ Թեոդորետոսը։ Իր հինգ գրջից բաղկացած աշխատության առաջին գրջում, 13-րդ աղանդը նա անվանում է այնպես, ինչպես Իրինեոսը՝ «Բտրբելիոտների, այն է՝ բորբորիանոսների մասին»<sup>14</sup>։ Ըստ նրա՝ բորբորիանոսների մասին»<sup>14</sup>։ Ըստ նրա՝ բորբորիաների մասինական վալենտինոսի վարդապետության վրա։ Բայց հիշյալ աղանդավորների մասին ամենից հանգամանորեն գրել է նույնպես V դարի հկեղեցական պատմիչ Եպիփան Կիպրացին, իր «Ընդդէմ 80 աղանդոց» («Պանարիոն») խորագիրը կրող նշանավոր աշխատության մեջ<sup>15</sup>։ Եպիփան Կիպրացին նախազգուշացնում է իր ընթերցողներին, թե ինջը բորբորիտների դավանած բոլոր հայացջների մասին չի գրելու, դրանց մի մասը զանց է առնում, ջանղի, իր ասելով, վախենում է հավատացյալներին օգուտ տալու փոխարեն վնաս հասցնել, հավանաբար, մը-տածելով, որ ընթերցողներին նման գաղափարները կարող են ղուր գալ և նրանց ընդունելի դառնալ։

Բորգորիտների պատկերացմամբ մարդկային մարմինը ապականացու է, այն չի կարող հարություն առնել, այն այս աշխարհի արարչի՝ վիշապաձև ար-խոնի ստեղծագործությունն է։ Նրանց ասելով հոգի ունեն ոչ միայն մարդիկ, այլև կենդանիները, ձկներն ու սողունները, ծառերն ու տունկերը։ Քրիստոսը չի ծնվել Մարիամից, նա ինբնածին է (αὐτολόχευτος), մարմին չի ունեցել, նոա մարմինը երևակալական էր։ Ըստ բորբորիտների, գոլություն ունեն ներքևից հաշվված ութ երկինք, որոնցից յուրաքանչյուրի վրա բազմած են արխոննևը, Ութերորդ երկնքում գտնվում է բարբելոն, կենդանի էակների մայրը (այստեղից՝ նրանց բարըելիոտներ հորջորջումը)։ Հայրն ամենեցուն և ինըուրթում երիսասոր է՝ անը աշխանչ թիավ բ դաևանանել), ջրեն ժանաքի կթևաները։ Հահրեսան բերիրծուղ է ժարդուղ չաևերքայի անմի, էշի իաղ խանի կթևաները։ Հարդիան հերուսություն ուրանանչ հարդուն դանակարը՝ չրեն ապես հրատերը։ ցած գտնվող երկինըների և երկրի արարիչը։ Հոգին, հեռանալով երկրից, անցնում է այդ յոն երկինքների վրա գտնվող արխոնների միջով և հասնելով Բարբելոլին, փրկվում է, ընդ որում նա կարող է անցնել այդ արխոնների միջով միայն այն ժամանակ, հրբ այն լիանա գնոսիսով։ Գնոսիսին անտեղյակ հոգիները կուլ են գնում այս աշխարհի արխոնին՝ ՍաբառԹին, ապա վերադառնում երկեր և մուտք գործում խոզերի և այլ կենդանիների մեջ։ Իսկ երբ լիացած են լինում գնոսիսով, ի գորու են անցնել այդ արխոնների միջով, գալ ՍաբառԹի մոտ, կոխել նրա գլխին, անցնել «վերին կողմը», որտեղ գտնվում է «կենդանի էակների մայր» Բարբելոն։ Ահա այդ կերպ է փրկվում հոգին։

Բորբորիտները «սուրբ» գրջերից ընդունում էին Հին և Նոր կտակարանները, որոնք մեկնաբանում էին յուրովի<sup>16</sup>, բայց ունեին և բազմաթիվ պարականոն գրջեր, ավետարաններ։ Նրանք անարգում, չէին ընդունում մարգարեներին, նրանց պաշտած աստծուն<sup>17</sup>, չէին հավատում վերջին դատաստանին. հարությանն ի մեռելոց<sup>18</sup>։ Եպիփան Կիպրացու ասելով, բորբորիտները չէին հրաժարվում մսակերությունից ու գինու գործածությունից, դեմ էին ծոմապահությանը։ Ինչպես դա ընդունված է «ուղղափառ» հեղինակների համար, նրանք աղանդավորներին մեղադրում էին սեռական սանձարձակության, կա-

<sup>14</sup> Beati Theodoreli episcopi Cyri, Haereticarum compendium, Liber I, cap. 13: Περί Βαρβηλιωτῶν ήγουν Βορβοριανῶν, Migne, Patrologia graeca, t. LXXXIII, col. 361—364.

<sup>15</sup> S. P. N. Epiphanti Constantiae quae in Cypro episcopi, Adversus octoginta haereses, Opus qued inscribitur Panarium sive arcula. Migne, Patrologia graecat XLI, col. 329—377: Մյս աշխատությունը հավանաբար թարգմանվել է հայհրեն, որից առանձին հատվածներ են պահպանվել։ Տե՛ս Գ. Ձարրհան ալյան, Հայկական Թարգմանությունը նախնյաց, Վենետիկ, 1880, էջ 418, նաև՝ «Գիրը հերձուաժոց»։

<sup>16</sup> Epiphanii, 224. mgf., ajne bul 340:

<sup>17</sup> Նույն տեղում, ոլունակ 849, 856։

<sup>18</sup> Նույն տեղում, սյունակ 356։

նանց՝ նրանց շրջանում ընդհանուրին պատկանելու մեջ<sup>19</sup>։ Ահա համառոտ գըծերով բորբորիտների դավանած գաղափարների մասին։

Այդ շարժումը մուտը էր գործել նաև Հայաստան<sup>20</sup>, ավելի ճիշտ՝ բյուդանդական տիրապետության տակ դտնվող Արևմտյան Հայաստան, ինչպես և Ասորիը (այստեղ նրանց անվանում էին Բարբուրյանե)։ Բորբորիտների՝ Հայաստանում տարածված լինելու մասին առաջին հավաստի տեղեկությունները հաղորդում է Կորլունն իր «Վարք Մաշտոցի» աշխատության մեջ<sup>չլ</sup>։ Նա ցույց է տալիս, որ Մեսրոպ Մաշտոցը «...ձեռն արկանէր զդժպատեհ և զկամակոր րшրրшրիшնոս шղшնդն քննելոյ։ Եւ իբրև ոչինչ գտանէր հնшրս յուղղութիւն ածելոլ, առեալ ի գործ արկանէր զթշուառացուցիչ գաւազանն, ծանրագույն ապտուհասիւք ի բանդս, ի տանջանս, ի գելարանս։ Իսկ լորժամ այնու ևս պակասհայը ի փրկունենէն գտանէին, խորտակեալս, ապա խանձեայս, մրեայս և գունակ գունակ խայտառակհալս, և յաշխարհէն կորզէին»<sup>22</sup>։ Այս փաստր վրկալում է, որ բորբորիաները Հայաստանում նոր չէ, որ հանդես էին եկել, նրրանը այստեղ բավականին գործունեություն էին ծավալել, իրենց կողմը գրավել գգալի թվով հետևորդներ, որը և պատճառ էր դարձել նրանց դեմ եկեղեցու և իշխանությունների կարուկ միջոցառումների։ Պետք է նշել նաև, որ Մեսրոպ Մաշտոցի կողմից աղանդավորների դեմ ձեռնարկած հայածանքները (դրանք թվագրվում են 415-423 թթ.) չէին կապված միայն հայ եկեղեցու նախաձեռնության հետ։ Մովտես Խորենացուց հայտնի է, որ այդ բանը տեղի ունեցավ Կոստանդնուպոլսի պատրիարը Ատտիկոսի (405—425 ԹԹ.)՝ Հայոց կաթողիկոս Սահակ Պարթևի առաջ դրած պահանջի հետ։ Հարցն այն է, որ Հայաստանի բաժանումից հետո, Արևմտյան՝ բյուզանդական Հայաստանում ջարոցչական ու վարդապետական գործունեություն ծավալելու, դպրոցներ աարելու և հայոց լեզուն դասավանդելու համար անհրաժեշտ էր բյուղանդական իշխանությունների թույլավությունը, իսկ այն կապված էր հայոց հոգևոր ու աշխարհիկ իշխանություններին ներկայացվող որոշակի պահանջների հետ։ Պատրիարը Ատտիկոսը գրում էր Սահակ կաթողիկոսին. «Իսկ արդ՝ հրամանաև ինջնակալին Աւգոստոսի (Թեոդոս Բ կայսեր-Հ. Բ.) տուեալ լիցի ջեզ իշխանութիւն վարդապետել զկողմո մեր (այսինքն՝ Արևմտյան Հայաստանում— Հ. Բ.) և աղանդոյդ բորբորիտոնաց՝ կամ հաւանեցուցանել, կամ հալածել ի քումմէ վիճակէր»23։

Մեսրոպ Մաշտոցը լծվում է բորբորիաներին «դարձի բերելու» գործին. այդ հարցում նրան օժանդակում էին աշխարհիկ իշխանությունները ի դեմս

<sup>19</sup> Այդ մեղադրանքին կարելի է հանդիպել և հայկական աղբյուրներում։ Մովսես Խորենացին, օրինակ, Շամիրամի մասին դրում է. «վաւաշն այն և բորբորիտոնն Շամիրամ» (Ա, 15), որտեղ աղանդավորների անվանումը վերաձվել է աձականի։

<sup>20</sup> Բորբորիտների շարժման մասին Հայաստանում գրել են բազմաթիվ Հայ հեղինակներ, որոնցից հիշատակելի են. Կ. Տեր-Մկրտլյան, Պավորկյանք Բյուղանդական կայսրության մեջ..., էջ 62—63, Լ. Խալիկյան, նշվ. աշխ., էջ 81—83, Ս. Տ. Մելիք-Բախլյան, Նշվ. աշխ., էջ 63—73, Հ. Գ. Մելրոնյան, աշխ., էջ 55—64, Ե. Գ. Տեր-Մինասյան, նշվ. աշխ., էջ 63—73, Հ. Գ. Մելրոնյան, նշվ. աշխ., էջ 63—69։

<sup>21</sup> Արտահայտվել է կարծից, որի համաձայն Մեսրոպ Մաշտոցի՝ Գողթան դավառում արմատախիլ արած հեթանոսական աղանդը (Մովսես Խորենացի, Գ, 60) հենց բորբորիտերինն է եղել (Moise de Khorène, Histoire d'Arménie. In: Colection des historiens anciens et modernes de l'Arménie, publiée en français... par V. Langlois, t. II, Paris, 1869, p. 158, № 6): Այդ կարծիջը իրավամը ջննադատուբնյան է ենթարկվելան՝ ս և Տեր-Մկրտչյան, Գավղիկյանը Բյուզանդական կայսրության և և չ 62—63.

<sup>22</sup> Կոթյուն, Վարբ Մաշտոցի, բնագիրը, ձեռագրական այլ ընթերցվածներով, թարգմա-Նությամբ, առաշաբանով և ծանոթություններով ի ձեռն պրոֆ. դ-ր Մանուկ Աբեղյանի, Երևան, 1941, էջ 68։

<sup>23</sup> Մովսես Խորհնացի, Գ, 57։

ստրատելատ Վարդան Մամիկոնյանի եղբայրներ Հմայակի և Համազասպլա֊ նի, Սահակ կաթողիկոսի թոռների։ Մեսրոպ Մաշտոցը հրամայում է ջննության են թարկել «ժանդադործ բորբորիտներին», կարգադրելով, «եթէ ոչ հեցութեամբ և ոչ սաստիւ գայցեն յուղղունիւն՝ չարչարանօր հալածել»24։ Մեսրոպ Մաշտոցի գործադրած միջոցները հավանաբար հաջողություն ունենում են, ջանզի բորբորիտները աղբյուրներում այլևս չեն հիշատակվում, թեև բացառված չէ, որ նրանք սկսեցին հանդես գալ այլ աղանդավորների (հավանաբար՝ մծդնյաների) անվան տակ, որոնց մեջ և ձուլված պիտի լինեն<sup>25</sup>, որովհետև ալդ շորջանում Հայաստանում լայնորեն տարածված էր նաև մծղնե աղանդը։ Աղանդե Մծդնե անունը վկայում է, որ տվյալ շարժումը Հայաստան մուտք է գործել Ասորիթից, ջանի որ հիշյալ բառը ասորերեն է և նշանակում է «աղոթող»։ Այս տղանդը բյուղանդական (և արևմտյան) աղբյուրներում հայտնի է մեսայլան (մասալյան) անունով։ Հույն հեղինակները շատ լավ գիտեին աղանդի ասորերեն անվան նշանակությունը և հաճախ իրենք էլ աղանդավորներին կոչում են «Եվքիաներ», որ հունարեն աղոթողներ է նշանակում։ Ինչպես բորբորիաների, այնպես էլ մծղնյաների դեպքում, հայկական աղբյուրների տվյալները հնարավորություն չեն տալիս գաղափար կազմելու նրանց վարդապետության վերաբերյալ, ուստի դիմում ենք բլուզանդական աղբյուրների օգնությանը։

Մծդնյաների մասին ավելի վաղ տեղեկություն հայտնող հեղինակը Եպեփան Կիպրացին է<sup>20</sup>։ Նա հիշյալ աղանդավորների հանդես դայր թվագրում է Կոստանդիոս կայսեր ժամանակով (351—361 թթ.)։ Պատմիչը ցույց է տալիս, որ աղանդր ծագել է Միջագետքում, որտեղից նրա հետևորդները գաղթել են Անտիոք։ Նպիփան Կիպրացին զանազանում է մեսալյան աղանդավորների երկու շարժում՝ հեթանոս մեսալյաններ և քրիստոնյա մեսալյաններ։ Առաջինները, երը Հրարոս էին, մավարում էին դիտոավածություն (այդ աստծուն ընարն անվանում էին Ամենակալ), իսկ թրիստոնյա մեսալյանները, դիտակցելով սատանայի մեծությունն ու զորությունը, համամիտ էին նրան երկրպագել՝ շա-Տելու համար նրա բարլացակամությունը և խուսափելու նրա գործած վատություններից։ Նրանք, իբրև թե այն պատճառով, իրենց անվանում էին սատանյաններ<sup>27</sup>։ Եպիփանի ասելով, մեսալյանները հրաժարվում էին սեփականու-թյունից, թողնում, հեռանում էին իրենց բնակատեղիներից և ապրում մուրացկանությամբ։ Նրանք մերժում էին ծոմապահությունը և մշտապես աղոթում էին, Եզնիկ Կողբացու ասելով՝ նրանք մերժում էին նաև ամուսնությունը. «... դամուսնութիւնն տուհալ լԱստուծոլ՝ պղծութիւն համարէին, որպէս Մարկիոնն և Մանի և մծղնհալը»<sup>28</sup>։

Մեսալյանների մասին գրել է և Թեոդորետոսը։ Նրանց Հանդես գալը նա թմագրում է Վալենտինիանոս (364—375 թթ.) և Վաղես (364—378 թթ.) կայսթերի իշխանության շրջանով։ Նա ցույց է տալիս, որ հիշյալ աղանդավորները կոչվել են նաև «էնթուսիաստներ», քանդի ընկնելով ինչ-որ դևի ազդեցության տակ, կարծում էին, թե իրենց մեջ սուրբ Հոդին է մուտք դործել և այդ պատճառով ընկել են էքստազի մեջ, որը և «էնթուսիազմոս» են անվանել։
Թեոդորետոսի տվյալներով, մեսաչյանների վարդապետության համաձայն, մարդ ծննդյան օրից իր հոդում կրում է դևին, որին հնարավոր է դուրս մղել

<sup>24</sup> Uniju mbynid, 9, 58:

<sup>25</sup> Մժղնյաների մասին Հայաստանում տե՛ս Կ. Տեր-Մկրտ լյան, Մժղնեից աղանդը («Արարատ», 1895 թ., Հունվար, էջ 3—8), նույնի, Պավղիկյանք Բյուղանդական կայսրության մեջ..., էջ 65—76, Ս. Տ. Մելի բ-Բա խ լյան, նշվ. աշխ., էջ 64—79, Ե. Գ. Տեր-Մինա ոյան, նշվ. աշխ., էջ 73—85։

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Epiphanii Adversus octoginta haereses, Migne, Patrologia graeca, t. XLII, col. 756—774.

<sup>27</sup> Սույն տեղում, սյունակ 760։

<sup>28 «</sup>Եզն կայ Կողբացւոյ Բագրևանդայ հպիսկոպոսի Եղծ աղանդոց», Վենետիկ, 1826, Հջ 287։

միայն աղոթքով։ Պատմիչը տալիս է և այլ կարևոր մանրամասնություններ։ Նա վկայում է, որ Անտիոքի պատրիարք Փլավիանոսը (381—404 թթ.), տեղնկանալով աղանդավորների՝ Եդեսիայում տարածված լինելու մասին, վանականների մի խումբ է ուղարկել այնտեղ, բերել տվել նրանց Անտիոք և ջանարել «դարձի բերել»։ Նրա բանակցությունները ծերունի աղանդապետ Ադելաիոսի հետ հաջողություն չեն ունեցել; և պատրիարքը աղանդավորներին Անարոքից արտաքսել է։ Մեսալյանները եկել են Պամփյուլիա, որտեղ և տարածել են իրենց վարդապետությունը<sup>29</sup>։ Թեոդորետոսը տալիս է մեսալյան աղանդապետների անվանացանկը՝ Սաբբաս, Ադելփիոս, Դաոդես (կամ Դադոես), Սիմեոն, Հևրմաս և ուրիշներ։ Կարևոր է նշել, որ Թեոդորետոսի ասելով, մեսալյանների դեմ գրել են Մելիտենեի եպիսկոպոս Լետոյիոսը և Իկոնիոնի եպիսկոպոս Ամփիլոքիոսը<sup>30</sup>։ Այս հանդամանքը անուղղակի վկայում է, որ մեսալյան աղանդը տարածված է եղել նաև այդ քաղաքներում։

Մհսալյանների մասին ավելի մանրամասն դրել է Հովհան Դամասկացին, ընդ որում նա ցույց է տալիս, որ իր շարադրանքը վերցված է իրենց՝ մեսալ-յանների գրքերից<sup>31</sup>, Ըստ մեսալյանների, դրում է հիշյալ հեղինակը, մարդու մեջ ամուր նսոտծ է սուրբ հոգին, բայց և սատանան, որ վերջինս և դևերը տիրում են մարդու մտքին ու բնությանը։ Մարդու հոգին չեն մաքրում ոչ մկըր-տությունը, ոչ էլ հաղորդությունը, ալլ միայն աղոթքը, որին հսկալական ուժ էին վերադրում։ Հովհան Դամասկացին ցույց է տալիս, որ մեսալյանները մեր-ժում են եկեղեցին, ընդունելով միայն իրենց աղոթարանները և խորշում են հիզիկական աշխատանքից։ Նույն հեղինակի շարադրանքում շատ կարևոր է այն միտքը, որ մեսալյան աղանդավորները «մեծ սիրով ընդունում են իրենց տերերից փախած ստրուկներին, ինչպես և հանցագործներին»<sup>32</sup>։ Այս հանգաժմանքը վկայում է մեսալյանների՝ հասարակության ստորին, շահագործվող խավերին պատկանելու, հետևաբար և նրանց շարժման դասակարգային բընույթ ունենալու մասին։ Սա էր պատճառներից մեկը, որ դեռևս 431 թ. Եփեսասի ժողովը հանդես եկավ մեսալյանների դեմ։ Հետագայում նրանց հալաժանքի ենթարկեց անգամ նեստորական եկեղեցին<sup>33</sup>։

Մծղմյաննրի (մեսալյանների)՝ Հայաստանում տարածված լինելու մասին հիմնական աղբյուրը Շահապիվանի (447 թ.) ժողովի կանոններն են, որոնցից հստակ երևում է, որ շարժումը Մեսթոպ Մաշտոցի և Սահակ կաթողիկոսի մահից հետո լայն թափ էր ստացել և զգալի վտանգ էր ներկայացնում աշխարհիկ և հոգևոր տերերի համար։ Հիշյալ ժողովի 19-րդ կանոնը<sup>34</sup> վկայում է, որ մծղնե ուսմունքը տարածված էր ոչ միայն աշխարհականների շրջանում, այլև հոգևորականների։ Եթե նկատի ունենանք աղանդին հարած հոգևորականների աստիճանը (երեց, սարկավագ, աբեղա), ապա դժվար չէ եզրակացնել, որ այն տարածված էր ստորին հոգևորականության շարքերում, մի բան, որ անուղդակորեն վկայում է աղանդի հետևորդների սոցիալական ցածր դասին պատկանելու մասին։ Օկեղեցական հիշյալ ժողովում աղանդավորների դեմ սահման ված պատիժները բավականին խիստ էին։ Աղանդավոր հոգևորականները կար-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Theodoreti episcopi Cyrensis, Haereticarum fabularum Compendium, Migne, Patrologia graeca, t. LXXXIII, col. 432. ζddm. Joannis Damasceni, De haeresibus liber, Migne, Patrologia graeca, t. XCIV, col. 737.

<sup>30 &</sup>amp;ddm. Joannis Damasceni De haeresibus liber, col. 736.

<sup>31</sup> Նույն տեղում, սյունակ 729։

<sup>32</sup> Նույն տեղում, սյունակ 733։

<sup>33</sup> Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, t. IV p. 1477: "Definitio sanciae et oecumenicae synodi Ephesinae contra impios Messalianitas, qui et Euchetae et Enthusiastae quoque appelantur"; SL'u b. 4. Shp-Tfiuu jan, 224. w210., 42 77 h 600.

<sup>34 «</sup>Կանոնագիրը հայոց», հ. Ա, աշխատասիրությամբ Վազգեն Հակորյանի, Երևան, 1964, էջ 461—462։

գալույծ էին հայտարարվում, նրանց ճակատին աղվեսադրոշմ էին դնում և վանքում արգելափակում։ bpb աղանդավոր հոգևորականը այդ բոլորից հետո դարձի չէր գալիս, ապա իշխանությունները դիմում էին մարմնական խիստ պատիժների, որից հետո մեղանչածին գողենոց էին նետում։ Ավելի ծանր էին աշխարհիկ աղանդավորների նկատմամբ կիրառված միջոցները։ Նրանց իսկույն մարմնական պատիժների էին ենթարկում, ճակատին աղվեսադրոշմ խարանում և գոդենոց նհաում։ Ինչ վերաբերում է նրանց անչափահաս երեխաներին, տպա նրանք իրենց ծնողներից հեռացվում էին և տրվում հոգևորականների դաստիարակությանը<sup>55</sup>։ Շահապիվանի ժողովի 20-րդ կանոնը ուղղված էր աղանդավորներին հովանավորելու, Թաքցնելու և իշխանություններին չհանձնելու մեջ մեդադրվող կրտահը հոգևորականության դեմ<sup>36</sup>։ Այդ կանոնից հրևում է նաև, որ

նույն մեղքի մեջ մեղադրվում էին նաև եպիսկոպոսներ։

Մծդնյա շարժումը Հայաստանում ավելի խոր հետք Թողեց, քան աղանդավորական մլուս շարժումները<sup>37</sup>։ Պատահական չէ, որ Հովհան Օձնեցին VIII դարի սկզբում գրած իր «Ընդդէմ պաւղիկեանց» հայտնի գործում պավլիկյաններին որակում է որպես «նախկին մծղնէութեան խեշերանք»<sup>58</sup> (մնացորդ)։ Մծղնե շարժման հորջորջումը ստացավ «աղանդավոր», «հերձվածող», անդամ «պիղծ» նշանակություն։ Նույն Հովհան Օձնեցին հերձվածող բառի փոխարեն օգտագործում է «մծդնե» բառը։ Պավլիկյանների առթիվ նա գրում է. «Ո, է սլարտ ի չարաղանդ մծղնէիցն տեղիս, որ կոչին Պօլիկեանը օԹել ումեը...»<sup>33</sup>։ XI դարի հեղինակ Արիստակես Լաստիվերտցին նույն բանն է ասում Թոնդրակեցիների առնչությամբ. «Բայց <del>զ</del>նոցա (թոնդրակեցիների—Հ. Բ.) մ*ծ*ղնէ ղգործն անպատշան համարեցաք ընդ դրով արկանել»<sup>40</sup>։ XIII—XIV դդ. հեղինակ Կիրակոս Երղնկացին գրում է. «Մծղնագործութիւն, որ առաւել է քան գամենալն մեղս»41 ։

Մծղնյաները (մեսալյանները) շատ երկար գոյություն ունեցան։ Նրանք Հավանաբար պավլիկյանների հետ VIII դարում, գուցե և ավելի ուշ, գաղթեցվեցին Թրակիա, հատկապես Ֆիլիպպուպոլիս քաղաքը։ Եվթիմիոս Զիգարենո-

սը նրանց նույնացնում է բոգոմիլների և Թոնդրակեցիների հետ42։

IV—V դարերի աղանդավորական շարժումների առնչությամբ պետք է *նշել նաև III դարում Միջագետքում բռնկված* մանիքեցիների *Հուժկու շարժման* մասին<sup>48</sup>։ Նրա հիմնադիրն ու գաղափարախոսը Մանին էր։ Մանիջեությունը

<sup>35</sup> bnijb inbynis, to 462:

<sup>36</sup> Uniju mbanul, to 462-466:

<sup>37</sup> bnijb inbanid, 52 534:

<sup>38</sup> Ցով Հաննէս Իմ աստասէր Օձն հցի, Մատենագրութիմեր, Վենետիկ, 1833, 10 391

<sup>39</sup> ԵԹԵ ուզում էին մեկին բաղաջական մեղադրանջ ներկալացնել, նրան ամբաստանում էին մժզնեությանը Հարած լինելու մեջ։ Ղազար Փարպեցուն անգամ մեղադրում էին, որ նա իբր ասել է, 19ե «պոռնկունիւնը մեղը չեն» («Ղազարալ Փարպեցւոյ Պատմունիւն Հայոց», Թիֆլիս, 1914, էջ 190), այսինքն նրան մեդադրում էին նախնական մեզսագործությունը մերժող մծգնե դաղափարներ դավանելու մեջ (տե՛ս Կ. Տեր-Մկրտ չյան, Պավղիկյանք Բյուշանդական կայսրության մեջ..., էջ 74)։

<sup>40 «</sup>Պատմութիւն Արիստոակիսի Լաստիվերտ ցւոլ», աշխատասիրութվամբ 4. Ն. Յուզրաշյանի, Երևան, 1963, էջ 133։

<sup>41</sup> Հմմա. «Նոր բառդիրջ Հայկազհան լեզուի», հ. Բ («մծղնագործութիւն» բառը)։

<sup>42</sup> Euthymii Zigabeni Confutatio et eversio implae et multipliciis exsecrabilium Massalianorum sectae, qui et Phundaltae et Bogomili..., Migne, Patrologia graeca, t. CXXXI, col. 41.

<sup>43</sup> Մширевервыр ишири инби А. Кац, Манихейство в Римской империи по данным Acta Archelai («Вестник древней истории», 1955, № 3); М. М. Дьяконов, Очерк историн древнего Ирана, М., 1961; Н.-Сh. Puech, Le Manicheisme, son fondateur, sa doctrine, Paris, 1949; O. Klimå, Manis Zeit und Leben, Prag, 1952; b. Գ. Տեր - Մինասյան, նշվ. աշխ., էջ 91 - 106։

տարածվեց Իրանի Հլուսիսային նահանգներում՝ Ատրպատականում, ապա Միցին Ասիալում, Հնդկաստանում ու Չինաստանում, նաև Հռոմեական կայսրու-Թյան արևելյան նահանգներում։ Մանիբեցիներն ընդունում էին լույսի ու խավարի, բարի և չար աստվածների գոյությունը, նրանց միջև առկա անվերգ պալքարի մասին ուտմունքը։ Չարը կապելով նյութականի, իսկ բարին յույսի Տետ, նրանք աշխարհը դիտում էին որպես չարի մարմնավորում և մարդկային մարմինը ևս համարում էին չարի արարչություն, մերժում նրա՝ հարությունն ի մեռելոց։ Ըստ Նրանց, մարդու հոգու մեջ պարփակված են լույսի մասնիկներ, որոնց փրկության համար անհրաժեշտ է ծայրահեղ ասկետիզմ։ Ձար համարելով նախ և առաջ սոցիալական ու գույքային անհավասարությունը, մանիջեցիները պայջաբում էին այդ անհավասարության ղեմ, մի բան, որ նրրանց դեմ հանեց աշխարհիկ ու հոգևոր իշխանություններին։ Սկսվեցին դածան Հալածանըները՝ աղանդավորների դեմ։ Ինթը՝ Մանին, պարսից արքա Վռամ I-ի կողմից բանա նետվեց, որտեղ և վախճանվեց 277 թ.։ Բայց շարժումը հնարավոր չեղավ կասեցնել։ Այն իր գոյությունը պահպանեց բագում դարեր, այդ թվում և Բյուզանդական կայսրության սահմաններում։ «Մանիքեցի» հորջորջումը դարձավ անդամ հայհոյանք, և քաղաքական հակառակորդները միմլանց մանիքեության մեջ էին ամբաստանում։

Թեև ապացույց չկա մանիքեական շարժման՝ Հայաստանում տարածված լինելու մասին, սակայն նրա դաղափարներն, անկասկած, այստեղ օտարոտի

25/201

Գնոստիկյան հիշլալ ադանդների բորբորիտների, մծղնյաների և մանիքեցիների ուսմունքը հետադայում որոշակի ազդեցություն ունեցավ Հայաստանում և Բյուզանդիայում ծագած ազանդավորական այլ շարժումների, հատկապես պավլիկյանների և թոնդրակեցիների գաղափարախոսության ձևավորման վրա։ Պատահական չէ, օրինակ, որ Փոտ պատրիարքը պավլիկյանների
դեմ ուղղված իր աշխատությունը վերնագրել է «Մանիքեցիների վերածլման
մասին»։ Նա պավլիկյան աղանդը համարում է մանիքեական աղանդի պարգ
վերանորողումը։ Այդպես էին գտնում բյուզանդական այլ, ինչպես և միջնադարյան հայ հեղինակներ, որոնք հաճախ պավլիկյաններին մանիքեցիներ էին
անվանում, այն ժամանակ, երբ մանիքեական շարժումը վաղուց էը դադարել
գոյություն ունենալուց։ Դրիգոր Մագիստրոսն, օրինակ, թոնդրակեցիներին
համարում է մանիքեցիներ<sup>44</sup>, կամ վերջիններիս աշակերտները («որք ի մանիքեցւոցն ուսեալը անուանելոցն թոնդրակեցիք»)<sup>15</sup>։

# ЕРЕТИЧЕСКИЕ ДВИЖЕНИЯ В АРМЕНИИ СОГЛАСНО СРЕДНЕВЕКОВЫМ АРМЯНСКИМ И ИНОСТРАННЫМ АВТОРАМ (IV—V вв.)

РАЧ БАРТИКЯН

#### Резюме

Христпанство, возникшее как социальный протест угнетенных масс Римской империи и входивших в ее состав сопредельных стран, в том числе и Армении, со временем потеряло свою первоначальную сущность, превратившись в государственную религию. С этого времени все течения в новой религии, догматы которых отличались от официально принятых, церковь стала считать ересью, их сторонники прес-

45 Uncil mbanul, te 168:

<sup>44 «</sup>Գրիգոր Մագիստրոսի թղթերը», Աղեքսանդրապոլ, 1910, էլ 65, նաև էլ 164։

ледовались, поскольку классовая борьба низших слоев общества уже стала развертываться под видом этих ересей.

В эпоху раннего христианства еретические движения известны как гностические. В основе их идеологии лежал богословский дуализм—идея о существовании двух богов, бога небесного и бога твориа всего видимого (сатаны). Эти ереси были распространены главным образом в Сирии, Египте, в пределах Римской империи, откуда проникли и в Армению. Византийскую и армянскую церковь в данную эпоху больше всего беспокоили ереси мессалиан и борборитов, а также движение пустынников, возглавляемое Севастийским епископом Евстафием. Церкви удалось искоренить эти движения еретиков, но их догматы оказались весьма жизнеспособными: они легли в основу идеологии возникшего в будущем движения павликиан, откуда и проникли в идеологию тондракитов и богомилов.

# К РАЗГАДКЕ ЗАГАДКИ О «СЛАВЯНСКОМ» ПРОИСХОЖДЕНИИ ОСНОВАТЕЛЯ МАКЕДОНСКОЙ ДИНАСТИИ ВАСИЛИЯ I (867—886 гг.)

#### РАЧ БАРТИКЯН

В настоящей статье мы не намерены подробно обсуждать вопрос об этнической принадлежности основателя Македонской династии Василия І. Об этом уже достаточно написано<sup>1</sup>, и проблема решена в пользу армянского происхождения. Еще в середине нашего века, обобщая итоги проделанной учеными работы, С. Дер Нерсесян писала: «Армянское происхождение Василия І теперь общепринято»<sup>2</sup>. Об этом же писал и Г. Острогорский в своем капитальном труде по истории Византии: «Василий был родом, очевидно, из семьи армянского происхождения»<sup>3</sup>. Подобная точка зрения утверждается и в солидной «The Cambridge Medieval History», где говорится о том, что фамилия Василия І «происходила из армян, обосновавшихся около Адрианополя»<sup>4</sup>. Но, дабы не согрешить против истины, отметим, что и в наши дни говорят о его «армяно-славянском» происхождении.

Вернуться к этой теме нас вынуждает то обстоятельство, что хотя уже более 150 лет дискутируются данные арабских источников о славянском происхождении Василия I (а они встречаются только в арабских источниках), вразумительного ответа на происхождение этих сведений до сих пор пе дано. Разумеется, мы вынуждены будем вобщем коснуться данной проблемы, приводя при этом данные ряда давно уже известных и исследованных источников, ибо без ссылки на них проблему решить

невозможно.

<sup>3</sup> S. Der Nersesslan, Armenia and the Byzantine Empire. A brief Study of Armenian Art and Civilization, Cambridge, 1945, p. 20.

<sup>4</sup> The Cambridge Medieval History. IV. The Byzantine Empire\*. Part I, Byzantium and its Neighbours, Cambridge, 1966, p. 116

<sup>1</sup> Из многих работ отмечаем самые обстоятельные: А. Васильев, Происхождение императора Василия Македонянина («Византийский временник», т. XII, вып. 1—4, СПб., 1906, с. 148—165; далее—«Происхождение...»); N. Adontz, L'âge et l'1 origine de l'empereur Basile I (867—88°), "Вузаптіоп"— 1933, 1934. Перенздано в сборнике его трудов: "Études arméno-byzantines", Lisbonne, 1965, р. 47—109 (далее: L'âge); его же: La portée historique de l'Oratson funèbre de Basile I par son fils Léon VI le Sage, там же, стр. 111—123: его же, Чины (Инфилар филир, 867—886), «Чины приладишир» приладания принадания п

<sup>3</sup> G. Ostrogorsky, Histoire de l' Etat Byzantin, Paris, 1956, р. 259. Г. Острогорский согласен с выводами Н. Адонца. Об этом свидетельствует тот факт, что касаясь данного вопроса, он дает ссылку только на его исследование. Отметим, что в опубликованном недавно новогреческом переводе книги Острогорского (с. Історіа той Восамтичой хратора, тора; В' Абтул 1979, сад. 106) вышеприведенное предложение Острогорского, как и его ссылка на работу Адонца, опущены, а вместо них приведено вринксываемое Острогорскому примечание редактора перевода Э. К. Хрисоса, где говорится: «Нельзя с уверенностью сказать, что Василий по происхождению был армяником, как сбычно утверждается и как с полной уверевностью настанвает Адонц»

Вопрос о славянском происхождении Василия I стал дискутироваться с начала XIX в. Спор начал Рейзке, известный комментатор знаменитой книги о церемониале византийского двора Константина VII Порфирородного (913-959 гг.). На основании данных арабского историка Гамзы ал-Исфагани (умер в 970 г.) Рейзке утверждал, что Василий I славянин<sup>5</sup>. Нужно отметить, что версия о славянском происхождении Василия I встречается и в более раннем арабском источнике-труде Табари (838-923 гг.). Под 257 годом хиджры (29 ноября 870-17 ноября 871 г.) он упоминает Василия «известного как Славянин». Далее Табари уже упоминает императора, не называя его Василием (Басил), а только «Славянином»—«al-Saclabi»: «И воцарился после него (т. е. Михаила III—Р. Б.) над греками al-Saciabi»7. Однако наверняка зная, что Василий I хотя бы по отцу не был славянином и желая объяснить распространенную в Халифате версию о его «славянстве», Табари «уточняет»: Василий назывался славянином, «потому, что мать его была славянка»<sup>8</sup>. Он говорит о «славянине» Василии и в связи с событиями 268 г. хиджры (1 августа 881—20 июля 882 г.) Здесь он уже пишет: «сын славянки, император ромсев, совершил нашествие...»9.

Версия о славянском происхождении Василия I из книги Табари, или же из его источника, дословно перекочевывала в труды других арабских писателей—Саида ибн Батрика (т. е. мелкитского патриарха Александрии Евтихия—876—940 гг.), Масуди (умер в 959 г.), известного уже нам Гамзы ал-Исфагани (умер в 970 г.), Ибн ал-Асира (умер в 1234 г.), Сибта ибн ал-Джаури (умер в 1257 г.), Ал-Макина (умер в 1273 г.),

Айни (умер в 1451г.) и др. 10.

На основании вышеупомянутых сведений многие слависты, а также некоторые византинисты XIX в. стали настаивать на том, что основатель Македонской династии был славянином по происхождению, или же был рожден в смешанном браке армянина со славянкой. Нет необходимости подробно останавливаться на их трудах. При желании можно обратиться к обстоятельной статье А. Васильева, где имеется и общирная библиография по этому вопросу.

Подавляющее большинство византинистов отнеслось к сведениям арабских источников более чем скептически. Уж очень неубедительны были эти сведения и, что важнее, не подтверждались ни византийскими, ни другими источниками. Данные арабских авторов стояли особняком.

7 A. Васильев, Византия и арабы. Приложения, с. 16. Ср. М. Сапагd,

указ. соч., с. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Constantini Porphyrogenili Imperatoris De Cerimonlis aulae byzantinae libri duo, graece et latine\*, e recensione lo. lac. Reiskli cum eiusdem commentariis integris, vol. II, Bonnae, 1830, p. 451.

<sup>6</sup> Так в арабском оригинале—«тапутиї» (консультация арабиста А. Тер-Гевондяна). Переводы А. А. Васильева—«Василий по прозванию Славянии» («Византия и арабы. Политические отношения Византии и арабов за время Аморийской династии», СПб., 1900, ч. II, Приложения, с. 16) и М. Канара— "connu sous le nom de "le Sclave" (А. А. Vasiliev. Byzance et les Arabes, tome II. La Dynastie Macédonienne (867—959), Deuxième partie. Extraits des sources arabes, traduits par Martus Canard, Bruxelles, 1950, р. 6) могут ввести в заблуждение.

<sup>8</sup> Там же, с. 16; о «славянке» матери Василия I см. подробнее ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> М. Сапагd, указ. соч., с. 8. <sup>10</sup> Там же, с. 25, 38, 39, 47, 165, 264. Ср. А. Васильев, Византия и арабы, с. 72 (данные Масуди).

О происхождении Василия I А. Рамбо писал: «Армянская национальпость кажется мис более обоснованной, нежели напиональность славянская, в пользу которой имеется лишь одно упоминание у некоторых арабских историков, а также вероятность факта проживания славян в окрестностях Адрианополя»<sup>11</sup>. Совершенно прав был А. Васильев: «Никто из византийских авторов об этом (т. е. о смешанном браке армянина со славянкой-Р. Б.) не говорит, и современники Василия не имели никакого твердого предания о славянском происхождении Василия со стороны матери» 12. А. Васильев на основании множества источников защищал версию об армянском происхождении Василия: «армянское происхождение Василия является наиболее доказанным»<sup>13</sup>. Однако в своих выводах он непоследователен. Приведем его выводы полпостью. «Из сопоставления всех вышеприведенных данных я прихожу к следующему выводу: 1) Василий происходил от армян, поселенных в Македонии. 2) Его царское происхождение является, по всей вероятпости, измышлением Фотия, которое отразилось на известной части последующей литературы. 3) Сведения, сообщаемые арабскими писателями, дают возможность сделать два предположения: арабы могли весьма легко из слов «македонец» сделать «славянина»; тогда «славянии» у арабов равнялся бы «македонцу» или жителю Македонии, т. е. в данном случае армянину, поселенному в Македонии у Адрианополя; нли действительно, Василий происходил от смешанного союза-армянина и славянки (подчеркнуто мною-Р. Б.). Впоследствии А. Васильев стал зашищать именио эту последнюю версию: «Исходя из того факта,—писал он,—что среди жителей Македонии было много армян и славян, вероятно; правомерно допустить, что Василий имел смешанное, армяно-славянское происхождение» 15. И далее: «более правильное определение Македонской династии с точки зрения ее этнического состава-армяно-славянская»16.

Немногим отличаются выводы А. Вогта, посвятившего Василию I и его эпохе специальную монографию. Он пишет о «славянизированной» армянской семье Василия I: «Его (т. е. Василия—Р. Б.) фамилия может быть армянского происхождения, позже, в результате смешанного брака со славянами, которых было очень много в этой части Европы (в Македонии), она постепенно была сильно славянизирована» 17.

Нужно отметить, что и до А. Васильева ученые считали, что слово «славянии» у арабов могло означать и «македонец», т. е. они усматривали в нем не этникон Василия, а место его рождения, происхождения. Ведь Василий I был родом из Македонии<sup>18</sup>.

Вот так «решается» вопрос о славянстве Василия I и его семье в трудах некоторых ученых.

<sup>11</sup> A. Rambaud, L' Empire grec au dixième siècle, Paris, 18:0, p. 147.

<sup>12 «</sup>Происхождение...», с. 154.

<sup>13</sup> Там же, с. 158.

<sup>14</sup> Там же, с. 165.

<sup>15</sup> A. Vasiliev, History of the Byzantine Empire, 324-1453, Madison, 1952, p 301.

<sup>16</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A. Vogt, Basile ler, empereur de Byzance, et la civilisation byzantine à la

<sup>11</sup>п du IXe stècle, Paris, 1908, р. 21, п. 3.

18 Об этом см. в статье Васильева: Происхождение..., с. 162: «Македонец, Македония» превратилось у арабов в «славянина»; «По всей вероятности, славянское происхождение Василия у арабов есть результат его происхождения из Македонии и
Фракии» (там же, с. 163). См. также и у Адонца, L'age, с. 104; ъ. Цлабо,

Нам представляется, что этот вопрос не должен быть дискуссионным, ибо данные византийских источников столь красноречивы и достоверны, что не оставляют никаких сомнений и не дают повод спорам. Неверно, более того, несерьезно подвергать сомнению свидстельства Константина VII Порфирородного, родного внука Василия І. В V книге Продолжателя Феофана, которая представляет собой жизнеописание Василия І, написанное самим Константином VII Порфирородным, сказано: «Император Василий по происхождению был из Македонии, по национальности армянин, из рода Аршакидов». (6 обтожратор Василестантином развительности фрименто развительности объекта в болько в боль

Тот же Константин Порфирородный, упоминая патрикия Константина, сына логофета дрома, философа и патрикия Фомы, пишет, что Константин был большим другом Василия, ибо он, Константин, «по происхождению тоже был из армян» (ᾶτε και αὐτος εξ 'Αρμενίων ελκων το γένος). 20 Это свидетельствует не только о происхождении Константина и Василия но и о том, что этническое сознание у обоих было достаточно живучим.

Сведения составленного в первой четверти X века Жития святого Евфимия более красноречивы. Говоря о Стилиане Зауце, тесте сына Василия I, Льва VI, автор пишет: «Царь Василий оставил опекуном (Льва VI—Р. Б.) Стилиана, который по-армянски назывался Зауца. Он был македонцем, родом из армян, как и он» (т. е. Василий) (Στολιανόν δέ, τον καὶ Ζαρότζην κατά την 'Αρμενίων διάλεκτον προσαγορευομένον, ως ατε Μακεδόνα όντα καὶ τὸ γένος 'Αρμενίον, καθώς καὶ αυτός,,)<sup>21</sup>.

Можно привести сколько угодно сведений о принадлежности Василия I к армянам, и не только из византийских источников, но и из армянских<sup>22</sup>. Даже фальсификация генеалогического древа Василием или же его окружением, будто Василий принадлежал к армянской царской династии Аршакидов, имел отношение к Тиридату III, армянскому царю, провозгласившему христианство государственной религией Армении<sup>23</sup>, и ловкое переосмысление приписываемого Сааку Партеву «Видения» о восстановлении династии Аршакидов Василием I<sup>24</sup> и многое другое дают дополнительный материал для подтверждения достоверности сообщений Константина Порфирородного и Жития св. Евфимия.

Перейдем к вопросу о матери-славянке Василия I. Выше мы отметили, что поскольку в халифате знали, что Василий I, хотя бы по огцу, не был славянином, то желая как-то объяснить распространенную у них версию о славянстве Василия, создали легенду о том, что Васи-

Theophanes Continuatus, ex recognitione Imman. Bekkeri, Bonnae, 1838, p. 212.
 Там же, с. 230.

<sup>21</sup> В русском переводе Жития Евфимия это предложение переведено неточно: «Царь оставил опекуном Стилнана, армянское имя которого было Заутца (он был армянином, родившимся в Македонии, подобно самому императору)»—«Две византийские хроники X века. Псамафпиская хроника. Иоанн Камениата, Взятие Фессалоники», М., 1959, с. 28.

<sup>22 «</sup>Всеобщая история Вардана Великого». Перевел Н. Эмин, М., 1861, с. 108.

Niceta servo Jesu Christi, cognomento Davide Paphlagone", Migne, Patrologia graeca, t. 105, col. 565; "Symeonis Magistri ac Logothetae, Annales", In: "Theophanes Continuatus", p.689.

<sup>24 «</sup>Всеобщая история Вардана Великого», с. 108. Также: «Theophanes Continuatus", р. 241.

лий был славянином по матери. Но и это сведение, разумеется, безосновательно, т. к. не подтверждается ни византийскими, ни армянскими

средневековыми авторами.

В Жизнеописании Василия I подробно говорится о матери императора. Отметим, что в нем не указывается ее этническая принадлежпость и даже не упоминается ее имя. Но оно известно из 42-й главы II книги «De Cerimoniis» византийского двора. В перечне могил византийских императоров и членов их семей указано, что в монастыре святой Евфимии в Константинополе, называемом Прекрасным, покоится прах Панкало, матери христолюбивого владыки Василия<sup>25</sup>. На осповании имени Панкало, что по-гречески означает «Самая прекрасная», «Прекраснейшая», нельзя делать выводов о ее этнической принадлежности. Она могла быть гречанкой или же армянкой, но никак не славянкой, как утверждают арабские авторы. Константин Порфирородный неоднократно подчеркивает набожность и благочестивость матери Василия I и считает ее родственницей первого христианского императора Константина Великого<sup>26</sup>. Ясно одно, Панкало была христианкой, а славяне в конце VIII, начале IX в. еще были язычниками. Что же касается армянских авторов, то современник Василия Таронский епископ Ваан «уверял Василия в том, что он, Василий, происходит из рода Аршакуни, ибо мать его была армянка»27.

Однако пора перейти к основному вопросу нашей статьи—к решению проблемы происхождения данных арабских источников о славянстве Василия I. С этой целью обсудим вопрос о принадлежности основателя Македонской династии к армянскому царскому роду Аршакидов. Об этом не может быть и речи, ибо род Аршакидов к этому време-

пи не существовал<sup>28</sup>.

Известно, что версия об Аршакидском происхождении Василия ! приписывалась византийскими авторами (и приписывается учеными) патриарху Фотию, который действовал, видимо, не без специального поручения самого императора. Но требования, выдвигаемые императором Фотию, этим не ограничивались. Никита Пафлагонянин, автор Жизнеописания патриарха Игнатия (846-857, 867-877 гг.), ярый противник Фотия, писал, что Фотий в годы своей ссылки (867-877 гг.) пожелал угодить императору и дабы достичь своей цели, прибег к следующей хитрости. На основе первых букв имен членов семьи Василия— Β(ασίλειος), Ε(ὑοοχία), Κ(ωγσταντίνος), Λ(έων), 'A( $\Lambda$ ( $\Lambda$ ες ανός ος),  $\Lambda$   $\Gamma$ ( $\Gamma$ εφανός) он состряпал имя ВЕКЛАГ. Далее он составил псевдогенеалогию императора, начиная с армянского царя Тиридата. Дойдя до отца Василия, он написал, что тот родит сына (Фотий описывал его внешность, которая, разумеется, точь-в-точь совпадала с внешностью императора Василия), имя которого будет Важда (то де бусия втога Важда)26 и который станет самым счастливым василевсом. Свою страпню Фотий «александрийскими» буквами (т. е. уставом) внес в одну древнюю пергаменную рукопись и постарался придать книге ветхий вид. В своей работе Фотий прибег к помощи дворцового иерея Феофана, который поль-

18 N. Adontz, L'age, p. 105.

<sup>-5 &</sup>quot;De Cerimoniis aulae byzantinae", vol. I, Bonnae, 18.8, p. 648.

 <sup>-6 &</sup>quot;Theophanes Continuatus", р. 216; ст. р. 225—226.
 27 «Всеобщая история Вардана Великого», с. 108.

в оргинале: πνίκα δε πρός τὸν πατέρα κατήλθε Βασιλείου, τοῦτον εγραψεν ὡς ανδρατεννήσει...τὸ δὲ ὁνομα είναι Βεκλής... Бесспорно, что Никита Пафлагонянин Беклас счита ет именем Василия. А. Васильев («Происхождение...», с. 168) и ряд других ученых по оцинбке Бекласа считали отцом Василия.

зовался славой мудрого человека и который в дальнейшем стал епископом Кесарин Каппадокийской. Феофан книгу Фотия внес в императорскую библиотеку и показал ее императору Василию. Согласио Никите
Пафлагонянину, никому не удавалось разгадать загадку БЕКЛАСа.
Феофан сказал, что ее сможет разгадать лишь один человек—Фотий,
на место ссылки которого и отправляется Феофаи. Фотий притворяется,
что не может открыть тайну никому, кроме императора Василия, ибо
речь идет именно о нем. Фотий прибывает во дворец и «открывает»
тайну<sup>30</sup>. Эта версия была широко известна в Византии. Об этом свидетельствует Симеон Магистр в своей Хронике. Он, в отличие от Никиты Пафлагонянина, называет фамилию епископа Феофана—Сфинодемон и добавляет, что смысл загадки Фотий знал «от ангела»<sup>31</sup>.

Мы уверены, что исследователи грешат перед памятью такого всликого деятеля византийской церкви и культуры, каким был Фотий, повторяя сплетни его личных врагов о том, будто история с БЕКЛАСом и с псевдогенеалогией Василия состряпана Фотием по собственной инициативе. Не новость, что каждый тиран, особенно если оп не наследовал власть, а узурпировал ее, прибегает ко всяким ухищрениям с целью «обоснования» законности своего воцарения. Псевдогенеалогия эта создана самим Василием или же его близким окружением. Она всячески культивировалась в империи, и горе тому, кто при жизни императора осмелился бы выразить сомнение относительно ее достоверности. Известно, что современник Василия I Григорий Сиракузский только на исповеди дерзнул сказать священнику о фальсификации Фотия и Феофана Сфинодемона<sup>32</sup>. Значит говорить о ней вслух было небезопасно!

Василий I заставил Фотия «создать» выдуманную им самим, Василием, легенду, ибо невозможно поверить в то, что Василий, якобы, не знал своей генеалогии, поверил Фотию и будто после этого отношения императора с бывшим патриархом были восстановлены. Василий всеми правдами и неправдами стремился не только обосновать свою политическую легитимность, но и то, что на престол Константина Великого он взошел волею божьей. И поскольку решено было выдать себя за отпрыска самого знаменитого армянского царя (Василий ведь был армянином), он вынужден был «создание» генеалогии поручить человеку, имеющему отношение к армянам, большому знатоку армянской истории. Таковым был Фотий!

Псевдогенеалогия Василия I в Византии при жизни императора была широко распространена. И если о ней мы находим сведения только в двух византийских памятниках, то это еще ни о чем не говорит. Известно, что со смертью тирана умирает и созданная о нем легенда. Будь Никита Пафлагонянин другом Фотия, вряд ли бы он упомянул о ней. Но поскольку он был его врагом, ему ничего не стоило облить грязью человека, которого выпудили согласиться принять участие в

«создании» легенды с «именем» БЕКЛАС.

Как бы то ни было, было состряпано второе имя Василия I. Ведь

Никита Пафлагонянин БЕКЛАС считал именем-очера.

Возвратимся к данным арабских авторов о славянском происхождении Василия I. Недостаточно сказать, что их версия ошибочна, недостаточно сказать, что она не подтверждается основными источниками. Она ведь не могла возникнуть из ничего. Откуда арабы могли почерпнуть сведения о происхождении Василия? Разумсется, не из Аф-

31 "Symeonis Magistri Annales", p. 689-690.

32 «Происхождение...», с. 150.

<sup>30</sup> Ignatil archiepiscopi Constantinopolitani, Vita", col. 565-568.

рики или Западной Европы, а из Византии. Но в Византии ничего подобного не знали. Значит, здесь кроется какое-то недоразумение. В чем же оно заключается?

Легенда с именем БЕКЛАС была известна и в халифате, причем по письменным источникам. Известно, например, что Гамза Исфагани знал об этом от какого-то судьи Ваки, который в свою очередь почерпнул эти сведения из книги одного византийского императора, переведенной при содействии переводчика с греческого языка на арабский<sup>33</sup>. Эта книга не сохранилась ни в греческом оригинале, ни в арабском переводс, но как мы убедимся далее, Василий в ней был упомянут как БЕКЛАС, причем это имя в названном источнике не связывалось с псевдогенсалогией Василия I, как в трудах Никиты Пафлагонянина и Симсона Магистра. Переводчик книги императора, будучи арабом, машинально прочел имя ВЕКЛАГ, как у них принято, не слева направо, а наоборот, справа налево. Получилось SALCEB. В арабском нет гласных, следовательно, SLCB, которое не могло быть арабом осмыслено иначе, как SCLB, т. е. Saclabi, а оно ничто иное, как этноним, означающий «славянин». Поскольку арабам было известно, что Василий, хотя бы по отцу, не славянин, но почему-то он считается славянипом, вошло в оборот объяснение: «он был славянином, потому что его мать была славянкой». Отсюда и берет начало версия о Василии

«Славянине» и его матери «славянке».

Приводя данное толкование арабской версии о «славянском» происхождении Василия I, мы должны признаться, что не исключаем и другое объяснение. Как указано выше, Василий I приписывал себе Аршакидское происхождение. Известно, что у арабов очень часто начинающиеся с «Ал» («Ар») чужие личные имена, этнонимы и топонимы искажались, эти первые две буквы воспринимались ими в качестве арабского определительного члена. Например, первый слог, первые две буквы имени великого завоевателя Александра Македонского приняты ими за определительный член и опущены. Александр стал у арабов называться Искандер. В арабской версии «Истории Армении» Агафангела, изданной Н. Марром, с этим явлением мы встречаемся неоднократно. Этноним «алан», например, получил удвоенное «л» (аллан), причем начальное «ал» воспринято в качестве арабского определительного члена<sup>34</sup>. С этим названием, как пишет Н. Марр, мы встречаемся и в других памятниках<sup>35</sup>. То же произошло и с топонимом Арарат. Начальный слог «ар» прочитан «ал» и понят в смысле члена<sup>36</sup>, как и с династической фамилией Арцруни, В обнаруженной в Анберде в 1965 г. арабской лапидарной надписи Захария и Иванэ Захариды названы ал-Сруни (вместо Арцруни)<sup>37</sup>. Наконец, что для нас важнее, в новонайденном арабском переводе «Истории Армении» Агафангела, осуществленном с греческого, родовое 'Αρσακιδών (род. падеж мн. числа) передано al-Saracitun, т. е. первый слог «Ар» воспринят как арабский определительный член «ал»38. Не постигла ли та же участь Василия I, родовое

<sup>33</sup> Там же, с. 161.

<sup>34</sup> См. Н. Я. Марр, Крещение армян, грузни, арабов и аланов святым Грнгорием (арабская версия) («Записки Восточного отдела Императорского Русского аржеологического общества», т. XVI, СПб., 1905, с. 199—200).

<sup>35</sup> Там же, с. 200.

<sup>36</sup> Там же.

<sup>37</sup> Ա. Տեր-Ղևոնդյան, Զաբարիայի և Իվանհի արաբատառ արձանագրությունը Անբերդում («Պա.տմա-բանասիրական հանդես», 1971, №1, էջ 186)։

<sup>33</sup> Ա. Տեր-Ղևոնդյան, Ագաβանգեղոսի արաբական նոր խմրագրությունը (արաբերեն բնագիր և ուսումնասիրություն), Երևան, 1968, է, 58։

нмя которого 'Арэахнос<sup>39</sup> (Аршакид, по греч. Арсакид) превратилось в al-Sac..., а в дальнейшем—в al-Saclabi?

ՄԱԿԵԴՈՆԱԿԱՆ ՀԱՐՍՏՈՒԹՅԱՆ ՀԻՄՆԱԴԻՐ ՎԱՍԻԼ I-ի (867—886 թթ.) «ՍԼԱՎՈՆԱԿԱՆ» ԾԱԳՄԱՆ ԱՌԵՂԾՎԱԾԻ ԼՈՒԾՄԱՆ ՇՈՒՐՋ

ՀՐԱՉ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

# U. u h n h n i d

Բյուղանդական աղբյուրների ծանրակշիռ տվյալները, այդ թվում Վասիլ I-ի հարազատ թոռ Կոստանդին Ծիրանածինի գրչին պատկանող և իր պապի կենսագրությանը նվիրված ծավալուն հրկասիրությունը, անհրկբա վկայում են, որ Վասիլ I-ը ծագումով հայ էր։ Հայտնի է նաև, որ Վասիլը, ջանալով իր ծագումը վեհացնել և օրինականացնել իր գահ բարձրանալը, իրեն Արշակունի հռչակեց։ Հայկական աղբյուրները ևս Վասիլ I-ին համարում են հայ Արշակունի։ Սակայն XIX դ. սկզբում մի շարք բյուզանդագետների և սլավոնագետների աշխատություններում առաջ քաշվեց Վասիլ I-ի սլավոնական կամ հայ-սլավոնական ծագման մասին վարկածը, որն իր հետևորդներն ունի և այսօր։ Նրանք իրենց Թեղը չեմնավորում են արաբական աղբյուրների տվյալներով, որոնցում Վասիլ I-ը համարվում է սլավոն (al-Saclabi), կամ սլավոնուհու որդի։ Ելնելով վերոհիշյալից, նշված ուսումնասիրողները Վասիլ I-ի հիմնադրած Մակեդոնական (ըստ Հ. Գելցերի՝ Հայկական) հարստությունը անվանում են «հայսլավոնական»։ Սակայն Վասիյ I-ի սյավոնական ծագման մասին արաբական աղբյուրների տեղեկությունները չեն հաստատվում ո՛չ բյուզանդական, ո՛չ հայկական և ոչ այլ աղբյուրներով և պարզ թյուրիմացության արդյունք են։ Բանն այն է, որ Վասիլ I-ը Բլուպանդիայում հայտնի էր և մի շինծու անվամբ, որն ամենայն հավանականությամբ ինքը Վասիլն (կամ նրա մերձավորագույն շրջապատն) էր հորինել։ Այդ անունն էր ԲԵԿԼԱՍ։ Բյուղանդիայում տարածել էին իբրև Ոս շատ հնից եկոց մի ավանդություն, որի համաձայն դարեր անց գահին է տիրանալու ոմն ԲԵԿԼԱՍ։ Ալդ «անվան» տառերը ոչ այլ ինչ են, ջան Վասիլի (Բասիլ), նրա կնոջ Եվդոկիայի և որդիներ Կոստանդնի, Լևոնի, Ալեքսանդրի և Ստեփանոսի անունների սկզբնատառերը։ Այդ «անունն» էլ ահա բյուղանզական աղբյուրներից մուտք գործեց նաև արաբական աղբյուրները, և քանի որ արաբերենը ձայնավորներ չունի, ԲԵԿԼԱՍԻ փոխարեն պիտի կարդային BCLS, ըստ իրենց՝ արաբների աջից ձախ ընթերցելու կարգի՝ SLCB, որից էլ ահա՝ al-SACLABI—սլավոն։

Չի բացառվում Վասիլ I-ի սլավոնական ծագման մասին վարկածի և մի այլ բացատրություն։ Ինչպես տեսանք, Վասիլ I-ր բյուզանդական աղբյուրներում կոչված է Արշակունի (Արսակիոս, Հունարհնում «շ»-ի բացակայության պատմառով)։ Արաբները շատ հաճախ Al-ով կամ Ar-ով սկսվող, իրենց համար օտար անունները տառադարձելիս, այդ առաջին երկու տառերը սխալմամբ դիտում Լին որպես որոշիչ հոդ al-, որը կամ բաց էին Թողնում (օրինակ՝ Ալեջսանդրի փոխարեն՝ Իսկանդար), կամ բերում, բայց որպես որոշիչ *Տող։* Ագա*խանդեղոսի երկի հու*նարենից արաբերեն *խար*գմանության մեջ, օրինակ, 'Apoaxidon (Արջակունիների) տոհանունը տառադարձվել է al-Saracitum, Ալս փաստը հիմը չի՝ տալիս ենԹադրևլու, որ նուլնը կատարվել է և Վասիլ «Արշակունու» ( Apoaxios) հետ, al-SAC..., որը հետագալում դարձել է al-

Saclabi-սյավոն։

<sup>39</sup> Константин Порфирородный считал, что его дед Василий I происходил из рода Αρσαχίων.

# МНИМОЕ УПОМИНАНИЕ «КАРТЛИЙСКОЙ ЦАРИЦЫ» В АРМЯНСКОЙ НАДПИСИ ИЗ АТЕНСКОГО СИОНА

#### РАЧ БАРТИКЯН

Сравнительно недавно грузинским медиевистом З. Алексидзе на центральном выступе западного фасада Атенского Сиона выявлен фрагмент армянской надписи, которая отличается от множества других армянских лапидарных надписей Грузии тем, что в некоторой степени проливает свет на происходившие в Грузии в конце X в. исторические события. Сохранившаяся часть надписи была расшифрована и переведена З. Алексидзе на грузинский язык. В его расшифровке она выглядит так:

նրոնթք քանաւ որ (Հ)»։ B թա-ահավ թւ ժան… քա Օփ-, եչո [՚՚ լերնեծ՝ ե՛՚ չ և և տասեսաա Ռփիտոնագալո փարդա ահմիր կիսոգալո փարդա՝ արդիրը կիսոգալո թո Ժերգիում

3. Алексидзе дал следующий перевод надписи: «Это я, Гергиум, сын Эрһасана. Кто это прочтет [да помянет] скульптора божьего. Когда царь абхазский Баграт поссорился с царицей Картли... занял Уплисцихе...» Издатель, исходя из упомянутого в надписи имени абхазского царя Баграта, датирует ее годами его царствования—978—1014, точнее, годом взятия им города Уплисцихе (предположительно между 980 и 988 гг.), хотя упоминание факта взятия города Багратом является всего навсего terminus ante quem надписи, нижним пределом, а не датой ее составления.

лом, а не датой ее составления.
После опубликования работы З. Алексидзе армянская надпись Атенского Сиона стала предметом специального исследования грузиноведа П. М. Мурадяна, который внес определенные коррективы как в расшифровку, так и в перевод надписи. Часть исправлений П. Мурадяна, как и его интерпретаций, убедительна. Привожу ис-

правленный им текст:

«Ջայս ես՝ Գերջիում Երհասանա որդի։ Որ զայս կարդայ այն տարին, որ Բարգրատ Ափխազաց Թագաւորն աիկինի վրաց ետ արավ եւ գալ [ա]մ Ուիլիսցիէ կալաւ, որ...»։

П. Мурадян обратился к вышеупомянутой надписи вторично в четвертой книге «Armeno-Georgica», представляющей собой свод ар-

<sup>1</sup> Цитирую по статье П. Мурадяна: Нововыявленная армянская надпись Атенского Снона («Чишим»- рабоширующий (шбарк»), 1979, № 3, 49 214—215, 223).

мянских лапидарных надписей из двух наиболее важных в истории Грузии областей—Картли и Кахети. Здесь П. Мурадян повторяет расшифровку и интерпретацию надписи, данные им в вышеупомянутой статье<sup>2</sup>.

Считая свою расшифровку «подлинным текстом» надписи, П. Му-

радян перевел ее следующим образом:

«Сие [написал] я—Герджиум сын Ерһасана. Кто прочтет это, в то лето, когда царь абхазов Баграт заставил царицу грузинскую отстать [от сговора], а в следующий год занял Уплисцихе, дабы...».

Мы не намерены здесь коснуться надписи в целом и остановиться на вопросе о личности Герджиума, ибо в статье и книге П. Мурадяна об этом говорится довольно-таки обстоятельно и убедительно. Отметим только, что точка после слова праф, наверное, не нужна, она должна стоять, скорее, после слова цираци, а слово шій необходимо написать с заглавной буквы, поскольку начинается новое предложение, не связанное с предыдущим: «Дији ви Чергений врешийши праф, пр цици цирациз»—в смысле, кто прочтет эту надпись, пусть знает, что она сделана Герджиумом, сыном Ерһасана. Далее следует одно цельное предложение, на котором мы намерены остановиться по-

дробнее.

Мы пришли к выводу, что эта часть надписи в прочтении П. Мурадяна является далеко не «подлинным текстом». Здесь обоими издателями допущены ошибки в расшифровке и осмыслении слов иририн уршу ни шршу. З. Алексидзе, как было сказано, перевел их как «поссорился (т. е. абхазский царь Баграт III-Р. Б.) с царицей Картли», не уточняя, кто она такая. П. Мурадян справедливо указал, что слова вы шршя, независимо от того, как их воспринимать-вы шршя или вы шиши, не могут означать «поссорился». Однако дело в том, что П. Мурадян, к сожалению, пошел по следам З. Алексидзе и, как и он, усмотрел в надписи «царицу грузинскую» (З. Алексидзе-«царицу Картли», что вернее). Правильно указав на ошибочную трактовку грузинским исследователем слов «вы шршід» («поссорился»), П. Мурадян допустил не менее серьезную ошибку, переведя их следующим образом: «заставил царицу грузинокую отстать [от сговора]». И невооруженным глазом видно, что данный перевод неверен. Однако П. Мурадян не ограничился этим и решил определить, кто такая «царица грузинская» и что имел в виду Герджиум, сын Ерhaсана. Он пришел к выводу, что автор надписи имел в виду Гурандухг, мать абхазского царя Баграта III.

В надписи Герджиума «слово» *тріфій* переводится З. Алексидзе и П. Мурадяном «царицей». По-армянски *тріфій* действительно означает «госпожа», так называлась и царица. Но ведь в нашей надписи не *тріфій*, а—*тріфій*. Если бы речь шла о царице, здесь ожидалось бы не *тріфій*, а *стріфій* или *тріфій*, но никак не *тріфій*. П. Мурадян эту «ошибку» объясняет следующим образом. «Вместо ожидаемого аккузатива слова *тріфій* в виде *стріфій* он (т. е. Герджиум—Р. Б.) употребляет диалектную форму родительного—*тріфій* (в древнеармянском литературном—*тріфій*)». Его объяснение неубедительно, ибо какую бы форму ни приводил писец—литературную или диалектную—он должен был употребить только и только винительный падеж, более того, он не мог опустить определительный член в конце слова

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> П. М. Мурадян, Армянская эпипрафика Грузии. Картли и Кахети. Еревач. 1985, с. 107.

տիկին, т. е. должен был написать տիկինն, или же, если согласиться с предположением П. Мурадяна о том, что Герджиум употребил диалектную форму, то—տիկինին. но ни в коем случае не мог привести

это слово в родительном падеже-иририри.

Надпись Герджиума является одним из ярких примеров того, как паши собственные ошибки приписываются совершенно грамотным людям, которые в итоге именуются малограмотными или писавшими на диалекте<sup>3</sup>. К сожалению, мы приписываем Герджиуму предложение, которое и с литературной, и с диалектной точек зрения аб-

сурдно. Оно не соответствует нормам армянского языка.

Неискушенный исследователь слово «шриц» надписи исправил бы на «шпиц», усмотрев в нем орфографическую ошибку, допущенную под влиянием грузинского языка<sup>4</sup>, в котором нет твердого «р». Но З. Алексидзе и П. Мурадяна ввела в заблуждение «царица», с которой никак не вязалось третье лицо аориста глагола «шпипц» («шпиц»—«взял, завоевал», и "ви шпиц"—"взял обратно, отвоевал»). П. Мурадян уверен, что в надписи слово «шриц» употреблено в смысле «шпиц» (означает "создавать", "делать"). Но ведь третье лицо аориста глагола шпив будет шрир, а не шриц. Исследователь видит в нем не литературную, а диалектную форму передачи аориста этого глагола, (для большей наглядности выразимся по-новоармянски «шрир» вы шрыд»);

Итак, определив, что мнимая «царица» это—мать царя Баграта III Гурандухт, П. Мурадян пишет: «В надписи Герджиума говорится о взятии Уплисцике у Гурандухт». Даже из перевода самого П. Мурадяна не видно, что Баграт взял упомянутый город у Гурандухт. Дело в том, что данные «Летописи Картли» П. Мурадяном внесены... в надпись Герджиума. В «Летописи Картли» сказано: «[Баграт] отобрал крепость [Уплисцике] у матери своей». Но «Летопись Картли» и армянская надпись Герджиума не один и тот же источник. Развивая свою мысль, П. Мурадян далее пишет:«Благо-. даря этой надписи не только подтверждаются сообщения «Летописи Картли», но и становятся известны некоторые подробности имевшей место борьбы. Так, выражение ирирыр ин ириц («заставил царицу грузинскую отстать») недвусмысленно указывает на то, что Баграт и его мать находились в разных, противоположных лагерях; мать поддерживала азнауров Картли, выступавших против Баграта в его политике создания объединенного грузинского царства. По «Летописи Картли», —продолжает он, —царь абхазов оставался в Уплисцике «несколько дней», в надписи же указывается на то, что Баграт сначала справился с выступившими против его политики азнаурами и матерью (!), а затем, «в следующем году занял Уплисци-

<sup>3</sup> П. Мурадян уверен, что «трания» и «вы шрим» «грамматические и лексико-фразеологические новинки (!)», которые «придают этой надписи особую важность (!)» и показывают, что «Герджиум писал так, как говорил», т. е. на диалекте (там же, с. 222). Эта мысль обобщена в предисловии книги П. Мурадяна, где он пишет о «фиксации» им, Мурадяном, «живой разговорной речи в эпиграфических памятниках» (там же, с. 11).

<sup>4</sup> П. Мурадян, Армянская эпиграфика Грузии, с. 11. С этим явлением мы встречаемся в армянских надписях Грузни даже... 1904 г. (там же, с. 48, где вместо филивр, филивр, филивр, филивр, филивр.).

же», т. е. картлийские дела заняли у него не «несколько дней», а целый год<sup>5</sup>. Это, несомненно,—заканчивает свою мысль П. Мурадян,—говорит об организованности и многочисленности участников сопротивления»<sup>6</sup>.

Ничего подобного! В надписи Герджиума вовсе не говорится о том, что Баграт вел борьбу с азнаурами и своей матерью, тем болсе надпись не дает оснований говорить об «организованности и многочисленности участников сопротивления». «Царица» повлекла за собой одну ошибку за другой. На самом деле в надписи ни о какой «царице» нет и речи. Но, чтобы правильно понять содержание надписи, мы вынуждены обратиться к той же «Летописи Картли». Там сказано: Баграт «пришел в Картли с целью поправить дела расстроенные картлийские. Вступил в Тигву. Но в ту пору некоторые азнауры картлийские не желали прихода его, ибо розно правили делами картлийскими, хотя и пребывали в повиновении у Гураидухт... Вступил Баграт в Уплисцихе, отобрал крепость [Уплисцихе] у матери своей, пробыл [здесь немного] дней, несколько поправил дела картлийские, забрал свою мать и ушел в страну Абхазскую»7.

Итак, если опустить подробности, на первый план выступают связанные с картлийской экспедицией Баграта III два крупных события: вступление абхазского царя в Тигви и Уплисцихе, причем взятию Уплисцихе предшествовало вступление царя в Тигви. В армянской надписи Герджиума, сына Ерһасана, о взятии Уплисцихе ясно сказано («Ршрарши Ифширшу Ршаширй... Пфризфф фшрис»), и в этом отношении чтение обоих ученых—З. Алексидзе и П. Мурадяна—убедительно. Однако дело в том, что и в армянской надписи с той же последовательностью, как в «Летописи Картли», говорится о взятии Тигви и Уплисцихе, только ошибочная расшифровка топонима послужила причиной появления мифа о царище Гурандухт, ее взаимоотношениях с сыном Багратом и даже о том, в каком лагере была Гурандухт и т. д.

«трирь ирту» мы расшифровываем следующим образом: «8ри-[4] ры р ирту», т. е. "Тигви у картлийцев". Бесспорность нашего чтения подтверждается следующими за ними словами «ит шрши», как уже было сказано, в смысле «ит шпши» ("взял обратно", "отвоевал"). Здесь не излишне сказать, что осмысление слов «ит шрши» П. Мурадяном вызывает недоумение. Согласно ему, «ит шрши» употреблено в смысле «ит шыбь», что он понимает как "нарушить какое-нибудь обязательство, не сдержать какое-нибудь обещание, не исполнить какое-нибудь обещание, и для наглядности приводит уж слишком

<sup>5</sup> В действительности, в «Летописи Картли» говорится о том, что Баграт III «несколько дней» оставался в Уплисциже, а вовсе не о том, что у него «несколько дней» заняли картлийские дела, как считает П. Мурадян.

<sup>6</sup> П. Мурадян, Армянская эпиграфика Грузии, с. 107-108.

<sup>7</sup> Перевод Г. В. Цулая. См. «Летопись Картли». Перевод, введение и примечания Г. В. Цулая, Тбилиси, 1982, с. 58. Перевод М. Д. Лордкипанидзе несколько отличается от перевода Цулая. См. «Матиане Картлиса». Перевод, введение и примечания М. Д. Лордкипанидзе, Тбилиси, 1976, с. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> В действительности сит անսել» означает вернуть обратно, оставить позади". См. И. И и п. р ի ш и ш б, U. И. 9 ш и ш ш б, 2 ш п д и бдей пирафибриривицив рипирив, врашь, 1975, 42 203:

народные и современные обороты, вроде «հարսնացուին կամ հարսին հա հն անում՝ հակատակ պալմանավորվածության, шռուծախի պալմանադրությունից հա հն լինում» (т. е. «невестку или невесту, вопреки договоренности ст би шилей (посылают обратно (домой), или вы би լինում (отказываются) от торговой договоренности»)9. Если даже согласиться с таким объяснением, то откуда берется «заставил... отстать [от сговора]»? Что общего между «нарушить обязательство», «не сдержать обещание», «не исполнить обещание» и «заставил отстать»?

Итак, слова «hm mpmd» следует понимать как «hm mamd», что находит свое логическое продолжение в следующем за ним и относя-

щемся к Уплисцике глаголе «иши» («взял», «завоевал») 10.

Интересующий нас отрывок армянской надписи из Атенского Сиона расшифровывается нами следующим образом:

«...Այն տարին, որ Բարգրատ Ափխազաց Բագաւորն Տիկ[վ]ին<sup>լլ</sup> ի վրաց ետ արավ եւ գալ [ա]մ Ոփլիոցիէ կալաւ...»։

Перевод:

«В ту годину, когда царь абхазов Баграт отвоевал («взял обратно») у картлийцев Тиг[в]и, в следующем же году он взял Уплисцихе...».

Здесь совершенно логично и противопоставление «абхазов» «картлийцам»—«царь абхазов» отвоевал «у картлийцев». В чтении же П. Мурадяна противопоставление противоестественно. Если Баграт— царь «абхазов», как могла его мать быть царицей «грузинской»?

Исследователи могут возразить, что в «Летописи Картли» топоним приводится как «Тигви», а в надписи Герджнума «в» отсутствует— «Тики». Но это, видимо, закономерно. Другой грузинский топоним— Тмогви в той же «Летописи Картли» фигурирует как Тмоги, без «в»<sup>12</sup>. Так и в древнеармянском переводе «Летописи Картли»— Редигр<sup>13</sup>. Что касается первой буквы топонима Тигви (в «Летописи

<sup>9</sup> З. Алексидзе верно прочел здесь слово «шршф» в смысле «шашф», но неправильно его интерпретировал («поссорился»). П. Мурадян считает, что если даже это слово употреблено в смысле шшш-шайшц, нельзя было его так воспринимать, ибо «оно должио было бы быть употреблено в переносном смысле (1) и означало бы «думать, обдумывать, обсуждать, взвешивать, развивать (!)». П. Мурадян, ужаз. статья, с. 217.

<sup>10 «</sup>Илиму» и «ишим»—синонимы, которые Герджиум использовал, чтобы избежать новтора одного и того же глагола. Этого достаточно, чтобы Герджиума считать вполне образованным человеком, неплохо разбирающимся в литературном языке.

<sup>11</sup> Здесь конечное «h»—определительный член. В топониме Уплисцихе (nhihushi) он опущен и логично было бы ожидать, что и в топониме Shi[4] eго не должно было быть. Но он поставлен верно, поскольку за этим топонимом следует предлог отложительного падежа «h» (у, от, из), и буква «h» полторилась бы—Shi[4] h. Это тоже свидетельствует о грамотности Герджнума.

<sup>12</sup> См. «Древнеармянский перевод грузинских исторических хроник» («Картлис Цховреба»). Грузинский оригинал и древнеармянский перевод с исследованием и вокабуларием издал И. В. Абуладзе, Тбилиси, 1953, с. 216.

<sup>13</sup> Там же. Греки также опускали это «в». Грузинский топоним «Элавси» в греческих источниках фигурирует как Глас. Встречается и обратное. Имя «Симон» в грузинском «Свимон», «Кюрике»—«Квирике», «Кирион»—«Квирион».

Картли» «Т», в надписи же Герджиума «Т»), то и это закономерно. Топоним «Тбилиси» в средневековых грузинских источниках встре-

чается в обеих формах (в армянских источниках с «Т»)14.

Таким образом, из вышеизложенного явствует, что до того, как Баграт III взял Уплисцихе, он отвоевал у картлийцев Тигви, значит этот город раньше находился в пределах царства Баграта III, и лишь на некоторое время был взят картлийцами, поэтому и Баграт заново должен был овладеть им.

Как видим, данные армянской надписи Герджиума вполне согласуются с данными «Летописи Картли» в сообщении об овладении

Багратом городами Тигви и Уплисцихе. И только!

### «ՔԱՐԹԼԻԻ ԹԱԳՈՒՀՈՒ» ԿԱՐԾԵՑՅԱԼ ՀԻՇԱՏԱԿՈՒԹՅՈՒՆԸ ԱՏԵՆԻԻ ՍԻՈՆԻ ՀԱՅԵՐԵՆ ԱՐՁԱՆԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ

ረቦԱՉ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

# U. d th n th n i d

Վրաց միջնադարագհա Զ. Ալհջսիձեն վերջերս հայտնաբերեց, վերծանեց, վրացերեն թարգմանեց ու հրատարակեց Ատենիի Սիոնի հայերեն վիմագիր մի պակասավոր արձանագրություն։ Նրա վերծանությունն ու թարգմանությունն իր վերծանությունն ու թարգմանությունը և տվեց արձանագրության ենթարկեց վրացագետ Պ. Մուրադյանը և տվեց արձանագրության իր վերծանությունն ու թարգմանությունը։ Մի հարցում, սակայն, երկու ուսումնասիրողների կարծիջները համընկնում են։ Ըստ նրանց, արձանագրության մեջ հիշվում է «վրաց թագուհին». Պ. Մուրադյանը դանում է, որ խոսջը ափխաղաց Բագրատ Գ թագավորի (978—1014 թթ.) մոր՝ Գուրանդուխտի մասին է։ Արձանագրության մեզ հետաջրջրող մասը ըստ Զ. Ալեջսիձեի վերծանման կարդացվում է «Բարգրատ Ափխաղաց թագաւորն տիկինի վրաց ետ-արավ եւ գալ. լտ Ոփլիսցխէ կալաւ..», իսկ ըստ Պ. Մուրադեկնի վիացին կարացատում և հարդանը՝ «Երբ Ափխաղաց թագունու հետ... գրավեց Ուփլիսցիխեն», իսկ Պ. Մուրադանը՝ «Երբ Ափխաղաց թագավոր Բագրատը Ուփլիսցիխեն», իսկ Պ. Մուրադանը՝ «Երբ Ափխաղաց թագավոր Բագրատը ուժուկիսցիկեն», իսկ Պ. Մուրադանը՝ «Երբ Ափխաղաց թագավոր Բագրատը ին գրավեց Ղուկլիսցիխեն...»։

«Քարթլիի մատյանի» տվյալները Հնարավորություն են տալիս ճիշտ վերծանելու արձանագրությունը և տալու նրա ճշգրիտ թարգմանությունը։ Հիշյալ աղբյուրում խոսվում է Թիզվի և Ուփլիսցիխե ջաղաջների՝ Բագրատ Գ-ի ձեռջն անցնելու մասին, որը և Հաստատվում է խնդրո առարկա արձանագրությամբ։ Այն պետջ է վերծանել Հետևյալ կերպ. «Բարգրատ Ափխաղաց թագաւորն Տիկ-[վ]ին ի վրաց ետ արավ (կարդա՝ առաւ) եւ գալ [ա]մ Ոփլիսցխէ կալաւ...», այսինջն՝ «Ափխաղաց թագավոր Բագրատը վրացիներից վերագրավեց

Տիկ[վ]ին, իսկ հաջորդ տարին Ուփլիսցիխեն առավ»։

<sup>14 «</sup>Վրաց ժամանակագրություն (1207—1318)», թարգմանությունը հին վրացերենից, առաջարանը և ծանոթագրությունները Գ. Մուրադյանի, Երևան, 1971. Встречается и обратное. Армянское «Տ» в грузинском переходит в «Р» Ср. Տրդաա—Թրդաա:

## ЕЩЕ РАЗ ОБ АРМЯНСКОЙ НАДПИСИ ИЗ АТЕНСКОГО СИОНА

#### РАЧ БАРТИКЯН

В № 7 «Вестника общественных наук» АН АрмССР за 1986 г. был опубликован ответ П. Мурадяна на нашу статью «Мнимое упоминание «Картлийской царицы» в армянской надписи из Атенского Сиона». Согласно П. Мурадяну, расшифровывая и переводя на русский язык упомянутую надпись, мы читаем «не то, что написано в надписи, а то, что может послужить основой для новой интерпретации и критики предыдущих издателей текста». Это вовсе не так, и никому не запрещено подвергать критике своих предшественников, если высказанные ими мысли и суждения ошибочны, разумеется, с точки зрения последующего исследователя. Хочется верить, что такой же точки зрения придерживался и П. Мурадян, подвергая критике чтение и перевод данной надписи, осуществленные З. Алексидзе. Как бы то ни было, факт остается фактом, наш оппонент критикует нас фактически в искажении и подтасовке фактов.

Напомним читателям интересующую нас часть надписи Герджиума

в нашем прочтении и переводе:

«...Այն տարին, որ Բարգրատ Ափիսազաց Թագաւորն Տիկ[վ]ին ի վրաց հտ առաւ¹ հւ գալ [ա]մ Ոփլիսցիւէ կալաւ...»։

Перевод: «... В ту годину, когда царь абхазов Баграт отвоевам («взял обратно») у картлийцев Тиг[в] и, в следующем же году взял Уплисцихе...». Нетрудно убедиться в том, что никакого искажения текста и подтасовки фактов здесь нет. Более того, наше чтение подтверждают данные основного источника—«Летописи Картли»—, свидетельствующего о событиях, описанных в надписи Герджиума. Там написано: Царь Баграт «пришел в Картли с целью поправить дела расстроенные картлийские. Вступил в Тигву». Далее: «Вступил Баграт в Уплисцихе»<sup>2</sup>. Итак, как видим, оба источника—надпись Герджиума в «Летопись Картли»—повествуют об одних и тех же событиях, дополняя друг друга.

А вот расшифровка и перевод надписи, осуществленные П. Мурадяном, уверенным в том, что он читает именно «то, что написано в над-

писи»:

«…այն տարին, որ Բարգրատ Ափխազա-

<sup>1</sup> В надписи-шрши!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Летопись Картли». Перевод, введение и примечания Г. В. Цулая, Тбилиси, 1982, с. 58. Ср. «Матиане Қартлиса». Перевод, введение и примечания М. Д. Лординпанидзе, Тбилиси, 1976, с. 39.

ց Թագաւորն տիկինի վրաց հտ արավ եւ գալ [ա]մ Ոփլիսցիւէ կալաւ...»։

Его перевод: «... в то лето, когда царь абхазов Баграт заставил царицу грузинскую отстать [от сговора], а в следующий год занял Уплисцихе...».

Неприемлемость расшифровки и странный перевод надписи подробно были рассмотрены в нашей статье и повторяться нет никакой надобности. Отметим только, что П. Мурадян вовсе не пытается обосновать «правильность» собственного чтения и перевода, а заостряет свое внимание на «опровержении» сказанного нами, пользуясь при этом

двумя мерами и двумя весами. Приведем несколько примеров:

1) Согласно П. Мурадяну, наше чтение «вы шпши»—«это армянский язык эпохи автора статьи (т. е. нашей—Р. Б.), а не составителя надписи в конце Х века». А вот чтение П. Мурадяна «вы шпши», осмысленное на языке именно его эпохи, «сшрившдпів иши сшриви ви ви шпий сшриви ви ви шпий сшриви прини при

2) «К тому же подлинной формой аориста третьего лица ед. числа глагола шпипц является ншп/шп, а не шпиц/шпиц». Напомиим, что подлинной формой аориста третьего лица ед. числа глагола шпин, являет-

ся шршр, а не шршц.

Как было показано, З. Алекспдзе шрше надписи воспринимал, и, на наш взгляд, правильно, в смысле шпше, не важно, что он неправильно это интерпретировал. П. Мурадян в своей критике интерпретации З. Алексидзе писал: «если даже это слово употреблено в смысле шше-шпйпц, нельзя было его так воспринимать», поскольку «оно должно было быть употреблено в переносном смысле». Факт остается фактом. Независимо от того, в каком смысле употреблено это слово, П. Мурадян и в своей статье, и в своей книге все же допускал, что шрше надмиси может быть третьим лицом ед. числа аориста глагола шпипештили., т. е. употребление именно этой формы он считал «языком X века». А теперь находит, что это язык эпохи Р. Бартикяна (и З. Алексидзе, между прочим).

То, что форма *шпші* (в действительном залоге, в страдательном встречается с начала армянской письменности) характерна и для языка далеко не нашей эпохи, можно подтвердить множеством примеров. Можно даже показать, что один и тот же автор употребляет обе формы

аориста третьего лица ед. числа одного и того же глагола<sup>3</sup>.

3) В надписи Герджиума мы читаем шршц (вместо «шпши»). Разумеется, вместо «ц» должно было фигурировать «и». Это явление П. Му-

<sup>3 «</sup>Մանր ժամանակագրություններ XIII—XVIII դդ.», Հ. Ա, կազմեց վ. Ա. Հակորյան, Երեվան, 1951, էշ 145։ Даже в приписываемом Анании Ширакаци (VII в.) сборнике загадок
можно встретить обе формы: «մարդոյ միս և արիւն կերաւ»։ В другом варианте: «միս
մարդոյ էկեր», «քաղցեալ եկեր դմայրն», «զԱստուած ահաաւ» (вместо «հահս»), «ազդին
նասաւ» (вместо «հՀաս»)։ См. Ա. Շ. Մ ն ա ց ա կ ա ն լ ա ն, Հայ միջնադարյան Հանհլուկներ
(V—XVIII դդ.), Երևան, 1980, էջ 179, 186, 187, 225, 236։

радян раньше считал закономерным и писал, что в надписи Герджнума ««» у потребляются параллельно (в надписи кроме штші встречается и у потребление ««» вместо ««» «говорит о давно начавшихся нарушениях древней орфографии. А когда же речь идет о чтении Бартикяна штші (в смысле штші), он пишет: «ведь и в Х в. в армянском языке функционировали графемы «п» и ««». Для Бартикяна функционировали, для Мурадяна—нет. Несостоятельность возражений П. Мурадяна, кроме всего сказанного, подтверждается древнеармянским переводом «Картлис Цховреба», в котором ряд грузинских личных имен и топонимов, начинающихся с «р», вопреки всем законам армянского языка и только по законам грузинского, выступает с «Р» (Ршффф, Ршфи, Рфпір), Рфьі, Рфффи-фини), вместо правильного «Р».

4) Опровергая нашу интерпретацию слов вы шрше в смысле вы шиши («отвоевал» Баграт III у картлийцев Тигви), II. Мурадян пишет: «У кого же он мог отвоевать («взять обратно») Тигву, если в первоисточниках нет сведений о том, что он ее вообще уступал или дарил кому-либо?!». Во-первых, не принято отвоевывать то, что когда-то было принесено в дар. А, во-вторых, есть ли сведения о том, что Баграт III «уступал или дарил кому-либо» Уплисцихе? Ведь он его завоевал, о чем пишет Герджиум и с которым соглашается и П. Мурадян. Далее: ословной источник—«Летопись Картли», обращаясь к событиям, связанным с Тигви и Уплисцихе, употребляет один и тот же глагол: «вступил», т. е. Баграт вступил в Тигви и Уплисцихе. В случае с Уплисцихе это «вступил» может означать, что тот, кто вступил, вступил с боем, а вот, если речь идет о Тигви, то источник обязан специально указать, что вступивший сюда раньше эту местность кому-то уступал или дарил.

5) Остановимся на прочтенном нами определительном члене «б» в конце топонима \$\frac{1}{4}\frac{1}{6}\$. В нашей статье, в связи с чтением П. Мурадяна *տիկինի*, мы отмечали, что составитель текста надписи «должен был употребить только и только винительный падеж, более того, он не мог опустить определительный член в конце слова». Не обязательно быть большим знатоком русского языка, чтобы понять, что в вышеприведенном предложении «винительный падеж» и «определительный член в конце слова»-это два разных понятия, которые фигурируют самостоятельно. П. Мурадян старается показать. что у нас не два понятия, а одно: «общеизвестно, пишет он, что категория определительности древнеармянского языка (подчеркнуто нами, об этом будет подробно сказано ниже-Р. Б.) в винительном падеже выражается не буквой ы в конце слова, а специальным показателем  $q^7$  в начале склоняемого слова». Р. Ачарян думает иначе. Он пишет: «Предлог у... употребляется прежде всего: а) как определитель, если существительное стоит в винительном падеже, но не пресекая и использование определительного члена ն с существительным» («իբրև որոշիչ, եթե որոշյալ գոյականը հայ*ցական է*, առանց խափանելու սակայն ն ուրջիչ նոդի գուծածությունը գոլա-

<sup>4</sup> Պ. Մ. Մուրագյան, Աթենի Սիոնի նորահայտ հայերեն արձանագրությունը («Պատ-մա-թանասիրական հանդես», 1979, Դ 3, էշ 222)։

<sup>5</sup> П. М. Мурадян, Армянская эпиграфика Грузии. Қартли и Қахети, Ереван, 1985, с. 84.

<sup>6</sup> Քարթլիս ցիսվբերայի կամ Վրաց պատմության հին հայերեն թարգմանությունը, վրացերեն բնագիրը և հին հայերեն թարգմանությունը ուսումնասիրությամբ ե բառգրքով լույս ընծայեց Իլիա Արուլաձեն, Թրիլիսի, 1953, էջ 334 (нндекс)։

<sup>7</sup> Наверное, имеет в виду предлог.

цшир ипи»)8. Что же касается предлога винительного падежа «д», то при наличии определительного члена «б» в конце слова он не всегла обязателен. Даже не обязательны они оба-и предлог «д», и определительный член «б». Наглядным примером может служить та же над-пись Герджиума. В интересующей нас части надписи встречается топоним Уплисцихе— Пфіризрир. Он употреблен в винительном падеже, так полагает и П. Мурадян. Но почему же, когда речь идет о Тигви, он считает обязательным наличие «д» в начале, а в том, что «д» отсутствует в топониме Пфіриври, он не усматривает ничего противоестественного? Что касается наличия определительного члена «L» в топониме Тигви и отсутствия последнего в топониме Уплисцихе, то об этом под-

робно было сказано в нашей статье (с. 79, прим. 11).

Выше мы привели пять примеров. Однако есть и шестой. Приведя цитату из ответа П. Мурадяна относительно «категории определенности древнеармянского языка в винительном падеже», мы специально подчеркнули слова: «древнеармянского языка». П. Мурадян возражает нам в прочтении надписи Герджиума, исходя из правил древнеармянского языка, то есть, косвенно указывает, что надпись следует читать и осмысливать по законам древнеармянского языка (грабара). Но ведь в своей статье, а также в книге П. Мурадян неоднократно подчеркивал и пытался на основании многих примеров доказать, что «Герджиум далек от возможности пользоваться литературным (т. е. грабаром, древнеармянским—Р. Б.) языком» («Գերջիում հեռու է գրոց լեզու գործածելու հնարավորությունից»), что он писал на «среднеармянском языке» («Лрэрь Сшіррьь»)9, доказывал, что «Герджиум писал так, как говорил и высказывал то, что намерен был огласить» («Գերջիում գրել է шյնщես, ինչպես խոսել է և шսել՝ ինչ մտադիր է եղել հրապարակել»)10, обращаясь к «слову» шիկինի, подчеркивал, что в древнеармянском литературном оно будет ириите, но Герджиум писал иририр, поскольку употреблял диалектную форму, на основании и данной надписи далее он говорил о «фиксации» им, Мурадяном, «живой разговорной речи в эпиграфических памятниках»<sup>11</sup>.

Итак, выходит, что одну и ту же надпись, смотря для обоснования чего, можно читать и интерпретировать согласно законам и древнеар-

мянского, и среднеармянского, и даже разговорного языка.

Нам необходимо остановиться и на трех первых пунктах ответа П. Мурадяна. Наш оппонент останавливается на вопросах транслитерации. Он пишет: "Передача топонима опото/опото в виде \$\( \frac{1}{4} \) | 4 | 4 неправомерна, ибо в источниках, относящихся ко времени составления рассматриваемой армянской надписи, груз. о в позиции перед гласной фонемой соответствует арм. ₽, ... а арм. и - груз. ... ч 12. Но ведь речь идет не о транслитерации, а о чередовании звуков. В грузинском встречаются различные написания одного и того же топонима 

<sup>8</sup> Հ. Աճատյան, Լիակատար բերականություն հայոց լեզվի, հ. V, Երևան, 1965, էջ 71» Здесь приведен и пример. Другие примеры см.: там же, т. III, с. 963.

<sup>9 4.</sup> Մ. Մաւրագյան, Աթենի Սիոնի հորահայտ հայերեն արձանագրությունը, էջ 22Հ։

<sup>10</sup> Там же.

<sup>11</sup> П. М. Мурадян, Армянская эпиграфика Грузии, с. 11.

<sup>12</sup> Опущены примеры.

(Տրդши/Фриши), ტევდორე/ თევდორე (Տեւդորէ/Թեւդորէ), какая у нас

гарантия, что не могло быть Sp4[4] h/P bq4h?

П. Мурадян делает упор на груз.  $\sigma$  в позиции перед гласной фонемой". Но ведь встречаются написания ატენი/ათენი ( $U_{ubb}/U_{ebb}/U_{ebb}$ ), хотя бы тот же ტევდორე/თევდორე ( $S_{beq}$  прерыдентер), g (e) разве не гласная буква?

«Груз. с —пишет далее П. Мурадян,—в армянском тексте скорее должна была соответствовать графема и, поскольку арм. и ближе к груз. у Говоря «скорее», наш оппонент не отрицает того, что все же груз. с могла дать «и», Но дело не в том. Не надо забывать, что Герджиум—армянин, и при передаче на армянском грузинского топонима ок мог придерживаться законов не грузинского, а армянского языка. Он не обязан был калькировать грузинский. Почему мы должны считать, что подлинное написание топонима (Shu ull b— h h ull) сохранили поздние списки «Летописи Картли», а не более ранняя надпись Герджиума? Ведь самые лучшие рукописи, сохранившие текст «Летописи Картли», на полтысячелетие и больше «моложе» ее: список царицы Анны датируется XV в., а список царицы Мариам—1633—1646 гг., остальные—XVIII в. Выходит, что мы должны считать разными топонимами Сифий в памятной записи 1457 г. и Чищий в более ранних источниках, а также поздний Сири и более ранний Чири, наконец, Опостово по обостово (арм. Shuhu, Phiphu, Pupplu).

Как отмечалось, в «Летописи Картли» интересующий нас топоним фигурирует как Тигви (с «в»), в то время как в надписи Герджиума «в» отсутствует, буква «в» добавлена нами—Sh4[4]h. П. Мурадян пишет: «Графема  $\ell$  добавлена автором статьи (т. е. нами—Р. В.), чтобы сблизить армянское слово спредполагаемым грузинским топонимом». Выходит, что П. Мурадян П («О») в топониме  $\ell$   $\ell$   $\ell$   $\ell$  надписи «исправил» на  $\ell$   $\ell$  («У»), после буквы  $\ell$  («ц») «добавил»  $\ell$  («и»), чтобы «сблизить» его с топонимом Уплисцихе. Обоснован ли этот упрек? Он не пытается распространиться, поскольку сам прекрасно понимает, что возражение не из серьезных. Впрочем, П. Мурадян прав. Вернее было бы не «добавить» это ««/» в топониме в армянской надписи, а, исходя из хорошо известных П. Мурадяну законов грузинского языка, «опустить» ее в топониме Тигви грузинского текста «Летописи Картли». В грузинской топонимике, и не только, сколько угодно примеров, где это «в» то пишется, то опускается. В нашей статье мы остановились на двух примерах: 1) в «Летописи Картли» топоним Тмогви фигурирует как Тмоги. Если и в древнеармянском переводе «Летописи Картли», осуществленном, кстати, в XII в., т. е. более чем за три столетия до того, как была переписана древнейшая дошедшая до нас грузинская рукопись, содержащая «Летопись Картли», топоним Тмогви фигурирует без «ф» Рапр (Тмок), если то же самое неоднократно встре-

կազմեց Լ. Ս. ե ա լի կ լ ա ն, Երևան, 1958, էջ 81 (см. н с. 333)։

<sup>13 «</sup>Картлис цховреба» (История Грузии). Грузинский текст, т. 1. Подготовил к изданию по всем ооновным рукописям проф С. Г. Каухчишвили, Тбилиси, 1955, с. 056.

14 «дв пир Киррий Аванцрар Среминицирайдар, винай вругоря (1451—1480 рр.)»,

<sup>15</sup> Речь идет о «слове» *трирър.* Автор, который до выхода нашей статьи чтение *трирър.* считал чуть ли не «открытнем», «грамматической и лексико-фразеологической новинкой, которая придает этой надписи особую важность», теперь избегает его воспроизвести.

чается в памятных записях армянских рукописей в если даже уроженец города Тмогви в них назван рапрыр (тмокеци) 7, то не служит ли все это основанием для того, чтобы добавить графему «4» в топониме Shu[4]h, скорее—опустить ее в топониме Тигви? 2) В нашей статье мы привели и второй пример, когда грузинский топоним Элавси в греческих источниках фигурирует как  $^{\circ}Fia_{2}$ . Но мы можем привести и множество других примеров. Грузинское личное имя Кваркваре (в армянском произношении  $^{\circ}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_{mp}I_$ 

В нашей статье нигде не говорится о локализации местности Тигви. Но П. Мурадяну понадобилось, чтобы мы все же локализовали эту местность. «Поселение Тигва /Тигви,-пишет он,-находилось не на подступах к Уплисцике, как, видимо, это показалось нашему исследователю (т. е. нам-Р. Б.), а на северо-западной окраине Земо Картли, ближе к горе Котохи». Исходя из чего П. Мурадян решил, что нам чтото показалось? Может быть, исходя из того, что мы вместо и рирыр, читая Тигви, территориально «сблизили» его с упомянутым в надписи вслед за ним Уплисцихе? Если так, то П. Мурадян обязан был это обвинение предъявить автору «Летописи Картли», поскольку он, как и Герджиум, в связи с данной картлийской экспедицией Баграта упоминает Уплисцихе вслед за Тигви. П. Мурадяну необходимо, чтобы эти две местности находились как можно дальше друг от друга, ибо в таком случае «легче» опровергнуть правильность чтения Бартикяна. Поэтому он пишет, что Тигви находился далеко от Уплисцике, «на северо-западной окраине Земо Картли», а, как известно, Уплисцихе «в ту эпоху выполнял функции политического центра Шида Картли»<sup>20</sup>. Грузинские медиевисты, однако, Тигви локализуют иначе; «Тигва, географический пункт на дороге, следующей из Западной Грузии в Шида Картли»<sup>21</sup>. В «Грузинской Советской Энциклопедии» Тигви локализуется даже не «на дороге, следующей в Шида Картли»22, а в самом Шида Картли, в том самом Шида Картли, центром которого был Уплисцихе.

В ответе П. Мурадяна показывается, почему чтение и интерпретация Бартикяна «не убедительны», «ошибочны», однако в нем нет попытки доказать верность своего чтения—и потатки доказать верность своего чтения—и потатки доказать верность своего перевода—«заставил царицу грузинскую отстать [от сговора]». В своем ответе П. Мурадян вносит поправку: «Единственное, что можно было бы изменить в нашем прочтении, это выделение показателя отложительного падежа р, т. е. «ирфрр р фрину». Данная поправ-

<sup>16 «</sup>ԺԵ գարի հայերեն ձեռագրերի հիջատակարաններ, մասս առաջին (1401—1450 թթ.)», կազմեց Լ. Խ ա չ ի կ յ ա ն, Երևան, 1955, էջ 354, 535, 618, 1410։

<sup>17</sup> Там же, с. 163.

<sup>18</sup> Հ. Գ. Մարդարյան, Հյուսիսային Հայաստանի և Վրաստանի ԺԲ դարի պատմու-Բյան մի ջանի Հարցեր, Երևան, 1980, էջ 162, ծանոթ. 119։

<sup>19</sup> См. например, "Laonici Chalcocondylae Atheniensis Historiarum libri decem". Ex rec. I. Bekkeri, Bonnae, 1843, p. 467.

<sup>20 «</sup>Матнане Картлиса», с. 69.

<sup>21</sup> Там же, с. 78.

<sup>22 «</sup>Грузинсьая Советская Энциклопедия», т. 4, с. 685.

ка автора нам непонятна, ибо в таком случае ожидалось бы не «ир-

կին», а «տիկինն», чего в надписи нет.

В завершении нашего ответа мы вынуждены высказать ставшую банальной фразу: не ошибается тот, кто ничего не делает. П. Мурадя на причислить к таковым никак нельзя. Такой многосторонний исследователь, как Мурадян, научные интересы которого весьма обширны, не мог, увы, обойтись, без упущений. И в этом ничего предосудительного нет. Errare humanum est.

# ԴԱՐՁՅԱԼ ԱՏԵՆԻԻ ՍԻՈՆԻ ՀԱՅԵՐԵՆ ԱՐՁԱՆԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ

**ՀՐԱՉ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ** 

## Ldhnhnid

ՀՍՍՀ ԳԱ «Լրաբեր Տասարակական գիտությունների» ամսագրի 1986 թ. № 7-ում տպագրված է Պ. Մուրադյանի «Հ. Բարթիկյանի «Քարթլիի թագուհու» կարծեցյալ հիշատակությունը Ատենիի Սիոնի հայերեն արձանագրության մեջ» հոդվածի առթիվ» խորագրով պատասխանը՝ նվիրված նույն պարբերականի № 2-ում հրապարակված մեր հիշյալ հոդվածին։ Նշված արձանագրության մեզ հետաքրքրող հատվածում Պ. Մուրադյանի «տիկինի վրաց ետ արավ» վերծանությունը սխալ համարելով, մենք ներկայացրել ենք մեր ընթերցումը՝ «Տիկ-քվ]ին ի վրաց ետ առաւ», որը հիմնավորել էինք ժամանակաշրջանի հիմնական աղբյուրի՝ «Վրաց տարեգրության» համապատասխան տվյալներով։ Պ. Մուրադյանը իր պատասխանում փոխանակ հիմնավորելու իր ընթերցման և թարգմանության իսկությունը, փորձում է ցույց տալ, որ իբր մեր ընթերցումն ու մեկնաբանությունը սխալ են. այդ բանը հիմնավորելու համար նրա բերած լեզվական ու պատմական փաստարկները դույզն իսկ չեն խախտում մեր ընթերցման ու մեկնաբանության հշտությունը։

### О СВЯЗЯХ МОНАСТЫРЯ ГРИГОРИЯ ПАКУРИАНА С АРМЕНИЕЙ

#### РАЧ БАРТИКЯН

В 1083 г. в Филиппополе знаменитым византийским полководцем армянином-халкедонитом Григорием Пакурианом был основан монастырь Богородицы. Ученые давно высказали предположение, что византийское правительство, дав монастырю исключительно широкие привилегии, ставило перед ним определенные задачи-развернуть прозелитическую деятельность среди армян-монофизитов, павликиан и тондракндов данного региона. С этой целью, собственно, и был основан монастырь. Это предположение было правомерным, поскольку в феме Филиппополя проживали в основном армяне «еретики», а не халкедониты<sup>1</sup>. Но перешедший из византийской Армении в фему Филиппополя Григорий Пакуриан, наверное, стал перед трудной задачей: найти подходящих лиц, способных возглавить деятельность монастыря. Они должны были быть армянами-халкедонитами, иначе основание этого центра лишалось смысла. Но в Филиппополе армян-халкедонитов, могущих взять на себя руководство монастырем и развернуть деятельность в регионе, не было. Григорий Пакуриан должен был обратиться к услугам армянхалкедонитов Армении, с которыми, естественно, поддерживал тесные связи еще в годы своей службы там. В свете всего сказанного вполне закономерно назначение им первым настоятелем монастыря армянина Григория Ванского (Ваугуо;)3. Было бы неверно утверждать, что в дальнейшем Бачковский монастырь не создавал своих кадров, но что он не порывал своих связей с Арменией-бесспорно.

Как известно, во второй половине XII в. византийским правительством была предпринята очередная попытка унии греческой и армянской церквей. Главными фигурами в переговорах по этому вопросу со стороны Византии были император Мануил I Комнин (1143—1180 гг.) и константинопольский патриарх Михаил III Анхиальский (1170—1178 гг.), со стороны армян—католикос Нерсес IV Благодатный (1166—1173 гг.). Из Константинополя в Ромкла (Рум кала), местопребывание армянского католикоса на берегу реки Евфрат, была отправлена специальная миссия во главе с философом магистром Феорианом. В нее входили также «игумен армянского монастыря в Филиппополе» Иоанн

Атман и переводчик армянин-пресвитер Михаил.

В нашей статье3, посвященной этим переговорам, мы подробно ос-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anne Comnène, Aléxiade, ed. B. Leib, t. III, Paris, 1945, p. 180—185; Nicetae Choniatae Historia, rec. I. A. Van Dieten, Berolini et Novi Eboraci, 1975, p. 493.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Georgica. Сведения византийских писателей о Грузни», т. V. Греческие тексты с грузинским переводом издал и примечанием снадбил С. Г. Қаухчишвили, Тбилиси, 1965, с. 112; «Типик Григория Пакуриана». Введение, перевод и комментарий В. А. Арутюновой-Фиданян, Ереван, 1978, с. 43—44.

<sup>3</sup> Р. М. Бартикян, Роль игумена Филиппопольского армянского монастыря Иоанна Атмана в армяно-византийских церковных переговорах при католикосе Нерсесе IV Благодатном (1166—1173) (2002 90 «Іршры» հասարակական армяній півырр», 1984, № 6, 42 78—88).

танавливались на личности Иоанна Атмана. Католикос Нерсес его считал «нашим» (т. е. армян-Р. Б.) соплеменником», стало быть, он был армянином, хотя и без его свидетельства об этом нетрудно догадаться. Игумен армянского монастыря не мог быть другой национальности. Кроме того, Иоанн Атман лично перевел адресованное Мануилу Комнину письмо Нерсеса Благодатного с армянского на греческий. Что касается «армянского монастыря в Филиппополе», то мы в упомянутой статье доказали, что речь идет о Бачковском монастыре Богородицы, построенном в 1083 г. армянином-халкедонитом Григорием Пакурианом. Следовательно, Иоанн Атман—армянин-халкедонит. И это было само собой разумеющимся, поскольку византийский император и константинопольский патриарх для ведения переговоров с армянской церковью вокруг унии могли прибегнуть к услугам именно армян-халкедонитов. В связи с этим мы обратились к известному «Тактикону» византийского автора второй половины XI в. Никона Черногорца, который, выступая в защиту армян-халкедонитов, именуемых им цатами, писал: «Этих наших братьев, как только среди них оказывается кто с божественным разумом, и доднес отцы наши и патриархи берут с Богом на борьбу с врагами, когда на соборе возбуждается что-либо против армян еретиков (т. е. монофизитов—Р. Б.), так как они сведущи в их языке и писаниях»4.

Нетрудно догадаться, что Иоанн-Атман был одним из тех армянхалкедонитов (цатов), к услугам которого обратилась византийская

церковь сто лет спустя после Никона Черногорца.

Что же означает «Атман» ( в греческом оригинале— 'Атрахос). "фамилия» игумена Иоанна? Как ни странно, над этим никто не задумывался, хотя, как мы увидим далее, правильное истолкование этого «фамильного» имени пролило бы свет на многие важные вопросы. На первый взгляд, «фамилия» Атман звучит по-западному: составное «ман» (человек), по примеру Альтман, Фишман, Гольдман, Бергман и т. д. Но что общего могло быть между армянским игуменом и Западом в данное время? Разумеется ничего. Следовательно, надо искать другое объяснение. Мы исходим из того, что «фамилия» игумена Иоанна должна содержать топоним. «Фамильное» имя подавляющего большинства армянских средневековых писателей, церковников, светских деятелен связано с топонимом-Кохбаци, Парпеци, Хоренаци, Ширакаци. Драсханакертци, Таронаци, Сюнеци, Каганкатваци, Дасхуранци, Татеваци, Даврижеци. Список можно продолжить до бесконечности. Следовательно, игумен Иоанн должен был быть родом из местности, скорее всего носившей название Атма, от которой образован этникон Атманос 'Атμάνος (скорее— 'Ατμανός, с ударением на последнем слоге) с греческим окончанием - νός, по примеру Γεωργία (Грузия) - Γεωργιανός (грузинский, грузин), "Аүхэра-"Аүхэрачос, "Айдачіа-"Айдачос, "Айачіа-"Айачос, А была ли местность с таким названием? Оказывается была и, наверное, существует и поныне, если, конечно, турки ее не переименовали. Во вся-

<sup>4 «</sup>Описание греческих рукописей монастыря св. Екатерины на Синае», т. I—«Замечательные рукописи в библиотеке Синайского монастыря и Синаеджуваннйского подворья (в Каире), описанные архимандритом Порфирием (Успенским)». Под редакцией и с дополнениями В. Н. Бенешевича, СПб., 1911, с. 590. Вышеприведенный перевод принадлежит Н. Я. Марру. Он пользовался славянским переводом «Тактикона» Никона Черногорца, поскольку тогда еще не был опубликован греческий оригинал источника: Н. Я. Марр, Аркаун, монгольское название христиан, в связи с зопросом об армянах-халкедоннтах («Византийский временник», т. XII, 1905, с. 35—36).

ком случае до великой резни армян в 1915 г. она существовала. Для выяснения проблемы нам необходимо вернуться к данным Никона Черногорца о локализации армян-цатов (халкедонитов). В его «Тактиконе» мы читаем, что цаты с давних времен проживают в «стране Месопотамской» (χωρα Μεσοποταμίας). Η Адонц по этому поводу пишет: «По административному строю византийской церкви, представленному в труде Георгия Кипрского, месопотамские имперские земли образовали две епархии, Озроену с метрополией Едессой и Месопотамиею (этархіа Мезопотаціах амо, импрото іх 'Аргол. Georg. Cyp., р. 46, ed. Gelzer) с метр. Амндой. Деление это сохранилось и в арабский период и, вероятно, дело так обстояло и при Никоне. Тогда цаты приходятся в район Амиды, в пределы древней Софены»<sup>5</sup>. Предположение Н. Адонца, кстати, принятое всеми занимавшимися цатами арменоведами, неверно. Георгий Кипрский жил в VI в., когда административный строй Византийской империи был совершенно иным и не совпадал с делением, которое существовало при Никоне Черногорце в XI в. Последний, когда пишет "хорг Метотация," (т. е. страны Месопотамской), имеет в виду образованную в годы правления императора Льва VI (886—912 гг.) византийскую фену Месопотамия, которая ничего общего с Месопотамией Георгия Кипрского не имеет. Фема Месопотамия, как показывает Константин VII Багрянородный в своем труде «О фемах», была образована армянами Панкратукасом и его братьями Пукрикасом и Тавтукасом. Она охватывала территории Первой и Второй Армении, а также часть Армении Четвертой. Фема эта граничила с севера с фемой Колония и Халдия, с востока—с владениями халифата, с юга—с фемой Ликанда, а с запада—с фемой Севастия<sup>6</sup>. Львом VI в состав фемы были включены Камах и Акилисена (бировид дисип), а Романом І Лекапином—Романополис (арм. Чапарджур—хищипопир) и Ханзиг (Անձիա). Мы так подробно остановились на феме Месопотамия потому, что именно здесь были сконцентрированы армяне-халкедониты, нменно здесь находились на протяжении многих веков их церковные и культурные центры.

Литература, созданная армянами-халкедонитами на армянском языке, почти не изучена. Нам удалось из огромнейшего числа средневековых армянских рукописей выделить ничтожное количество рукописей, созданных в монастырях и культурных центрах армян-халкедонитов. Они в основном сконцентрированы на территориальном ареале, совпадающем с византийской фемой Месопотамия. Для нас представляют ценность не сами рукописи, которые по содержанию не отличаются от созданных армянами-монофизитами (Евангелие, труды Василия Кесарийского, Жития святых и т. п.), а их памятные записи, из которых можно узнать о местах их создания и, стало быть, локализовать их

культурные центры.

В собрании армянских рукописей монастыря святых Иаковов в Иерусалиме под № 336 хранится написанная в 1243 г. армянская пергаменная рукопись, содержащая труды Василия Кесарийского и Жития святых отцев<sup>7</sup>. Писец рукописи на листе 287а оставил запись, где

6 Costantino Porfirogenito De Thematibus. Introduzione, Testo critico, Commento a cura di A. Pertusi, Città del Vaticano, 1952.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См.: Н. Адонц, О происхождении армян-цатов («Журнал Министерства народного просвещения», 1911, с. 246, прим. 1).

<sup>7 «</sup>Մայր ցուցակ ձեռագրաց սրրոց Ցակորեանց», Հ. Բ, կազմեց Նորայր եպիսկոպոս Պողարյան, Երուսաղէմ, 1967, էջ 220։

мы читаем: «Ррьдше иш р рпешфшйри зшертвиру 32 рр (=6722) и шешртвуше зайнай шедшей иш р рпешфши за дерения, за дерения выдет вы выдет вы выдет выдет

Селение Атма, как место написания рукописи, упоминается и в памятной записи армянской рукописи от 1582 г. 10 Это селение, как мы уже отметили, было известно и позже 1, вплоть до начала нашего века. Атма находилась около города Акн (Эгин), на левом берегу реки Евфрат, на стыке Малой и Великой Армении. В ней еще в 1910 г. проживали армяне-халкедониты, известные как хай-хоромы (армяно-ромен), т. е. армяне по национальности, ромеи (греки) по вероисповеданию. Но Атма была не единственным селением армян-халкедонитов. Там же находились селения Ванк, Шрзу, Шрзуи Аграк, Дзорак, Мушегкан, а около Камаха—Хогус. К 1910 г. во всех этих селениях проживало около

2000 армяно-ромеев12.

Итак, если самое раннее, известное нам упоминание Атма, церковного и культурного центра армян-халкедонитов, относится к 1243 г., а последнее-к 1910 г., то в промежутке между этими датами она упоминается в 1582 г., значит, интересующий нас халкедонитский регион города Акна и, в частности, Атма существовал беспрерывно почти 650 лет. Но если 1915 год, год армянской резни и уничтожения армянского населения на территории Турции представляется нам terminus post quem для центров армян-халкедонитов, то 1243 год нельзя считать terminus ante quem. Эти центры, наверное, существовали гораздо раньше 1243 г. Это подтверждается «фамильным» именем нгумена филиппопольского армянского монастыря— А: раук — Атман, нбо оно означает не что иное, как Атманец, Атманский. Значит, ко второй половине XII в. существовало селение с названием Атма. Но мы располагаем данными, которые позволяют утверждать, что Атма существовал и в XI в. Найдена свинцовая печать некоего Петра, византийского спафарокувикулария, фамилия когорого Атуман ("Ατοφέλνος). Е печати читиется: Κόριε βοηθεί Ивтрю стадироко έξικου αρίω τω 'Ατυσμάνω"13. ("Господи, помоги Петру спафаро-

<sup>8</sup> На полях рукописи указано, что «страна Сагнк» это Чмшкадзак.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> В источниках встречаются написания  $U_{q}dw$  (Адма) и  $U_{p}dw$  (Атма). У западжых армян фонемы q (д) и p (т) звучат совершенно одинаково—т. То же самое можно сказать и о написании в источенках названия «цаты». Встречается  $v_{wq}$  и  $v_{wp}$ , но ожи произносятся одинаково—Цат.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> См. Ս. է փ ր ի կ յ ա ն, Պատկերազարդ բնաչխարհիկ բառարան, հ. Ա, Վենետիկ, 1902— 1905, էջ 26։

<sup>11</sup> Ղ. Ին ճի ճե ա ն, Ալիսարհադրութիւն չորից մասանց աջխարհի։ Մասն Առաջին, Ասիա, Հ. Ա, Վենետիկ, 1806, էջ 308։

<sup>12 3. 4.</sup> Ճանիկյան, Հնությունը Ակնա, Թիֆլիս, 1895, էջ 35։ См. также статью Фархада в газете «Азатамарт» («Աղատամարտ»), Константинополь, 1910, №№ 246, 248, 254, 257, 261, 276.

<sup>13 &</sup>quot;Documents de sigillographie byzantine". La Collection C. Orghidan par V. Laurent, Parls, 195?, р. 85. № 153. Как показывает В Лоран, в XIV в. был известен своей деятельн стью и нек ій монах "грек" (скорее—армянки-халкедонит) по имени Симон Атуман, котерын впоследствии стал католическим архиепископом Фив. в

кувикуларию *Атуману»*). Печать датируется издателем В. Лораном XI в. Мы уже подошли ко времени Никона Черногорца, который, не называя селений, указывает, что цаты, армяне-халкедониты, проживают с давних времен в феме Месопотамия. А ведь регион Акна и Камахаэто фема Месопотамия. Значит, вышеупомянутые селения, в том чис-

ле Атма, существовали и до XI в. Итак, стало ясным, что основанный в 1083 г. в Филиппополе бывшим правителем византийской фемы Феодосиополя14 Григорием Пакурианом армянский халкедонитский монастырь спустя столетие не порывал своих связей с главными центрами армян-халкедонитов в Армении и даже приглашал оттуда лиц, могущих возглавить деятельность монастыря. И в этом нет ничего удивительного. Как мы уже отметили, Григорий Пакуриан первым настоятелем основанного им монастыря назначил Григория Ванина, т. е. Ванского, из города Вана, центра бывшей византийской фемы Васпракания.

### ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ՀԵՏ ԳՐԻԳՈՐ ԲԱԿՈՒՐՅԱՆԻ ՎԱՆՔԻ ԿԱՊԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

ረቦዜያ ዋԱቦውኮԿՑԱՆ

## Luhnhniu

1083 թ. Ֆիլիպուպոլսում Հայ-քաղկեդոնիկ Գրիգոր Բակուրյանի կողմից հրմնադրվեց Աստվածածնի վանքը, որը կատարում էր բյուղանդական իշխա-նությունների պատվերը` հավատորսությունը շրջանի միաբնակ հայերի, պավ-լիկյան և թոնդրակյան աղանդավորների մեջ։ Ֆիլիպուպոլսում քաղկեդոնիկ հայություն հավանաբար չկար, ուստի Գրիգոր Բակուրյանը վանքը կառավարհլու համար ստիպված դիմեց Հայաստանի քաղկեդոնիկներին և վանահայր նշանակեց ոմն Գրիգոր Վանեցոււ

Բյուղանդական արքունիքի կողմից Ներսես Շնորհալու հետ միարարական րանակցություններ վարելու համար 1170 թ. Հռոմկլա ուղարկված «Ֆիլիպու-պոլսի հայկական վանքի» (այսինքն՝ Բակուրյանի վանքի) վանահայր Հովհաննես Ստմանը Հայաստանի քաղկեդոնիկ հայերից էր։ Նրա «ազգանունը» վկա-յում է, որ նա Արևմտյան Հայաստանի Ակնի շրջանի Աթմա (Ադմա) քաղկեդո-

յուն է, որ նա տրասոյան Հայաստանը տղար շրջանը օրա (օրաա) քաղարունին իր նիկ կենտրոնից էր, կենտրոն, որը որպես հայ-հոռոմների գյուղերից մեկը իր գոյությունը պահպանեց մինչև 1915 թ. Մեծ եղեռնը։ Գրիգոր Բակուրյանի հիմնադրած Ֆիլիպուպոլսի վանքը մշտապես կապեր էր պահպանում Արևմտյան Հայաստանի քաղկեղոնիկ հայերի (ծաթերի) կրոնական և մշակութային կենտրոնների հետ, այնտեղից հրավիրում վանջը կառավարող գործիչներ։

XXX).
14 Примечательно, что хай-хоромы (армяно-ромен) Акна подчинялись греческому

Беотин. См. также: G. Mercati, Se la versione dell'ebraico del codice veneto greco VII sia de Simone Atumano arcivescovo di Tebe, Roma, 1916 (Studt e Testi. t.

# «ԲՅՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ» ԽՈՒՌԱՄՅԱՆՆԵՐԸ ԵՎ ՀԱՅԱՍՏԱՆԸ

2. Մ. **ԲԱՐ**ԹԻԿՑԱՆ

Խուռամյանները (արաբ. խուռամիյյա, ասոր. խուռդանայե, պարսկ. խո-ռամղին) Իրանում, Ատրպատականում և Միջին Ասիայում տարածված Հակաիսլամական, հակտարաբական մի շարք հղոր շարժումների մասնակից-ներն էին։ Նրանք ասպաբեզ եկան դեռևս Աբբասյան հարստության հաս-տատման ժամանակներում և դավանում էին մազդակյան գաղափարներ։ Իրն ալ-Ասիրի ասելով խուռամյանները հավատում էին փոխակերպման ուսմունբին, Թե հոգին անմահ է, և մի կենդանի արարածից անցնում է մի ուրիշի՝ Նրանք մասնակից դարձան մի շարք ապստամբությունների, ինչպես Արու Մուսլիմի (747—750), Սումբատ Մոդի (755), «Կարմրադրոշների» (773/779), VIII դ. 70—80-ական Թվականներին բռնկված Մուկանայի ապրստամբության, և, վերջապես, ավելի լայն ծավալ ու տարածում ստացած Բաբեկի (Հայկական աղբյուրների Բաբանի, Պապաքի) ապստամբության։ Այն. ինչոյես հայտնի է, սկիզբ առավ հիջրայի 201 (մ. թ. 816/817) թ. Ատրպատականում, Բադդ ավանում, ժամանակակից Կարադաղում, Մուզանի և Արդա-բիլի միջև և տևեց բավականին երկար, մինչև 837/838 թթ., երբ շարժման պարագլուխ Բաբեկը ձերբակալվելով Սամառայում մահապատժի ենթաոկվեր։

Մույն հոդվածում մենք նպատակ չունենք շարադրելու Բաբեկի և խու-ռամյանների շարժման ընդհանուր պատմությունը։ Այն գրված է օտար հետաղոտողների կողմից<sup>2</sup>։ Ինչ վերաբերում է հայ ուսումնասիրողներին, ապա նրանը քննության են ենթարկել հիմնականում Հայաստանի հարավում Բաբեկի՝ ավազակային գործունեությունը, Հասկանալի՝ է, հիմնվելով նախ և առաջ Հայկական աղբյուրների ընձեռած նյութի վրա<sup>3</sup>։

Հայ հետազոտողների ուշադրությունից վրիպել է այն իրողությունը կամ պարզապես նրանք անդիտացել են, որ գոյություն են ունեցել և «բյուդանդական» խուռամյաններ, որոնք մեր պատմության համար հետաքրքրություն են ներկայացնում նախ և առաջ Հայաստանի կենտրոնական մասում և հյուսիսում ծավալած դործունհության պատճառով։ Այստեղ մենը կաշխատենը մի հայ պատմիչի արժեքավոր ու հանրահայտ երկի՝ բոլոր ուսումնասիրող-

<sup>․</sup> Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին, 11։ Արաբական աղբյուրներ, գիրք P, Իր ն ա լ-Աս ի ը։ Թարգմանություն բնագրից, առաջաբան և ծանոթագրություններ Արա մ ъ. 8 և թ.- Ղ և ո ն ղ յ ш ն ի, Երև ш ն, 1981, էջ 90, տե՛ս ն ш և И, П. Петрушевский, К истории маздакитов в эпоху господства ислама (Народы Азии и Африки, 1970, № 5).

<sup>2</sup> А. А. Васильев. Византия и арабы. Политические отношения Византии п арабов за время Аморийской династии, СПб., 1900. Илць прер У. Чшышрь шгխատասիրությամբ լույս տեսած ֆրանսերեն թարդմանությունը՝ A. Vasi liev, Byzance et les Arabes, t. I. Les Relations politiques de Byzance et les arabes à l'époque de la Dynastie Amorienne. Corpus Bruxellense Historiae Byzantinae, Bruxelles, 1959. M. Томара. Бабек, М., 1936: G. H. Sadighi, Les mouvements religieux irantens. Paris, 1938: Е. А. Беляев, Арабы, ислам и Арабский халифат, М., 1965; И. П. Петрушевский, Ислам в Иране в VII—XV вв., Л., 1966; ъп. 12 р. К истории маздакитов...,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Լետ, Հայոց պատմություն, Հ. Բ, Երևան, 1947, Ս. Տ. Մելի թ-Բա խ ջ յան, Հայասмшир VII-IX дд., вриши, 1968: А. Н. Тер-Гевондян, Армения и Арабский халифат, Ереван, 1977.

ների կողմից միանդամայն սխալ հասկացված ու մեկնաբանված փաստի և բյուգանդական հեղինակների տվյալների համադրությամբ ցույց տալ, որ Հայաստանի միայն հարավային շրջաններում չէին, որ սրախողխող էիս

անում խուռամյանները։

Սույն Հետազոտության նյութը վերաբերում է խուռամյան շարժման երգ-բորդ շրջանին՝ IX դարի 30-ական թվականներին, երբ Ամորիական հարըստության հիմնաիր Թեոփիլոս կայսրը (829—842 թթ.) փորձեց օգտագործել իր իր ահարկու թշնամի՝ արաբական խալիֆայության հիմբերը բայբայող այղ ապստամբությունը։ Ապստամբների նկատմամբ Թեոփիլոսի վարած այդ «արևելյան» քաղաքականությունը, որ ընդունված է հորջորջել «խուռամյան քաղաքականություն»<sup>4</sup>, սկիզբ առավ շուրջ 830 թ.։ Դա համարվում է Թևոփիլոսի «պատասխանն» այն նմանատիպ քաղաքականության, որ որդեգրել էր Մամուն խալիֆան (813—833 թթ.) Թեոփիլոսի հոր՝ Միջայել II Թլվատ կայսեր (820—829 թթ.) դեմ Թովմա Գազիրացու հզոր ապստամբությանը ցուցաբերած հովանավորության պատճառով, երբ նա, արաբներից մեծաթիվ ղորբ ստանալով, դիմեց կայսեր վրա։ Դեռ ավելին, Անտիոբի պատրիարբից էլ, պարզ է, արաբների ճնշման ներքո, Թովման թագ էլ ստացավ և կայսր հրռչակվեց<sup>5</sup>։

Այս շրջանում խուռամյան շարժումը գլխավորում էին երկու հոգի հա-լերիս քաջահայտ տխրահռչակ Բաբեկը և Նասրը (ըստ ասորական աղբյուբ-ների) կամ Նասիրը (ըստ արաբականի)։ Բաբեկի ապստամբությունը, ինչ-պես տեսանք, բռնկվեց Ատրպատականում, իսկ Նասրի շարժումը Ջիբալում (Համադանի շրջան)։ Հասկանալի է, երկու շարժման մասնակիցներն էլ

խուռամյաններ էին։

Մամուն խալիֆայի հաջորդ Մուտասիմին (833—842 թթ.) հաջողվեց խուռամյանների մի թևին 833 թ. ծանր պարտության մատնել։ Նրանք իրենց զորավար Նասրի գլխավորությամբ 833/834 թթ. ձմռանն ապաստան գտան Թեոփիլոս կայսեր մոտ։ Նասրն այստեղ ընդունեց քրիստոնեություն և կոչվեց *Թեոֆոբոս (Աստվածավախ)6։ Հենց այդպես է նա Հայտնի բյուղանդական* 

աղբյուրներում։

Բյուզանդական կայսրության սահմաններում ապաստանած և յաչն գործունեություն ծավալած այս խուռամյանների մասին կարևոր վկայություն-ներ կան նախ և առաջ արաբ հեղինակների երկերում՝ Տաբարիի, Իբն ալ-Ասիրի և այլոց։ Տարարին գրում է. «Ռումի թագավորը (Թեոփիլոս կայսրը— Հ. Բ.) սրանց ռոճիկ նշանակեց, ամուսնացրեց և նրանցից կազմեց մի զո-րաբանակ՝ կոչված «պարսկական»։ Նրանք օժանդակում էին նրան ամենաճակատագրական պահերին»<sup>7</sup>։

Իրն ալ-Ասիրը մ. թ. 833 թ. տակ գրում է, որ «Ջիրալի, Համադանի, Սպահանի (Իսրահան), Մասիրդանի (Մասրադան) և այլ վայրերի շատ բնա-կիչներ խուռամյան կրոնն ընդունեցին և, հավաքվելով իրար մոտ, Համադանի գավառում բանակ դրեցին։ Մուտասիմը նրանց դեմ զորք ուղարկեց,

<sup>4</sup> J. Rosser, Theophilus' Khurramite Policy and its Finale: The Revolt of Theophob us' Persian Troops in 838 (Βυζαντινά, 6, 1974, p. 263-271).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Theophanes Continatus, Ex recognitione Immanuelis Bekkeri Bennae, 1838, p. 55։ Սամվել Անեցին նրան կոչում է «սուտ Թադաւորն Թովմաս» (Ս ա մ ո ւ էջահանայի Ան և ց ւ ո յ Հաւաջմուն**ջ ի գրոց պատմագրաց, Վաղար**շապատ, 1893, էջ 9)։

<sup>6</sup> Նասրին Թեոֆորոսի - Հետ նույնացրեց բելգիացի թյուդանդադետ Ա. Գրեգուաոր 84 . H. Gregoire, Manuel et Théophobe ou la concurrence de deux monasteres (Byzantion t. IX, 1934, p. 183-204)] T. Phamul M. Rekaya, Mise au Point sur Theophobe et l'alliance de Bâbek avec Theophile (833/34-839 40) (Byzantion, t. XLIV, 1974, p. 46)] հեն-թագրում է, որ փախստականների Թվում եղել են նաև Իօպանանի, Ջիբալի, Մահսաբագանի և Համադանի գրգեր։ Տարարին, Բալամին և Ցակուրին :իշում են բանթիկի դի ճաշնա մանարարի արաջը, <sub>բ</sub>ողատ։

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Tabari, Annales, ed. M. J. de Goeje, Leyden, 1879, t. 111, p. 1235 (M. Rekaya, 224. m21., 52 45).

որոնց մեջ էր Իսհակ իբն Իբրահիմ Մուսաբը, որին նա Ջիրալի կառավարիչ նշանակեց Շավալ (20 հոկտեմբեր—17 նոյեմբեր) ամսին։ Սա գնաց նրանց գեմ և Համագանի կողմերում հաղթեց՝ սպանելով վաթսուն հաղարի, իսկ

մնացածները փախան Ռումի երկիրը»8։

Նասրի գլխավորությամբ խուռամյանների Բյուզանդիայում ապաստա֊ նելու փաստն արձանագրված է և Միքայել Ասորու Ժամանակագրության մեջ։ «Այս ժամանակներում,—գրում է նա,—Բաբեկի համախոհներից շատերը գորավար Նասրի գլխավորությամբ, պարսից պատհրազմի օրհասներից ստիպված, գնացին դեպի հոոմայեցիմերի թագավոր Թեոփիլոսը և ընդունեցին բրիստոնհություն»: Շարունակելով, պատմիչը ցույց է տալիս, որ Թհոփիլոսը նրանց բնակեցրեց Մեծ Հայքում, մտաղիր լինելով օգտագործել ա-

րաըների դեմ մղվող պատերազմում10։

Հետաբրբիր փաստեր կան Միքայել Ասորու Ժամանակագրության հին Հայհրեն Թարգմանության մեջ։ Սահակ իշխանի՝11 Բաբեկին ձերբակալելու և դլխատիլու առնչությամբ ցույց է տրված, թե «սակաւք ի նոցանէ («ի քուր-դանայցն»— Հայերեն թարգմանության մեջ ասորերեն khurdanave-ն այդ-պես է տառադարձված—Հ. Բ.)ապրեալք թաքստեամբ եկին առ Թեոփիյոս» 12: Հայտնի է, որ Բաբեկը մամապատժի հնթարկվեց 837/838 ԹԹ., այնինչ մենք տեսանը, որ խուռամյանները նասրի գլխավորությամբ Թեոփիյոսի կողմն անցան ղեռևս 833 թ.։ Արդ, կա՛մ հայ թարգմանիչը 833 թ. դեպքերը բերում է մեկ մնգամյակ առաջ, կա՛մ խուռամյանների մի նոր խումբ Բաբեկի մամապատժից հետո եկել է Բյուզանդիա։ Շարադրանքի շարունակության մեջ կարդում հնք. «Իսկ յորժամ հտես ԹԷոփիլոս զփախուցեալսն որ գնացին առ նա, ուրախ եղև. և ել նոքօք լիշխանութիւնն Տաճկաց, և գնաց ի Զուպատրա և առ զնա և քակեաց»<sup>1</sup> ։

Թեոփիլոսի արշավանքը Զապետրայի (Սոզոպետրայի) վրա տեղի ունեդավ 837 🖟 մարտ-ապրիլ ամիսներին, Բաբեկը գլխատվեց հիջրայի 223 (3 ղեկա. 837—22 նոյ. 838) Թ.Կ, հետևաբար, խուռամյանների այս անցումը

Թեոփիլոսի կողմը պարզապես 833 թ. արձագանքն է լոկ։ Վերջապես, խուռամյանների Բյուզանդիայում ապաստանելու և կայսրության բանակում ծառայիլու մասին վկայում հն նաև բյուզանդական հեղինակները՝ Սիմեոն Մագիշտրոսը, Գեորգ Վանականի Շարունակողը, Գենեսիոսը և Թեոփանեսի Շարունակողը։ Նրանց տվյալներն արժեջավոր են, շայ ուսումնասիրողներին անհայտ, այդ իսկ պատճառով կաշխատենք ավելի Հանգամանորեն կանգ առնել դրանց վրա։ Այսպես, ըստ Սիմեոն Մագիստրո֊

<sup>8</sup> իր և ալ-Ասիր, էջ 1:6 (այս և :Խտագա բնագրային ընդգծումները մերն են)։

Michel le Syrien, Chronique, Editce pour la première fois et traduite en rançais par J. B. Chabot, t. III. Paris, 1905. p. 88. Thewill Uunput dudubuhuգրության հին հայերեն թարգմանության մեջ. «Ի թուին Ասորւոց հարիւր քառասուն առ հազարաւ, և Հայոց երկու Յարիւր և վեց մեռաւ Միխայլ թագաւորն Ցունաց և թագաւորեաց Թէո*փիլոս. և եկին բուլղարբ. և* քուշդանք *(խուռամ լանները—Հ. Բ.)* ի ճնազանդութիւ**ն նմա»** (Երուսաղեմ, 1870, էջ 373, Հմմտ. Նույն հեղինակի գործի 1871 թ. լույս տեսած ընագրում, te. 364):

<sup>10</sup> Michel le Syrien, Chronique, t. Ill, p. 88.

<sup>11</sup> Խոսքը Հայկական աղբյուրներում հիշատակված Սահլ Սմբատյանի մասին է, Հերեթի-Շարիի տիրոչ, որ ըստ Ադոնցի «Սամակ» անվան սխալ ընթերցումն է (Ն. Ադոն ց, Բագրատունյաց փառքը։ Պատմական ուսումնասիրություններ, Պարիս, 1948, էջ 134 և Հտ.)։ Նրա մասին նաև տե՛ս V. Minorsky, Sahl ibn Sunbat of Shakki and Arran. Caucasica, IV. Bulletin/ School of Oriental and African Studies, 1953, XV/3, β. Π - [ π - p - m - p - μ ω, hωμδύρ β-2βιωδιτβμπίδη X-XVI 47., δημωδι, 1975, ξ2 50-64:

<sup>12</sup> Մի խայէլի Ասորւոց պատրիարբի ժամանակագրութիւն, Երուսաղեմ, 1870. էջ 375, bpmiumqbd, 1871, tg 365.

<sup>13</sup> bacit mbqued, 1870, to 375, 1871, to 365:

<sup>14</sup> PF & w [- Uu pp, to 144-145:

սի՝ Թեոփիլոս կայսեր «երկրորդ տարին (830 թ.) Հռոմայեցիների մոտ ապաստանեց պարսիկ Թեոֆորոսը՝ իր հոր և տասնչորս հազար պարսիկների հետ, որոնց կայսրը տեղաբաշխեց բանակաթեմերում ե նրանցից տուրմահետ, որոնց կայսրը տեղաբաշխեց բանակաթեմերում ե նրանցից տուրմահետ, որոնց կայսրը տեղաբաշխեց բանակաթեմերում ե նրանցից տուրմահեր կարուհի Թեոդորայի բրոջը։ Պատճառը հետևյալն էր. պարսիկների մեջ օրենք է թագավոր կարգել միայն թագավորական տոհմից սերող անձնավորության։ Անվերջ պատերազմներից պարսից իսագավորական սերունդը սպառած լինելով, նրանք անելանելի դրության մեջ ընկան ե որոշեցին հռոմայեցիների կայսեր հետ ազգակցական կապ հաստատել։ Նրանք նպատակահարմար համար համարություն հենց Թեոֆոբոսի համար, որպեսզի իրենց ժողովրրդից ղեկավար ձեռք բերեն։ Հարցն այն է, որ պարսից առաջնորդ Բարեկը հինգ տարի էր, ինչ ամերմումնիի<sup>16</sup> դեմ ապստամբություն էր բարձրացրել։ Տեղի ունեցած պատերազմների ժամանակ պարտություն կրելով, նա յոթ հաշար հոգով մուտք էր գործել Հռոմեական պետության սահմանները. Սինոպ քաղաքը, Թեոֆոբոսի հորը որոնելով։ Բարեկը սրան հայտնաբերեց և կոյս-

Միմեոն Մագիստրոսի շարադրանքի մեջ կարևոր է այն փաստր, որ Թեոֆոբոսն ինքը 14.000 պարսիկների գլուխն անցած եկավ Բյուղանդիա։ Ասել է, նա այն ժամանակ իսկապես գլիսավորում էր խուռամյաններից բաղկացած զորաբանակ։ Ինչպես կտեսնենք ստորև, բյուզանդական այլ աղբյուրներ Թեոֆորոսի այս գործունեության մասին գաղափար չունեն ե տալիս են միան գամայն սխալ տեղեկություններ։ Հարկավ, սխալ է րյուղանդացի հեղինակի այն պնումը, որ Բյուղանդիա եկավ, հասնելով մինչև Սինոպ, խուռամյանների մյուս ղեկավարը՝ Բարեկը։ Այդ մասին ղեռ խոսք կլինի։

Բյուզանդիա փախած խուռամյանների և նրանց պարագլուխ Թեոֆորոսի (Նասրի) մասին ավելի մանրամասն, որոշ տեղերում առասպելական 19,
բայց պատամական հենք ունեցող մի շարադրանք հանդեպում է Գենեսիոսի և
Թեոփանեսի Շարունակողի երկերում։ Առանձին հատվածներ Թարգմանաբար
մեջ ենք բերում Թեոփանեսի Շարունակողի ժամանակագրությունից. «Մենք
պատմելու ենք նաև Թեոֆորոսի մասին, Թե ինչու և ինչպես Պարսկաստանից ահրելով, կայսրը ծանոթացավ նրան և կնության տվեց իր քրոջը։ Թագավորական ծագումով մի պարսիկ դեսպանությամբ Կոստանդնուպոլիս գալով, ապօրինի, ծածուկ ու գաղտնի կենակցությամբ որղի ունենալով՝ հիշյալ
Թեոֆորոսին, վերադարձավ իր երկիրը։ Պարսկական անխախտ օրենքի համաձայն ոչ ոք չի կարող գահին նստել, եթե նա թագավորական ընտանիքից

<sup>.5</sup> Բանակաβենը (դորաբանակի իմաստով) ստորաբաժանվում էր րանդոնների, վերջիններս իրենց Վերβին՝ միրաների և դրունգոնների։ Երեր միրան կաղմում էր մեկ տուրմա կամ մերո-, որ դլխավորում էր տուրմարխը և մերարխը։ Տուրմարխը բանակաβեմի դորավարից հետո ամենաբարձր անձնավորությունն էր նաժանգում։

<sup>10</sup> knowp արար խալիֆայի մուսին է։

<sup>17</sup> Symeonis Magistriac Logothelae Annales, In: The ophanes Contrnuatus, ex recognitione immanuelis Bekkeri, Bonnae, 1838, p. 626: ζժժտ. Georgii Monachi Vilae imperatorum recentlorum (ὑπιρω πληπιδ, ξο 793): Των ημωθηίε ξο θληφορικό με μέθρερ, πρωλη ὑω ψηζվπιδ ξ σημομής ξεμπιμημού μεθμού, (G. Zacos-A. Vegieri, Byzantine Lead Seals, vol. I, Part 1—3, Basel, 1972, № 2526): Հրատարակիչ ὑληρ ψυρέμ ωρά ων ωμητιβρικών μυθηρής μιν Θεόφορος εξουσίαστης Χερσίος. Π. Ωωρρισμε ωψεί ξερμη μεψή μηρητιδμ. Θεόφορος εξουσίαστης Πεοσύν (Byzantinoslavica, t. XXXVI, 1975, fasc. 2, p. 212).

<sup>18</sup> Ըստ Մասուղիի՝ փախստականները օբաղմանադար» էին, Սիմեոն Մագիստրոսի և Գեորգ Վանականի Շարունակողի՝ 14.000։ Թեոփանեսի Շարունակողը նշում է, որ նրանք Բյուղանդիայում բաղմացան ե հասան 30.000-ի։

<sup>19</sup> Այդ առասպելի արձագանբներին հանդիպում ենջ նաև Սիմեոն Մագիստրոսի մոտ (էջ 627)։

չի սերում։ Անվերջ պատերազմների, հագարացիների հալածանքների պատճառով Թագավորական տոհմի ներկայացուցիչներն այնտեղ տարագրվելով սպառվել էին։ Պարսկաստանում ապրողների շրջանում համառ լուրեր էին տարածվում, Թե Բյուզանգիոնում Թեոֆոբոս անունով (այն ժամանակ իր հոր կողմից նորածնին այդ անունն էր տրվել) մեկը կա. ղրա համար պարսից մեծամեծերը որոշեցին Թաբուն մարդիկ ուղարկել նրան հետամուտ լինելու։ ...Ուղարկվածներն իրենց ինքնությունը բացահայտում են կայսրին և տեղեկացնում իրենց գլխին եկած դժբախտության մասին։ Նրանք խոստանում են նրան խաղաղություն, հաշտություն և [պարսից] համայն ժողովրդի հպատակեցում կայսրին, եթե նա չմերժի իրենց խնդրանքը և [Թեոֆոբոսին] իրենց տա։ Կայսրը նրանց խոստումներից ուրախացավ և համոզվելով, որ

և ուսմամբ ու կրթությամբ պարապել։

Թեոֆոբոսի մասին գոլություն ունի ս մի այլ վարկած... Այս երկրորդ վարկածի համաձայն Թեոֆոբոսի ապօրինի հայրն ամենևին էլ դեսպան չէր։ Սովորաբար պատհրազմների ժաման։սկ տեղի ունեցող ինչ-որ դեպքի ժամանակ, սրա Հայրը ևս, որ Թագավոր էր կամ գուցե Թագավորի մերձավոր Պարսկաստանից փախչում է և գալիս մայրաքաղաք (Կոսազգականներից, տանդնուպոլիս—Հ. Բ.), որտեղ Թշվառ կյանբ էր քարշ տալիս։ Ահա այստեղ նա աշխատում էր խանութպան մի կնոջ մոտ, որին սիրեց և այնուհետև օրի-նական կարգով Թևոֆոբոսին ունեցավ։ Սակայն մարդը վախճանվեց, իսկ պարսիկները աստղաբաշխության և գուշակության միջոցով (ասում են, թե պարսիկների շրջանում այդ գիտությունները մինչև օրս ծաղկում են) տեղեկանալով Թեոֆոբոսի գոլության մասին, հրբ Հետամուտ էին գոլություն ունի՞ արդյոր որևէ տեղում Թագավորական տումից սերող մեկը, և իմանալով, որ իսկապես կա, ան ապաղ գնում են Կոստանդնուպոլիս՝ իրենց որոնածին գտնելու։ Երբ նրան հայտնաբերեցին, իբողությունը հայտնի դարձավ կայսրին։ Երկիր վերադարձած նվիրակների միջոցով Պարսկաստանում բոլորին Հայտնի դարձավ Թհոֆոբոսի գոյության ու Հայտնաբերման մասին, և բոլորը լավ ու ցանկալի Համարեցին Հագարացիների դեմ մի ապստամբություն կաղմակերպել և մանել Հռոմայեցիների գերիշխանության ներթո, եթե բախտ ունենան արժանանալու [իրենց] ցեղակից առաջնորդի։ Այնպես պատահեց, որ պարսից առաջնորդ Բաբեկը հինգ տարի էր, ինչ յոն հազար հոգով ապրս-տամբել էր ամերմումնիի (խալիֆայի—Հ. Բ.) դեմ։ Ահա Բարեկը, սեր տա-ձելով դեպի Թեոֆոբոսը և Սարակինոսի (արաբ խալիֆայի—Հ. Բ.) դեմ ապստամբած լինելու համար երկյուղ կրելով, մուտք է գործում Հռոմեական պետության սահմանները, դալիս Սինոպ քաղաքը և սեփական անձն ու համայն ժողովրդին հպատակեցնում կայսրին։ Այդ էր պատճառը, որ Թևոփիլոս կայսրը Թհոֆոբոսին շնորձեց սլատրիկի պատվաստիճան և իր քրոջը կնության տվեց։ Թեոփիլոսը կարգադրեց նաև, որ պարսիկներից յուրաքանչյուրը բարեկամանա, խնամիական կապեր հաստատի հռոմայեցիների հետ, նրանցից շատերին շնորդեց Թագավորական ընտանիքին պատկանող ան-Հանց վայել պաշտոններ։ Բացի այդ, նա նրանց զինվորագրեց, «պարսկական» կոչվող մի զորագունդ ստեղծեց և Տրամայեց, որ նրանք միանան Հագարացիների դեմ պատերազմի գնացող Հռոմայեցիների բանակին»<sup>20</sup>։

Թեոփանեսի Շարունակողն այնուհետև մանրամասն շարադրում է բյուզանդական բանակում Թեոֆոբոսի գործուննությունը, նրա մասնակցությունն արաբների դեմ մղվող պատերազմում։ Սոզոպետրայի ճակատամարտից վերադառնալով, Թեոփիլոս կայսրը, «Թեոֆոբոսին պարտավորեցրեց կարգա-Վորել պարսից գործերը և շտապ իր մոտ վերադառնալ։ Պարսիկները, սակայն, Սինոպում նրան ձևոք գցելով, իր կամբին հակաոակ թագավոր հռչակեցին<sup>21</sup>։ Բայց նա և՝ ամոթից, և՛ կայսեր վախից, դեմ էր դրան, նա հաս-

Theophanes Continuatus. p. 111-112.

<sup>11</sup> Թեո՞լոբոսի պարսիկ (խուռամյան) զորջերի 838 թ. բարձրացրած Հակաբյուզանդական ապստամբության մասին հատուկ տե՛ս Rosser, նշվ. աշխ., էջ 263—271։

կացնում էր նրանց, Թե այդ հանդգնությունն իրենց վրա էժան չի նստի<sup>22</sup>։ Դրա վրա նրանք, հակառակ որ կայսեր վախը իրենց էլ ավելի էր համակել, կառչած մնացին իրենց վճռին, [Թեոֆոբոսին] էլ սիրտ էին տալիս։ Վեր-ջինս, սակայն, տեղի ունեցածի մասին ծածուկ տեղեկացրեց կայսրին, երդումներով վստահեցրեց նրան, Թե կատարվածի համար ինքը չէ մեղավոր, այլ նրանք։ Կայսրն ուրախությամբ ընդունեց նրա նախաձեռնությունը նրան` արբունիբ Տրավիրեց՝ նախկին դիրքին արժանացնելու։ Բացի այդ, նա մնացած [պարսիկների] մեղջերը քավեց, գործած զանցանջներին ներում շնոր-հեց և Թույլ տվեց գնալ Սինոպ և Ամաստրիս։ Սակայն երբ նրանջ անչափ սև ըտտատրաչանդան չէ ընտրն տմտա ու տրժսնգ երմրքն։ դա նունձ դատ-ետմղանար, ետմղադանմ մանգար, դիրչը բևթծ ենուն չսժի, իանոևն ժատվ՝ ծելով, յուրաբանչյուր բանականեննն ուղարկեց երկուհազարական հոգի՝ գորավարների Տրամաններին ենթակա։ Նրանց վրա նա անգամ տուրմարխներ կարգեց։ Դրանից է ահա, որ տուրմարխները այն բանակաԹեմերի, որտեղ նրս նց որեցին, մինչև օրս «պարսիկների տուրմաներ» են կոչվում։ Թեոփիլոսը նրանց հանդգնությունը համարհց շատ լկտի ու անամոթ, և դա պատճառ դարձավ նրանց ցրիվ տալու ու մասնատելու, իսկ Թեոֆոբոսին էլ շատ չանցած կլանքից զրկելու»<sup>23</sup>։ Հարցն այն է, որ Թեոֆոբոսը մեղադրվում է պետական դավաճանու-

թյան մեջ, և ստիպված «հրեխաներով, կանանցով ու մի քանի հրևելի մարդկանցով փախուստի է դիմում դեպի Ամաստրիս (սա պոնտական քաղաք է)։ նրա դեմ անհապաղ զորք է ուղարկվում, տեղի է ունենում համառ պատեուրթըանով վախը առասւգս՝ եռաղ՝ սև անդան չէ ինթը, ենիռասըյա դան-րատանը էն վիժնուի սևսւրժան Օսնիֆառ իսչվագն։ ৮այն երսփսեսոն ին դթձ հանդ, սնաթը էն վիժնութ դուն հրճվել հավատացյալ մարդկանց արյունահեղությամբ։ Եվ ահա, կայսեր տված հրդումներից խաբված, այդ հրդումների վրա Տույս դրած, տեղի է տալիս ու վերադառնում կայսեր մոտ։ Սակայն Թեոփիլոսը դրժելով իր հրդումները, նրան Բուկոլեոնում բանտարկեց և հրամայեց հսկել նրան։ Օրերից մի օր Թեոփիլոսն իմանալով, որ Թեոֆոբոսը մահամերձ է, հրամայում է գիշեր ժամանակ այդ մոտիկ մարդուն գլխատեն և նրա գլուխը իրեն բերեն։ Օրբ Տրամանի Տամաձայն գլուխն իրեն բերեցին, նա սեփական ձեռբով րըոնելով նրա թիթը, ասաց. «Այժմ ոչ ոու Թեոֆոբոս ես (աստվածավախ—Հ. Բ.), ոչ էլ ես՝ Թեոփիլոս (աստվածասեր—Հ. Բ.)»²4։ Կան մարդիկ, որոնք Թեոֆորոսի սպանությունը վերագրում են Օորիֆասին, և ոչ Թեոփիլոսին, պատմում են, որ երբ Թեոֆոբոսը Հավատ ընծայեց Օորիֆասի խոսքերին, վերջինս գիշերով ծածուկ գլխատեց նրան։ Դա է պատճառը, որ մինչև օրս պարսիկների մեջ տարածված է այն կարծիքը, Թե Թեոֆորոսը չի մահանա, նա անմահ է։ Դա հետևանք է այն բանի, որ նրա մահապատիժը ծածուկ տեղի ունեցավ և ոչ բացահայտ»<sup>25</sup>։

<sup>22</sup> Այս բանի արձագանքին հանդիպում ենք Սամվել Անեցու պատմական երկում։ Նրա ասելով Թեոփիլոսը «զպառարկա կոտորեաց», ամենայն հավանականությամբ՝ վերոհիշյալ խուռամլաններին (Սամվել Անեցի, էջ 92)։

<sup>21</sup> Theophanes Continuatus, p. 124-125.

<sup>24</sup> Սիմեոն Մագիստրոսի ասելով Թեոֆորոսի մահապատժի ենթարկվելու պատճառը կայսեր վախն էր, թե իր մահից հետո պարսիկները կարող են Թեոֆորոսին կայսր հռչակել (էջ 646), Նш և՝ Գևորդ Վանականի Շարունակողի երկում (է, 810)։ С. Шестаков, О руколисих Симеона Логофета (Византийский временник, т. V, вып. I, 1898. с. 20).

<sup>25</sup> Theophanes Continuatus, p. 135—136, tddm. Genesii Regum, Ex recognitione Caroli Lachmani, Bonnae, 1834. p. 53. Պարսիկների մեջ տարածված այն կարծիրը, 196 Թեոֆորոսը չի մահանա, նա անմահ է, հարկավ կապ չունի՝ նրա «ծածուկ» մահապատժի ենթարկվելու հետ և խուռամյանների դաղափարախոսության արտա-Տայտուβյունն է (տե՛ս ծան. 1։ Վարդան Արևելցու ասելով, «...այր մի յազդէն պարսից Բար

թեստիասեսի Շարունակողի շարադրանքում դժվար չէ տեսնել բազմաթիվ սիալներ ու առասպելական պատմություններ։ Նախ, հենց Թեոֆորոս (Նաս-րի) Բյուզանդիայում ծնված լինելու հանդամանքը։ Աղբյուրների տվյալները, որոնց համաձայն Թեոփիլոսի ժամանակ Թեոֆորոսը տասներկու տարեկան մի երեխա էր, րացարձակ սխաչ է։ Անդամ եթե պարսիկները նրան հայտնաբերած լինեին Թեոփիլոսի թադավորության առաջին (829 թ.) տարում, ապա կայսեր մահվան տարում (842 թ.) նա ընդամենը 24 տարեկան պիտի լիներ, այնինչ մենք զորահրամանատարի պաշտոնում նրան տեսնում ենք Թեոփիլոսի դեռևս առաջին (830 թ.) արշավանքի ժամանակ<sup>26</sup>։ Երկրորդ սխալը վերարերում է Բաբեկի Բլուզանդիա ապաստանելու մասին տեղեկութիանը։ Հայտնի է, որ Բաբեկն ապստամբություն բարձրացրեց 816/817 թթ.։ Նախ անհարիր են թվական տվյալները։ Ըստ բլուգանդական հեղինակի նա իրթ Բլուզանդիա մտավ ապստամբությունից հինդ տարի անց՝ հետևաբար 821 թ.։ Բայց Թեոփիլոսն իշխում էր 829-ից։ Ա. Վասիլևն իրավացի է, երբ սխալ է համարում Բաբեկի ու նրա դլիավորած պարսիկների անցնելը բլուղանդացիների կողմը, քանգի հայտնի է, որ Բաբեկը քսան տարի Պարսկաստանում կռվում էր արսիների դեմ և երկրից դուրս չէր եկել<sup>27</sup>։

Երկրորդ։ Բյուզանդական Հեղինակների տվյալներով Թեոֆորոսին (Նասրին) մահապատժի ենթարկեց Թեոփիլոսը (կամ Օորիֆաս զորավարը)<sup>28</sup>,
խուռամյանների հակաբյուզանդական ապստամբություն գլխավորելու պատհառով։ Սակայն Միջայել Ասորին վկայում է, որ խուռամյանների (խուռդանայե) զորահրամանատար Նասրը 839 կամ 840 թ. ամռանը հարձակման ենթարկվեց Ասորիջի և Միջագետջի նոր կառավարիչ Արու Սայիդ Մուհամմադի՝ Յուսուֆի որդու կողմից և սպանվեց Բուկելլարների բանակաթեմում,
Աբարքա կոչվող գետի ափին տեղի ունեցած հակատամարտում։ Նրան գըլխատեց վերոհիչյալ Աբու Սայիդ Մուհամմադի զորավար Բեջիրը և գլուխը
նիզակի ծայրին ցցեց։ Ասորի պատմիչի ասելով երբ խուռամյանները տեսան,
որ իրենց զորավարը սպանված է, համոզվեցին, որ փրկություն չկա, բայց
մարտնչեցին ու պարտվեցին։ Ամիրան հրամայեց գլխատել նրանց և գլուխներն ուղարկեց Մամեստիա՝ խալիֆային։ Վերջինս Նասրի մահվան լուրն առնելով ուրախացավ, ջանզի նա ավերակ էր դարձրել Զուբաթրա քաղաջը<sup>29</sup>։

Բյուգանդական աղբյուրների տվյալներից իրականն այն է<sup>30</sup>, որ խուռամյան ապստամբների մի մեծ զանգված անցել է Բյուզանդիա, կայսրությունը նրանցից զորագնդեր է կազմել, որոնք կռվել են խալիֆայության

անուն... ասէր զինքն անմահ» (Հաւաքումն պատմուԹեան Վարդանայ վարդապետի լուսաթանևալ, Վենետիկ, 1862, էջ 79)։

<sup>26</sup> А. Васильев, Византия и арабы..., с. 82, прим. 1.

<sup>27</sup> Նույն, տեղում, Միջայել Ասորու Ժամանակագրության հին հայերեն թարգմանությունը Նասրի հետ հիշում է և իրրե թե Բյուզանդիա անցած Բարեկին, օև լայնժամ երկու դօրագլուխջն Տաճկաց Նասրն և Պապաքն հաճեալ ընդ կրօնս ջրիստոնէից ղոր տեսին ի Նուրեացն, բազում դօրօջ գնացին առ թագաւորն Յունաց Թէոփիլոս և եղեն ջրիստոնեայջ» (1871, էշ 371, 1870, էշ 381), Այստեղ Բաբեկի հիշատակումը հա, թարգմանչի ընդմիջարկություն է պարզապես, ասորերեն ընպերում նման բան չի նշված, թեև նման սխալ կարծիջ, ինչպես տեսանջ, հայտենում են բյուզանդական հեղինակները։

<sup>28</sup> Ըստ Լևոն Քերականի՝ Թեոդորա կայսրումու եղբայր Պետրոնասը և լոգոթետը՝ (Թեոկտիստոսը) (Leonis Crammatici Chronographia, Exrecognitione Imm. Bek. keri. Bonnae, 1842, p. 227—228).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Michel le Syrien, Chronique, t. III, p. 96: ՁուբաԹբան |Զապետբա-Սողո-. պետրտ| Մուտասիմ խալիֆայի ծննդավայթն էր։

<sup>30</sup> Ա. Գրեգուարն ապացուցել է, որ բյուզանղական աղբյուրներում հանդիպող վերոհիչյալ լեգենդը հիմնված է պատմական փաստերի վրա։ Այգ լեգենդի ծագման պատճառներն ուսում-նասիրված են նրա կողմից (H. Gregoire, նջվ. աջխ., էջ 183—204)։ Նրա հողվածի ամ-փոփումը տե՛ս A. Vasilev, Byzance et les Arabes. Notes complementaires. P 413—417.

դեմ՝ տարբեր Տակատներում։ Հայտնի չոլոր փաստերի հիման վրա պարզվում է, որ նասրի խուռամյանները մասնակցել են 837 թ. մարտ-ապրիլ ամիսներին կայացած Ջապետրայի ճակատամարտին։ Ըստ Տաբարիի, Թեոփիլոս կայսրը «հասավ Զիբաթրա, իր հետ ունենալով խուռամյանների մի զորամաս, որոնց թվում էին և նրանցից, ովջեր ապստասրել էին Ջիբալում և փախել հոռոմների մոտ»<sup>31</sup>։ Նրանք մասնակցել են նաև 838 թ. Դազիմոնի (ըստ Ռամղեյի՝ Թոբատ)<sup>32</sup> ճակատամարտին։ Մասուդիի համաձայն «բաղմահագար խուռամյաններ», որոնք «Ադարբայջտնից» և Ջիբալից փախրստականներ էին», կովում էին Թեոփիլոսի բանակում<sup>34</sup>։

Ռայց Թհոփանեսի Շարունակողը հիշում է մի կարևոր փաստ հու Թևոփիլոսի կողմից Թեոֆոբոսի մահապատժի ենթարկվելու մասին իր խոսջն ավարտելուց հետո նա հանկարծ հիչում է, որ Թեոֆորոսին ե Թեոդորա կայսրուհու հղրորը՝ կեսար Վարդասին կայսրը պորջով ուղարկեց Աբաղգիա (Ափխազիա), որտեղ «նրանք չարաչար պարտություն կրեցին և այնտեղից

շատ ըչերը վերադարձան»35։

Այս արշավանքը դեպի Աբազդիա, որ տեղի ունեցավ 837 թ., ուսումնասիրողները նույնացնում են Թեոփիլոս կայսեր դեպի հաղտեք կատարած արգամներ նույնացնում են Թեոփիլոս կայսեր դեպի հաղտեք կատարած արգամներ հետ, որի մասին հիշատակում է Ստեփանոս Ասողիկը<sup>36</sup>։ Ժ. Լուրանի ենթադրությամբ այն ուողված էր Թիֆլիսի ամիրտ Իսհակ իբն Իսմայիլի (Ասողիկի մոտ՝ Սահակ որդի Իսմայիլի) դեմ<sup>37</sup>։ Բայց արդյո՞ք այղ արշավանքը գլխավորել է Թեոփիլոսը, և արդյո՞ք դեպի Աբաղգիա կատարվեց։ Մեջբերենք Ասողիկի Պատմության մեղ հետաքրքրող տեղն ամբողջությամբ. «Իսկ ի ՄՀԸ (278+551=829 թ.) Թուականին վախճանեցաւ Միքայէլ (Միջայել II Թլմատր, 820—829 թթ.—Հ. Բ.) և թագաւորեաց Թէովփիլոս որդի Խորա ամս ԺԳ. ի սորա աւուրս եղե գալուստ ճռռոմդինուն ի գաւառն Բասեան, ե զբազումս խողխողեցին սրով՝ ի վերայ լարուցնալ գեղաքաղաքին Գոմաձորոյ։ Իսկ Թէովփիլոս գնաց ի Խաղտիս և ել ի ցամաք կամուրջ ե գերհաց զբազումս ի Հայոց հանդերձ ընտանեօք իւրեանց, և տուեալ ղհիւպատաւոյ Շապհոյ ե Թողու ի Սպեր գաւառի. և ին չն առեալ հարկս ի Թէոդուպօլսեցիաց՝ դարձաւ անդրէն։ Եւ ապա եկետյ Հոռոմի առանցն ի Վանանդ ի գիւղն Կաճկաջար՝ կոտորեցան ի ձեռն Սահակալ որդւոյ Իսմայիլի։ Եւ ի նոյն

W. M. Ramsay, The Historical Geography of Asia Minor, London, 1890, p. 326, 329.

<sup>33</sup> Ունգայան այլ աղբյուրների տվյալների հիման վրա ցույց է տվեւ, որ այս փախրստականները Ատրպատականից չէին, այլ միայն Ջիբալից (Reknya, նչվ. աշխ., էջ 6º, ծան. 5)։

<sup>34</sup> brigh magned, to 62:

<sup>35</sup> Theophanes Continualus, p. 137. Սրանից ելնելով, Ա. Կաժդանը հանգել է այն եղրակացության, որ Թեոֆորոսի մասին Թեոփանեսի Շարունակողի պատմությունը ընդ-միջարկություն է, որ պատմիլը, իր երկի հիմնական մասի չարադրանքն ավարտելուց հետո օգտվել է Թեոֆորոսի մասին մի աղբյուրից (А. П. Каждан. На история в з интей. К й хронографии Х в. 3. «Книга царей» и Жизнеописание Василия» (Византийский временник, т. ХХІ, 1962, с. 113).

<sup>36</sup> Ստեփանոսի Տարօնհյւոյ Ասողկան Պատմութիւն տիեղերական, ՍՊԲ. 1885, էջ 144.

<sup>31</sup> J. Laurent, L'Armenie entre Byzance et l'Islam, depuis la conquêre arabe jusqu'en 886. Nouvelle édition revue et mise a jour par M. Canard, Lisbonne. 1930 p. 67: Լորանի միակ կովանը այդ արշավանքի՝ Թիֆլիսի ամիրայի դեմ ուղղված լինելու վերարհրյալ Ասողիկի վկայությունն է, որը սակայն նման մեկնաբանության հիմը լի տալիս։ Բիֆլիսի ամիրան նրանց պարդապես ջարոեց Վանանդում. այդ շրջանների պաշտպանությունը կայսրությունից նրա անմիջական պարտականությունն էր։

ամի եմուտ Թէոփիլոս լԱսոբիս և էառ զքաղաքն Ուրրելի<sup>38</sup> և պատերազմեցաւ ընդ Տաճկաց ,Ալմուլատ<sup>39</sup> և յաղթեաց։ Սա ի խաղալն իւրում յարևելս կոյս ի սահմանս Հայոց՝ առնու զԾմու բերդն Հայոց, զԱսաղին և զՄեծկերտ և զԱլ-ասի սահմանս Հայոց՝ առնու զԾմու բերդն Հայոց, զԱսաղին և զՄեծկերտ և զԱլ-

մարդոլ և յանասնոյ»<sup>40</sup>։ Սրանից պարզ երևում է, որ դեպի Արազգիա արշավանքի մասին խոսք լկա այստեղ, այլ դեպի Հայաստան։ Բյուզանդական աղբյուրներն Աբազգիայի արշավանքին Թեոփիլոսին չեն հիշում, այլ միայն Թեոֆոբոսին և կեսար Վարոսյը» գրող ընդագ՝ թենիսում և հանաի, աստենը նրափիլսոր ենթավահագ սավարճ է ժանգը ասթվորդակը դի ետրաի, աստենը նրահայասատրուդ աև-սավարճ է ժանգը ասթվորդակը դի ետրաի, աստենը նրահայասատրուդ աև-սավարճ է ժանգը, ասթական անակ, աստենը նրական «Հասակիր» սահանակը ուժելու և անական անական արարներ» սահանական անական անակ սրանը։ Նախ ցույց տանը, Թե ինչ մեկնաբանություն են տալիս նրանց Ստեփանոս Տարոնհցու հրկի թարդմանիչները։ Նախ Մ. Էմինը. «B 278=829 скончался Михаил и вступил на престол сын его, Феофил, 13 лет (829—842). В его время греческие войска (2nnndh դhьшр?) вступили в Басенский округ...», «... После этого греческие войска (Հորոմի դիհարшնց?) пришли в деревню Катчакар, что в Вананде...»<sup>42</sup>.
Էդ. Դյուլորիեի ֆրանսերեն թարգմանության մեջ կարդում ենջ.

Theophile, son fils, qui occupa le trone 13 ans. Sous son regne eut lieu arrivee des Horomitians (Romains ou Grecs), Chalcedoniens dans le "... Les Horomitians ayant penetre dans [le district de Pasen..., " district del Vanant, au village de Gadjgak'ar...43", ալսինքն՝ բնագրի «Տոռոմի դիերոյնը» (կամ «Տոռոմդիերոյնը») Թարդմանում է հոռոմներ (հռո-

մայեցիներ կամ Տույներ, քաղկեղոնիկներ)։ Մեր Տամոզմամբ, ամենից ճիշտ վարվել են Ասողիկի պատմական եր-կը դերմաներեն թարդմանողներ Հ. Գելցեբը և Ավդ. ԲուրջՏարդտը։ Նրանց համար, անտարակույս, պարզ էր, որ «հոռոմդիհրոյնը» հոռոմների՝ Համար, անտարակույս, պարզ էր, որ «Հոռոմդիհրոյնը» Հոռոմների՝ բյու֊ ղանդացիների, Հետ առնչություն չունեն, բայց չկարողանալով էլ որևէ բա֊ ցատրություն տալ այդ առեղծվածային զորաբանակին, տերմինը թողել են ինչպես որ կա: Այսպես. "Aber im 278 Jahre der Ara starb Mikhayel, und es war Kaiser sein Sohn Theophilos 13 Jahre. In seinen Tagen kam Hotomdieros (mit seinen Leuten) nach Provinz Basean..., "...Als nun die Horomdaer nach dem Dorfe Kackakhar in Distrikt von Wanand gekommen waren... 445.

«Հոռոմ» ցեղանունը այնքան պարզ ու հասկանալի է միջնադարյան հայ հեղինակներին, որ նրանք այն ոչ մի կերպ աղավաղել չէին կարող։ Եթե դա

40 Uungh 4, 52 144:

41 Ասողիկի Պատմության ձեռագրերում առաջին դեպքի համար հանդիպում է և «հոռոմի

դիհրոյն» ընթերցումը, իսկ երկրորդ դեպքի համար՝ «Հոռոմի դիարանցն»։

43 Historie Universelle par Etienne Açoghig de Daron. Traduite de l'armenien et

annotee par E. Dulaurter. Première partie, Paris, 1883, p. 171.

44 Der Stephanos von Taron Armenische Geschichte. Aus dem altarmenisches überetzt von Heinr. Gelzer und Aug. Burckhardt. Bibliotheca Scriptoru-m Graecorum et Romanorum Teubneriana, Leipzig, 1907, S. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ըստ Մարկվարտի Ջիրատրա քաղաքն է, հայերեն՝ Ջուռպատա (). Markwart, Südarmenien und die Tigrisquellen, Wien, 1930, S. 48, n. 2).

<sup>.9</sup> Կարդա՝ լԱջմուջատ։

<sup>42</sup> Всеобщая история Степаноса Таронского, Асохика писателя XI столетия. Переведена с армянского и объяснена Н. Эминым, М., 1864, с. 335. U. Էմինը, ինչպես տեսնում ենք, խարգմանում է «греческие войска», թայց փակագծերի մեջ հարցականի տակ բերում է մեզ հետաքրքրող բառը, չկարողանալով, երևի, նրան որևէ բացատրություն տալ։ Գուցե՞ որևէ աղավաղում է տեսնում։

հանդես է գալիս ինչ-որ «դիերոյն» շարունակությամբ, ապա միջնադարյան գրչի համար հաստատ անհասկանալի, անրացատրելի մի օբառ» է հղել։ Առաջին կեսը շատ հեշտությամբ կարելի էր «հոռոմ» հասկանալ, գրչին անծանոթ «բառի» հոռոմի հետ ունեցած համահնչունության պատճառով։ Բայց գրչին միանգամայն անՀասկանալի էր «բառի» երկրորդ կեսը՝ «դիերոյն» կամ «դիարանց»՝ ըստ Ասողիկի երկի մեզ հասած ձեռագրերի գրության։ Բոլոր դեպքերում մենք չգիտենք, թե ինչպես էր այն արտահայտված հայ պատ-

միչի ինքնագրում։

ինչպես արդեն տեսանք, բառի առաջին կեսը՝ «հոռոմ» են հասկացել և Ասողիկի երկի Թարդմանիչների մեծ մասը՝ «преческие (войска), Horomitians (Romains ou Grecs), Chalcedoniens: Նրանցից ոչնչով չեն տարբերվում և ուսումնասիրողները, որոնք «Հոռոմը» Հայ գրիչների նման բյուզանդացի են Տասկացել, միանգամայն բացատրություն չտալով «րառիս երկրորդ կեսի առեղծվածային «դիերոյնին»։ Բերենքը մի շարը պատմաբանների կարծիքները։ Այսպես, Լեոն գրում է. «837 թ. Թեոփիլոսն ստիպված էր մի նոր արշավանք սկսել արաբների դեմ... Կայսրի միտքն էր Բաբանին օգնության գնալ, այս պատճառով էլ նրա զորքի մի մասն առաջանում է մինչև Մելիտինե և այդ կողմերից երևի, շարժվում Հայաստանի վրայով դեպի Արևելը։ Հավանաբար այս շարժման խուլ և անորոշ արձագանքն է, որ մնացել է մեր պատմագրություններից մեկի մեջեն։ Այս անորոշությունից կարելի է կռահել այնքանը, որ ճռռռմները հասան մինչև Գե-ղարքունի գավառը, ավերելով շատ ավաններ և անխնա կոտորելով աղգա– բնակչությանը։ Նույնպիսի ավերումներ կատարեցին և Բասենում։ Հայ ժողովրդի պատմական ճակատագիրն էր տրորվել իր երկրում կովող մեծ պետությունների ուրջերի տակ։ Հսռունների անգթությունները հայերի վերաբերմամբ ուրիշ բանով բացատրել չի կարելի, բայց միայն նրանով, որ Հայ իշխանները պարտավորված էին արաբների շարջերում կռվել նրանց դեմ։ Բյուզանդացիները *խոշոր կորուստներ ունեցա*ն, *մանավանդ* Վանանդ գավա– ռում, և այս Հանգամանքն ավելի ևս նրանց պիտի կատաղեցներ երկրի ազգաբնակության դեմ, որքան և սա ընդհանրապես խաղաղ և անմեղ լիներ։ Թեռփիլոս կայսրն այս արշավանքի ժամանակ առհասառակ մեծ անզթու– թյուններ *էր ցույց տալիս* »<sup>46</sup>,

Այդ նույն դեպքերի առնչությամբ Ռընե Գրուսեն գրում է. «Այն նույն ժամանակ, ավելի դեպի հյուսիս, բյուզանդական մի այլ բանակ, հարկահա-նելով Թեոդոսուպոլիսը (Էրգերում), անցավ Գասենը և հասավ մինչև Վանանդ, Կարսի մերձակայբը... Թիֆլիսի ամիրան՝ Իսհակ իրն Իսմայիլը, Կահկաբարում տեղի ունեցած մեծ ճակատամարտում, Կարսի մոտ, Վանանդ դավառում բյուզանդացիներին հետ մղեց դեպի արեմուտը (837 թ.)։ Իրենց նա-Հանջի ժամանակ բյուզանդացիները կանգ առան Սպեր գավառում, Ճորոխի

ափին, Տայքի հյուսիսում»41,

Ժ. Լորանը գրում է Թեոփիլոս կայսեր կողմից Կովկաս ուղարկված մի զորախմբի մասին, որին, հիմնվելով Ասողիկից մեզ հայտնի փաստի վրա, Թիֆլիսի ամիրա Իսհակ իբն Իսմայիլին հաջողվեց կանգնեցնել Վանանոում։ Նա այս արշավանքը նույնացնում է Թհոփանհսի Շարունակողի հիշած՝ դեպի

Արազգիա կատարված արշավանքի հետ<sup>48</sup>։ Նույն կարծիքին է և Ա. Տեր-Ղևոնդյանը։ «Նույն 837 թ.,—գրում է նա,— Թեոփիլոս կայսրը հաջող մի արշավանք ձեռնարկեց դեպի Արևելը, դրավեց *Զապետրան և մոտեցավ Հայաստանին*։ Բյուզանդական զորջերը մուտ*ք դոր*ծեցին Հայաստան երկու ուղղությամբ. մի մասը ավերեց Չորրորդ Հայքը...։ Հյուսիսային կողմից բյուզանդացիները ներխուժեցին Թեոդոսուպոլիս և ավե-

<sup>45</sup> Հղում է Ասողիկի Պատմության մեր հիշած էջը։

<sup>46</sup> Lbn, Հայոց պատմություն, երկրորդ հատոր, Երևան, 1947, էջ 436։ 47 R. Grousset, Histoire de l'Arménie des origines á 1)71, Paris, 1047, p. 354

<sup>18</sup> J. Laurent, 524. m2f., 52 250,

լի առաջ՝ Բասեն… Սակայն բյուզանդացիները Վանանդում ԻսՀակ իբն Իս-մալիլի կողմից պարտություն կրեցին և հեռացան Հայաստանից»\*9։ Այսպիսով, հանգում ենք հետևյալ եզրակացությունների։ Ստեփանոս Ասողիկի հիշատակած՝ Բասեն և Վանանդ մուտք գործած և գազանություններ գործած Հոռոմգիհընհրի զորաբանակը ոչ Թե բյուզանգական էր, այլ խուսուդյաբրբերն էս եամփանագ (նրմ սևուղ դբև տառողիչն ռանիո է այմ ավազակախմբերի պարսկական՝ «խոռամդին» անվանումը, և ոչ արաբական «խուսամիյյա»), այն խուռամյաններից, որոնց Թեոփիլոս կայսրը բնակեցրել էր Պոնտոսում՝ Աինոպ և Ամաստրիս բաղաբներում և Մեծ Հայբի բյուզանդացիների ձեռբում գտնվող տարածքում։ Այսինքն՝ արաբական տիրապետո։ ի՛ ան տակ անցած Հայաստանի վերոհիշյալ գավառների հարևանու-Թյամբ գտնվող Արմենիակների բանակաԹեմում։ Թեոփիլոսի մտահղացմամբ նրանբ պիտի արաբների դեմ մարտնչնին խալիֆայության տարածքի արևել-լան, այսինբն՝ Յայկական շրջաններում ևս, Յետևաբար պատահական չպիտի Տամարել նրանց բնակեցումը նշված բանակաԹեմում։

Երկրորդ, բյուզանդական բանակը ինչո՞ւ պիտի Աբազգիա գնար Վանանդի վրայով։ Հետևաբար, կա՜մ բյուզանդական հեղինակների ՚Ուրչ:՚՚ -ի աղավաղումն է հա՜մ ---- է ՝ 13.07/2-4 -ի ս.դավաղումն է, կա՛մ դրանք հրկու տարբեր արշավանքներ են, Ելնելով Թեոփանեսի Շարունակողի Թեոֆոբոսի խուռամյանների «Աբագգիայում., կրած ջարդի («նրանք չարաչար պարտություն կրեցին և այնտեղից շատ թչերը վերադարձան») և Ասողիկի՝ հոռոմդիերների Վանանդում կրած ջարղի նկարագրությունների («կոտորեցան ի ձեռն Սահակայ որդւոյ Իսմայիլի») նույնությունից, հավատացած ենք, որ խոսքը վերաբերում է Հայաստանին և միևնույն արշավանջի՛ու Այսպիսով, Թեոփիլոսը և բյուզանդաց!. ները (Հույները) Հայաստանում կունանց և երեխաների չեն խողխողել, նրանց չպետք է նման մեղբեր վերագրել։ Այստեղ տեղին է մեջբերել Հայ-կական աղբյուրների մռայլ նկարս գրությունները Բաբեկի և Հոռոմդիերների «գործունեության» եղանակի մասին, որպեսզի ցցուն երևան նրանց արարգ-ների, «ձեռագրի» նույնությունը։ Խուռամյան Բաբեկին (Բաբան) «մաrդախողիւող, աշխարհաւհը, արիւնարբու գազան» է որակում Մովսես Կաղան*կատվացին, «որ աւհրհաց զերկիրն և* ի սոտ սոտսերի էարկ զկանայս և զմանկունս Բաղաց։ Եւ անտի ի միւս տարի՛շ էանց Բաբան ի գաւառն Գեղարբունի և էաrկ ի սուր զբնակիչս ոգիս իբո<sup>ւ</sup> ԺԾ Հազարս. և զմեծ մայրաբաղաբն Մարենացւոց այրեաց...»<sup>50</sup>։ Իսկ Վարդան Արևեյցու ասելով, Բաբեկը եկավ «մինյև գԳեղարքունի, և մայէւ urnd զմեծ և զփոքը»51;

Ըստ Ստեփանոս Օրբելյանի Բաբանը «կոտորհաց սաստիկ և անողորմ ղգաւառն Բաղասականայ. և մաջեաց մինչ ի կանայս և մատադ մանկտիս. որբ վասն անմեղ խողխողմանցն պսակելոց են ի Քրիստոսէ։ Իսկ ի գալ ամին *գնաց Բաբան ի գաւառ*չ *Գեղաբունւոլ և* Էաrկ ի սու**r սուսե**rի *դբնակիչսն* ոգիք իլրև 15.000, և ղյոզնապայծառ մենարանն և զՀռչակելի ուխան Մա-քենողադ յաւարի առեալ զամենայն ստացուածն՝ այրեաց և քանդեաց զա-մենայն շինուածն»<sup>52</sup>։ Իսկ Բյուզանդիա ապաստանած խուռամյանները, Նասրի գլխավորությամբ, ինչպես տեսանք վերևում, գալով Բասեն գավառր

<sup>49</sup> А. Н. Тер-Гевондян, Армения и Арабский халифат, т. 138.

<sup>50</sup> Մովսէս Կաղան կատ ուացի, Պատմութիւն Աղուանից աջխարհի։ Քննական բնագիրը և ներածությունը՝ Վ. Առաբելյան ի, Երևան, 1983, էջ 326—327։

<sup>51</sup> Վարդան Արևելթի, էջ 79։ Խուռամյանները գաղանություններ էին գորժում Հայաստանում դեռևս Բարեկի նախորդներից Մահդիի ժամանակ (Michelle Syrien, Chronique, III, p.50: Հժմա. հին հայ. թարդ. ժեջ. «Եւ դնաց Մահադի և արար գրնա*կութիւ*ն իւր ի լերինս Արարադայ յաշխարհն Հայոց և հրթայր յաժենայն կողմանս և զամե– նայն ազգ միապես կոտուել» (Մի խ այել Ասորի, 1871, էջ 364, Հմմտ. 1870, էջ 374)։

<sup>52</sup> Պատմութիւն նահանգին Սիսական արարհալ Ստեփաննոսի Օրբէլեան արդեպիսկոպոսի Սունևաո, Թիֆլիս, 1911, էջ 159։

«զբագումս խողխողեցին սւով՝ *ի վերայ յարուցեալ դեղաբաղաքին Գոմաձո*-

nn 1353;

Այսպիսով՝ պարզվում է հայ ժողովրդի պատմության տխուր մի էջ հս։ Ասողիկի հիշաատկած հոռոմդիհրնհրը ոչ այլ ոք հն, քան Բյուզանդիա ապաստանած խուռամյաննհրը, որոնք, շարունակհլով իրհնց «ավանդույթնհրը», հրի ու սրի մատնեցին Հայաստանի Բասեն և Վանանդ գամառնհրը։ Պարզվեց նաև, որ խուռամյաննեւն իրհնց անունով հայտնի հն ոչ միայն արևհլյան աղբյուրնհրում, այլև հայկական։

## «ВИЗАНТИЙСКИЕ» ХУРРАМИТЫ И АРМЕНИЯ

### Р. М. БАРТИКЯН

### Резюме

Хуррамиты (араб. хуррамийа, сир. хурданайе, перс. хорремдин) — персидские еретики, участники ряда антиисламских, аптиарабских восстании VIII—IX вв. С 816/817 по 837/838 гг. их возглавлял Бабек, орды которого, между прочим, опустошили множество областей южной и юго-восточной Армении, убивая женщин и детей, разрушая церкви и монастыри. В начале 30-х гг. IX в. тысячи хуррамитов во главе с Насром (Феофобом византийских источников) нашли убежище в Византии и стали служить в византийской армии.

Степанос Таронеци, армянский историк X—начала XI вв., в связи с событиями 837 г. упоминает о войсках «хоромдиеров», вторгшихся в армянские области Басеан и Вананд и отличившихся своими зверствами. Исследователи считали их ромеями (византийцами). На самом деле они обосновавшиеся в Византии хуррамиты, причем армянский историк приводит их персидское наименование, а не араб-

ское.

# THE "BYZANTIAN" KHURRAMITES AND ARMENIA

### R. M. BARTIKIAN

### Summary

The Khurramites (Arab. khurramija, Sur. khurdanaie, Pers. khorremdin) are Persian heretics, participants of a number of anti-Islamic, anti-Arab revolts of VIII—IX cc. In 816/817 to 837/838 they were headed by Babek whose hords by the way devastated a number of regions in the South-East Armenia killing women and children, distroying churches and monasteries. In early [30s of the IX c. thousands of Khuramites headed by Nasr found refuge in Byzantium tacing up service in the Byzantian army.

Stepanos Taronctsi, the Armenian historian of X—early XI cc. mentions in connection with the events of 837 the troops of "Khoromdiers" that invaded the Armenian regions of Basean and Vanand and were remarkable for their autrocities. The scholars regarded them as Romeans (the Byzantians), however actually they were Khuramites that had settled in Byzantium, the Armenian historian providing their Persian name rather than the Arabic one.

<sup>53</sup> Բոլոր աղբյուրները միաբերան Բաբեկին, Նասրին (Թեոֆոբոսին) և խուռամյաններին առհասարակ պարսիկ են համարում։ Ադրբեջանական մի չարք վայ-«հետաղոտողներ», որոնց, երևի, մեծ հարդանք է ներջնչել այդ «մարդախողխողների» դործունեությունը, նրանց ադրբե-ջանցի մկրտեցին, մեծ դանձ ձեռք բերած լինելու միտումով։

## թցորջևնդիևն ԵՎ ՀԱՅ ՊԵՏԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ X—XI ԴԴ.

#### 2. U. PROPHISMI.

591 թ. Բյուգանդական կայսրության և Սասանյան Իրանի միջև Հայաստանի երկրորդ բաժանմամբ երկրի մեծագույն մասը մտավ կայսրության
կազմի մեջ\*։ Թեև արաբական տիրապետության ծամանակ Հայաստանի
նվաճված Հոզերը կազմեցին խալիֆայության նահանգներից մեկը, Բյուզանդիան մինչև վերջ դրանք համարում էր սեփականը, և երբ IX դ. կեսերից
խալիֆայության աստղը գնալով մարում էր, Բյուզանդիան ջանում էր դրանք
առնել իր ոլորտի մեջ։ Սկզբնական շրջանում նա ստիպված էր հաշտվել Հայաստանում ստեղծված քաղաքական իրադրության հետ, ճանաչել այստեւ
առաջացած պետական միավորների՝ հայկական մի շարք իշխանությունների գոյության փաստը։ Դրանցից խոշորագույնը Շիրակի Բազրատունյաց պետությունն էր՝ իշխանաց իշխանի գլխավորությամբ, որ 884 թ. օգոստոնի

26-ին իրեն Հռչակեց Համայն Հայաստանի թագավոր։

Բյուգանդական կայսրությունը հավանաբար այդ թվականին ճանաչեց Շիրակի Բագրատունյաց պետությունը, թեև հիմքեր չունենք բացառելու, որ Բյուզանդիան քաղաքական կապեր ու հարաբերություններ պիտի հաստատած լիներ դրանից առաջ էլ, երբ Շիրակին տիրում էր Բագրատունի իշխանաց իշխանը։ Հարցերի մարցը, սակայն, այլ է, Կայսրությունը Շիրակի Հայ-կական պետությունը 884/885 թթ. ճանալեց որպես ինչ. իշխանությո՞ւն, թե՞ βագավորություն, պետության գլուխը՝ «իշխանաց իշխա՞ն» (αρχων των αργοντων), βե βագավոր (βασιλεύς): Միջնադարյան հայ պատմիչներից ամ նավաղը և ամենաարժանահավատր տվյալ հարցի լուսաբանման հա-մար, պարզ է, Հովհաննես Դրասխանակերտցին է։ Նրան կանդրադառնանք քիչ Տետո։ Այստեղ նշենք, որ այս դեպքերից շուրջ մեկ դար Տետո Ստեփանոս Տարոնացի Ասողիկը ցույց է տալիս, որ հայոց Թագավորության վերականգնումը տեղի ունեցավ «ի ձեռն Աշոտոյ Բագրատունւոյ, որ եղև յաւուրս Վասլի Ցունաց Թագաւորին և կամակցուԹհամբ նորին»2։ Բյուզանդական «կամակցութեամբ» թագավորեց նաև Աշոտ Ա-ի որդի Սմբատ Ա-ն», Այս փաստը սոսկ վկայում է, որ Բյուզանդիան դեմ չէր հայոց թագավորության վերականգնմանը, դեմ չէր, որ հայերը նրանց «Թագավոր» հորջորջեին, բայց ամենևին լի նշանակում, որ Բյուզանդիան նրանց βασιιεύς ճանալեց՝ «Թագավոր» բյուգանդական հասկացողությամբ։

Հալ Տեղինակներից իմաստի առումով ամենաանառարկելի տվյալը հանդիպում է Վարդան Արևելցու և Կիրակոս Գանձակեցու՝ դեպքերից չորս դար անց գրած երկերում։ Վարդանը գրում է, Թե ամիրապետը (արաբ խալիֆան) «առաքէ Թագ և հանդերձս և երիվարս։ Զնոյն և կայսոն Վասիլ առաքէ» 4։ Այդ-

<sup>\*</sup> Զեկուցում ՀՀ ԳԱԱ Պատմության ինստիտուտի «Հայկական պետականությունը հին և միջին դարերում» գիտական Հստաջրջանում 1993 թ. ապրիլին։

<sup>1</sup>Թվականի մասին տե՛ս Վ. Հա կոթյան, Մանր ժամանակագրություններ 13—18-րդ դդ., 5. Բ, Երևան, 1956, էր 156—162։

<sup>2</sup> Ստ ե փ ա ն ո ս ի Տ ա ր օ ն ե ց ւ ո յ Աս ո ղ կ ա ն Պատմութիւն տիեզերական (այսուհետև՝ Ասողիկ), Ս. Պետերթուրգ, 1885, էջ 157։

<sup>8</sup> Նուլն տեղում, էջ 159.

<sup>4</sup> Մ 6 ծ ի ն Վարդանայ Բարձրր 6 րդ հ ց ւ ո յ Պատմութիւն տիճզերական (այսուհետև՝ Վարգան), Մոսկվա, 1861, էջ 117։

պես է արտահայտվում նաև Կիրակոս Գանձակեցին. Վասիլը «դարձևալ թադ առաջնաց Աշոտոյ ի վերայ իսմայէլականին». Այս պարզ նախադասությունները, ինչպես կտեսնենը, ձնագնդի պես աճեցին հայագետների աշխատուները, ինչպես կտեսսեսք, Հմագսդր պես անեցրն հայագետերը աշխատու-թյունչերում, Հասնելով անհավատալի չափերի։ Նրանք հավատացած են, որ Բագրատունյաց հայոց թագավուությունը ուպես այդպիսին ճանաչեց նաս Բյուզանդական կայսրությունը։ Հայագիտության մեջ այդ կարծիքի հիմքը դրեց Միքայել Չամչյանը, որը գրեց, Թե խալիֆայից հետո Վասիլ կայսրը «ինքն ևս առաքեաց նվա թագ պատուական և զարդս մեծագին՝ համարելով նրա արժանի այնմ պատուոյ. և հտ նմա զամենայն անուանս պատուոյ իշ. խանունեան, որ ի թագաւորունեան Յունացոն։

Արդ տեսնում ենք, Թե Կիրակոս Գանձակեցու «Թագ առաջեաց Աշոտոլ» բառերը ինչքան աճեցին, որոնց մասին աղբյուրներում ակնարկ անգամ չկա։ Կարիը չկա այստեղ մեկ առ մեկ և հանվանե հիշատակել բոլոր հայ պատմաբաններին, որոնք որդեգրեցին Միջայել Չամչյանի կարծիջը, տալով հիշյալ «ակտի» մասին իրենց բացատրությունները։ Բավական է կանգ առնել մի

քանիսի վրա,

Մաղաքիա աւքեպիսկոպոս Օւմանյան, «Վասել կայսը... լավ չտեսավ թագավորական աստիճանի և պատվո շնորհմամբ Հայերուն արաբական տի-րապետության հետ ներջնապես կապվելը և փութաց ինջն ալ յուր կողմեն սիրելի երևալ Հայոց, և անոնց համակրությունը վառ պահել։ Այս նպատակով ինքն ալ յուր կողմեն «դաrձևալ թագ առաքեաց Աշոտոյ ի վերայ իսմա-յէլականին»<sup>7</sup>։

lbn. «Մութամիդ-Բիլլահ խալիֆը... հանձնարարեց արքայական թագ ու գգեստ տանել Աշոտին և հայտարարել նրան Հայաստանի Թագավոր։ ...Աշո-

տին Հայաստանի թագավու ճանաչեց *նաև Բլուզանդիան»*, Ֆրանսիացի պատմարան Ռ. Գւուսեն, Հենվելով Վարդանի և Կիրակոսի Տաղորդածի վրա, գրում է, Թե «Բաղդադի արբունիքի որոշումից հետո Կոստանդնուպոլսի արքունիքը չուզեց պարտական մնալ և Վասիլ Ա-ն, ինչ-պես խալիֆա Մոթամիդը, Աշոտին թագավորական թագ ուդարկեց»։

- Ն. Ադոնցը կարևորություն չի տալիս Աշոտին Վասիլի կողմից թագ ստանայու մասին ուշ հեղինակների հաղորդած տվյալներին։ Նշելով խալիֆա Մութամիդից ուղարկված թազի և Աշոտի թագագրվելու արարողության մասին, նա գրում է. «Վասիլ կայսրը շտապեց ապահովել Աշոտի հաջողությունը, «Խաղաղութեան, չուաճութեան և սիրոյ» դաշինք հաստատելով և «որդի ոիրելի անուանելով» և «Հաղորդակից կացուցանելով յամենայն թագաւորու-թիւնս տէրութեան իւրոյ»։ Վերջին խոսքերիս իմաստն է՝ առնել Աշոտին կայսրության հովանավորության տակ»10,
- Հ. Մանանդյանը, որ բազմիցս նշել է Աշոտ Ա Բազրատունու՝ արաբ խալիֆա Մութամիդից թագավորական տիտղոս, թագ և թագավորական զգեստներ ստանալու մասին, Բյուզանդիայի կողմից նման վերաբերմունջի արժանանալը շատ տեղերում չի նշում<sup>11</sup>։ Միայն «Հայաստանի առևտրի և

<sup>5</sup> կիրակոս Գանձակնցի, Պատմուիկուն Հայոց (այսուշետև՝ Կիրակոս), աշխատասիրությամբ Կ. Ա. Մելիթ-ՕՀանջանյանի, Երևան, 1961, էջ 80։

<sup>8</sup> Մ. Ձամ լ հան , Պատմութիւն Հայոց, հ. Բ, Վենետիկ, 1785, էջ 703։

<sup>7</sup> Մաղաքիա արքեպիսկոպոս Օրմանյան, Ազդապատում, մասն Ա, Կոստանդնուպոլիս, 1918, էջ 994 (հղումը՝ Կիրակոսից է)։

<sup>8</sup> Լ հ ո, Հայոց պատմություն, Հ. Բ, Երևան, 1947, էջ 522։

René Grousset, Histoire de l'Arménie. Des origines a 1071, Faris, 1947, p. 395.

<sup>10</sup> Ն. Աղոնց, Բագրատո. 5-աց փառթը։ Պատմական ուսումնասիրություններ, Պարիս, 1948, 12 86.

<sup>11</sup> Հ, Մանանդյան, Քննական ա.հ.յություն հայ ժողովրդի պատմության, հ. Բ, Բ մասի նյութեր, Երևան, 1960, էջ 40, 64, 234,

քաղաքների մասին» զրքում նա հստակ դրում է, որ Աշոա Բագրատունին «887/89 թվին (Լ)Մուտամիդ իւալիֆից (870—892) ստացավ թագ և Թագա-վորի տիտղոս։ Այդ տիտղոսը նանաչել էr նաև Բաrսեղ Ա**–ը»<sup>12</sup>։** 

Աշոա Հովճաննիսյանը գրում է, որ «խալիֆ Մունամիդը... Թագ հղեց Նրան (Աշոտին—Հ. Բ.)։ Մերձիմահ Վասիլ կայսրին մնում էր միայն ողջու-նել և վավերացնել (!) իր «սիրելի որդի» Աշոտի Թագադրունյունը<sup>18</sup>։

Հարցը հատոսկ և հանգամանորեն ուսումնասիրել է կ. Յուզբաշյանը։ Նա տամաձայն է տողնրիս հեղինակի այն կարծիքին, որ բյուզանդական պաշտո-նական փաստանելներում Բագրատունի և Արծրունի թագավորները կոչվում են ՀՋΧων των αρχοντων (իշխանաց իշխան)<sup>14</sup>, և միանգամայն իրավացիորեն Վարդանի և Կիրակոսի՝ Աշոտ Ա-ին բյուգանդական Վասիլ Ա կայսեր կողմից Թագ ուղարկելու մասին տեղեկությունները համարում է «ուշ շրջանի են թադրություններ, որոնք առաջացել են արաբական թագերի հիշողությունների ազդեցությամբ» 15, թեև վերջերս հրատարակսեծ իր մենագրության մեջ նա այդքան էլ վստան չի պնդում այդ միտքը և այդ «ակտի» զոյությունը չի pmgmnnufle:

Վերջապես կանգ առնենք նորերս լույս տեսած և մի մենագրության վրա<sup>ւլ</sup>, որում ըննունյան են առնված նաև սույն հոդվածում արծարծված Տարցերը։ Հեղինակը՝ Ռ. Մաթևոսյանը, հենվելով Վարդանի ու Կիրակոսի և տվյալ հարցի համար որևէ արժեք չներկայացնող հայսմավուրքների վրա (1467 թ., XVI դ. և 1806 թ. արտագրված), պնդում է, թե «ուևէ տաբակու-սանք չի կաբող լինել», որ Վասիլը Աշոտին թաղ է ուղարկել, և դա հաստա-տում է Անանուն Զրուցաորի առասպելապատում գրքի վկայությամբ, հա-մաձայն որի Ռոմանոս Ա Լեկապենոս կայսրը (920—944 թթ.) Աշոտի որդի Սմբատ Ա-ին (890—913 թթ.) թագ է ուղարկել, հետևաբար «անտաբակու– սելի է, որ Աշոտը ևս ստացել է թագ»<sup>18</sup>։ Նա ի վերա այսր ամենայնի չի նկատում, որ Ռոմանոս Լեկապենոսը Թագավորել է (Կոնստանդին Ծիրանածինի sbտ) Սմբատի նա**sատակությունից յոթ** տարի անց։

Վասիլ Ա-ի կողմից Աշոտ Ա-ին խագ ուղարկելու և նրան Թագավոր Հանաչելու վարկածը մուտք գործեց «Հայ ժողովոդի պատմության» ակադեմիական Տրատարակության Գ Հատոր<sup>18</sup>, բարձրագույն ուսումնական Հաստաս.ո:-

թյունների և դպրոցական դասագրքեր-0,

Ստորև մանրամասն կխոսենք այս կարծիքի անհիմն լինելու մասին, բայց ալստեղ ընդգծենք, որ եթե հալ և օտար հայագետներին կարելի է մի

<sup>12</sup> Я. А. Манандян. О торговле и городах Армении в связи с мировой торговлей древних времен, Ереван, 1954, с. 202.

<sup>18</sup> Աշ. Հով հաննիսյան, Դրվագներ հայ ազատագրական մտրի պատմության, հ. И. Вриши, 1957, 19 38.

<sup>14</sup> Օտար աղբյուրները Հայաստանի և Հայերի մասին 6, Բյուզանդական աղբյուրներ, գիրթ Բ, Կոստանգին Ծիրանածին (այսուናնտն՝ Կոստանդին Ծիրանածին), ՈարգմանուԲյուն բնագրից, առաջաբան և ծանոնագրունյուններ Հրաչ Բարնիկյանի, Երևան, 1970, էջ 213։

<sup>15</sup> Կ. Ն. Ցուզբաշյան, «Բագրատունյաց շրջանի» Հայաստանը միջազգային իրավունph տեսակետից [Պատմա-բանասիրական հանդես (այսուհետև՝ ՊԲՀ), 1975, № 1, էջ 48—49]։

<sup>16</sup> К. Н. Юзбашян, Армянские государства эпохи Багратидов и Византия IX-XI BB., M., 1988, c. 89.

<sup>17</sup> Ռ. Ի. Մանևոսյան, Բագրատունյաց Հայաստանի պետական կառուցվածքն ու վարչական կարգը, Երևան, 1990։

<sup>18</sup> Vnejb unbaned, to 99:

<sup>19</sup> Հայ ժողովրդի պատմություն, Հ. Գ, Երևան, 1976, էջ ՁՁ։

<sup>20</sup> Հայ ժողովրդի պատմություն 12 պրակով, պր. 4, Ս. Պողոսյան, Հայաստանը զարգացած ֆեոդալիզմի շրջանում, 9—13-րդ դդ., Երևան, 1958, էջ 13 (Ս. Պոզոսյանը Ռագ ուղար. կած արար խալիֆային անվանում է Ահմեզ Արուլ-Արաս), Հայ ժողովրդի պատմություն, խմբագրությամբ Մ. Գ. Ներսիսյանի, Երևան, 1972, էջ 207։

պահ արդարացնել, քանի որ նրանք բյուզանդագետ չեն, ապա որոշ անվանի բյուզանդագետների՝ այդ միտքը որդեգրելը ոչ մի կերպ բացատրելի չէ։ Այս-պես, Գ. Օստողորսկին դրում է. «Աշոտ Ա-ը Թագավոր ճանաչվեց խալիֆայի (885 թ.), ինչպես նաև բյուզանդական կայսեր (887 թ.) կողմից»<sup>21</sup>։ Իսկ Ա. Կաժդանը կրկնում է այդ միտքը. «Խալիֆայի փոխարջան 886 թ. Աշոտ Բագրատունու գլխին Թագ գրեց, ճանաչելով Հայկական Թագավորության ձե-վական (!) գոյությունը... Վասիլ Ա-ն իր կողմից նրան թագ ուղաբկեց»<sup>22</sup>,

Ա. Կաժդանը նույն հատորի երկրորդ մասի 4-րդ գլխում միանգամայն իրավացի գրում էր. «Աստվածային կայսրը համարվում էր տիեզերքի՝ Օյկու. մենեի տերը։ Նա միակ ճշմարիտ տիրակալն էր, այն ղեպքում, երբ մնացած բոլոր իշխողները սոսկ արխոնտներ, «կառավարիչներ» էին։ Բյուզանդական քաղաքական տեսությունը երկար ժամանակ չէր համաձայնում «վասիլևս» (թագավոր—Հ. Բ.) տիտղոսը տալ Կարլոս Մեծի հաջորդներին»<sup>23</sup>։

Ո՞վ փարող էր այդ մասին ամենից քաջատեղյակը լինել, քան դեպքերին ժամանակակից ու գլխավոր դերակատարներից մեկը՝ կաթողիկոս և պատմիչ ՀովՏաննես Դրասխանակերտցին։ Ճիշտ է, նա կաթողիկոսական բազմեց Աշոտ Ա-ի Թագադրությունից 14 տարի անց (898—929 թթ.), բայց Տազիվ Թե այն ժամանակ շարքային վանական կւ-մ քահանա լիներ և կամ քաղաքականությունից հեռու կանգնած կիսագրագետ մի անձնավորություն։ Նա բարձրաստիճան Հոգևորական էր, զարգացած, խոր գիտելիքների տեր մարդ։ Նա իր մեծարժեք «Պատմության» մեջ մանրամասն դրում է Բագրատունիների Թագավորության հռչակման փաստի մասին, կանգ առնում նրա միջազգային ճանալման հարցի վրա։ Խալիֆան, գրում է նա, ոստիկան Հիսհի միջոցով «առաքէ... Աշոտոյ թագ թագաւուական... և այլ ևս զգեստս թագաւուականս»<sup>24</sup>։ Իսկ երբ խոսքը վերաբերում է Բյուզանդիային, պատմիչը գրում է. «Այլև մեծ կայսրն Ցունաց՝ Բարսեղ, ոչ փոքր ինչ պայման իւաղաղութեան և նուանութեան և սիբոյ *Հաստատէր ընդ արքային, մերոյ Աշոտոյ* ուդի սիբելի գնա անուանելով»<sup>25</sup>։ *Սա Շիրակի պետության պաշտոնական* ճանաչման, երկու պետությունների միջև դիվանագիտական հարաբերություն-ների հաստատման փաստաթուղթ է։ «Պայման խաղաղութեան և նուաճու-թեան և սիրոյ»-ն, ժամանակակից տերմինով արտահայտած, կլինի խաղաղ գոլակցության, բարեկամության և համագործակցության պայմանագիր։ Այստեղ խոսք չկա պետության գլխին թագավոր ճանաչելու մասին, այդպիսի կետ բացակայում է։ Իսկ «որդի սիրելի»-ն սովորական դարձվածը չէր. այն, ինչպես կտեսնենք, ուներ որոշակի նշանակություն։

Եթե մի պահ ենթադրենք անգամ, որ Վասիլ կայսրը Աշոտ Ա-ին թագ է ուղարկել (իսկ դա բացառված է), ապա այս դեպքում ևս նրան Bagile's չէր ճանաչի։ Ինչպես տեսանք վերևում, բյուզանդական կայսերական իդեալի համաձայն աշխարհում գոյություն ունի մեկ թագավոր— βոզուշի, նա, ով

<sup>21</sup> G. Ostrogorsky, Histoire de l'Etat Byzantin, Paris, 1956, p. 265 Գ. Օստրոգորսկին հետևողականորեն պաշտպանում է Բյուղանդիայի կողմից բուլղար իշխան Սիմեոնի՝ թագավու Հռչակվելը և ճանաչվելը։ Նա ուղում է կասկածի տակ զնել բյուզանդական կայսերական իղեան, թե կա մեկ վասիլևս-թազավոր՝ բյուզանդական կայսրը։ Գուցե իր այդ միտքը նա ուղում է լռելյայն հաստատել նաև Ալոտի օրինակով։ Այդ մասին տե՛ս ստորև։

<sup>22</sup> История Византии в трех томах, т. II, М., 1967, с. 191. 2 шицийиць 24, Нь рыдис է Ա. Կաժդանը հայոց թագավորության գոյությունը շձևական» համարում, հրբ մի քանի տող шռաջ գրել է, Рե «869 Р. Հայաստանը փաստորեն անկախություն ստացավ»։ Գուցե формально (ձևшկшնորեն)-ը չփոթվшծ կ формальное (ձևшկшն)-ի հետ։

<sup>28</sup> Vnijb mbynid, to 157:

<sup>24. 8</sup> ով Հաննու կաթողիկո\_կ Դրասխանակ հրահցւոլ Պատմութիւն Հայոց (այսուհետև՝ Հովհաննես Դրասխանակերաշի), Թիֆլիս, 1912, էջ 139։

<sup>25</sup> bacib mbgaci, to 140, bul 285,

նստում է Կոստանդնուպոլսում։ Մնադած բոլոր վեճապեսաները, Արևելբում Ph Արևմուտքում βασιίες չեն կարող լինել։ Դեպքերից վեցից ավելի տասնամյակ անց, բայց X դ. սկզբներին (913 թ. Հետո) կազմված մի փասատվղթի հիման վրա ստեղծված և Կոստանդին Ծիրանածին կայսեր գրչին պատկանող «Բյուսանդական արքունիքի արարողությունների մասին» (De cerimonils aulae byzantinae) գրքում հիշված են 53 պետություններ և երանց ղեկավարները (բացի Հոգևոր պետերից)։ Գրբում ցույց է տրված, Թե Կոստանդնուպուսից ուղարկվող պաշտոնական գրուՁյուններում ինչպես պետթ է կոչել յուրաքանչյուրին և ինչպես պետք է նրան դիմել։ Նրանցից միայն մեկը՝ Բուլղարիայի գլխավորը կոչվում է βασιλείς, այն էլ «վերջերս» մատուկ նշումով. «Բուլղարիայի՝ կամավն աստուծո իշխանին (apχων) ...Կոստանգին և Ոոմանոս Հավատացյալ ի նույն աստված Հռոմայեցիների կայսրհրը ցանկալի և Հոգեկան որդի, կամավն տոտուծո Բուլղարիայի ամենա-բրիստոնյա ժողովոդի իշխանին»։ Վեւջեւս՝ գրվում է այսպես. «Կոստանդին և Ռոմանոս Հռոմայերիների ի Քրիստոս աստված բարեպաշտ կայսրեր, մեր ցանկալի որդուն, տեր այսինչին, Բուլղաբիայի թագավորին»26: Որով, Բագոատունյաց թագավորության հռչակման ժամանակ, դրանից տասնամյակներ անց, Բյուզանդիայի մամար աշխարհում կար մեկ թագավոր — βασιιείς. բյուղանդական կայսրը։

Կոստանդին Ծիրանածինի «Բյուզանդական արքունիքի արարողությունների մասին» գրքի տվյալներով կայսրությունը ճանաչում էր և այսօրվա հարկացողությամբ դիվանագիտական հարաբերություններ էր հաստատել հայկական հետևյալ իշխանությունների և, հայոց հասկացողությամբ, թագավորությունների հետ. Մեծ Հայք (Μεγάλη ՚Λριενία), այն է՝ Բագրատունյաց թագավորություն, Վասպուրական, Կողովիա, Տուրոն, Մոկք, Անձևացիք, Սյունիք, Վայոց Ձոր, Խաչեն, Սևորդիք։ Ընդ որում, բոլորի գլուխները կոչված են Հշշած հայոց Ձոր, Խաչեն, Սևորդիք։ Ընդ որում, բոլորի գլուխները կոչված են Հշշած հայոց Ձոր, Խաչեն, Սևորդիք։ Մեծ Հայքի վեհապետի, որ կոչված է Հշշած հայոց Հորությամբ Մեծ Հայքի վեհապետի, որ կոչված է Հշշած հայոց ձատաանաց իշխանաց իշխանաց իշխանաց իշխանաց իշխանատունին, նրա որդի Սմբատը, վերջինիս որդի Աշոտ Բ Երկաթը, Կոստանդին Ծիրանաժինինի մի այլ՝ «Կայսրության կառավարման մասին» գոքի 44-րդ գլխում կոչված են Հշշած հայության կառավարման մասին» գոքի 44-րդ գլխում կոչված են Հշշած հայության կառավածն ամբողջությամբ, «Իշխանաց իշխան Աշոտից (Աշոտ Ա—Հ. Բ.) առաջ, (նա Պարսկաստանի ամիրա Ապրոսատայի (ամիրա Ցուսուֆ արու Կասիմ իբն-ալ Սաջը—Հ. Բ.) կողմից գլխատված իշխանաց իշխան Աշոտից (Աշոտ Ա—Հ. Բ.) արու կասին հրարականաց իշխանաց իշխան, և Ապասակիր թուանաց իշխան Ամբատի հայրն էր, որն ունեցավ երկու որդի՝ Աշոտին (Աշոտ Բ Երկաթը—Հ. Բ.), որն հետագայում մագիստորի աստիհանն ստացավ), այդ երեջ ամրոցները՝ Պերկրին, Խալիատը և Արզեսը (Բերկրին, Խախն ու Արձեշը—Հ. Բ.) գտնվում էին Պարսկաստանի (խալիֆալության—Հ. Բ.) արրակաստանի (խալիֆալության—Հ. Բ.) արրապետության տակ»²ւ

<sup>26 4</sup> n u m u t q h t U h p u t u b h t, t2 153. Unweht prijump hzhute, np 913 β. βυσμυίης καιωμίθες, Uhilanti tp (893—927 ββ.). Ρωηπίδ πισπιδωμήρηστορ, υμίμιβ, ηριστικί δί, ηρ ημ ης β μμιμηπίβιω μητίβης δωδωιτί tp, ωι Uhilanth hūgiwantuhnide. Πωπρήμης ὑήμητωι υ Մρυμήμητο Uhilanth αξιμήτ βωη τητής, ωι μρ επιρριπτάριου - e' snαμπρωμωύ κωδηδηδε έρων αμθά, «βωημώτη μητίβη μπος δριμό το τητίβη μπος τητίβης μπος μποθημότη θων μητίβη βιατιμώτη μποδημότη βριστικό το υ-Ζα σράκα, 'Η συνάντητη Συμεών και Νικολάου
Μυστικό (Αξγούστος 913) ττα πλαίσια του βυζαντινόβουλγαρικού άνταγωνισμού, Θευσαλονίκη,
1972, τελ. 68 κέξ.

<sup>27 4</sup> ոստանդին Ծիրանածին, էջ 10:

Կան հարցը հաստատող և այլ փաստեր։ Այսպես, դեպքերին ժամանա-կակից Կոստանդնուպոլսի պատրիարք Նիկողայոս Միստիկոսի (901—907, 912—925 PP.) նամակում, Հասցեագրված Սմբատ Ա Բադրատունուն, վերջինս կոչված է αρχων των αρχόντων28 — իշխանաց իշխան։ Վերջապես, Հովհաննես Ա Ձմշկիկ կայսեր (969—976 թթ.)՝ Աշոտ Գ Բագրատունուն (953— 977 թթ.) ուղղված նամակում (974 թ. դրված), որը Տունարենից հայերեն է 877 թթ.) ուղղված նամակում (874 թ. դրված), որը հուսարեսրց հայերեն է Թարգմանվել Բագրատունիների արքունիքում, և նրա տեքստն օգտագործել է Հակոբ Սանահնեցին<sup>28</sup>, նրա միջոցով էլ՝ Մատթեոս Ուռհայեցին, հասցեա-տերը կոչված է «Աշոտ ջաճնջաճ Հայոց Մեծաց և իմ հոգեկան զաւակ»<sup>80</sup>։ ԵԹե վերականգնենք նամակի հունարեն վերնադիրը (Ուոհայեցու մոտ պահպանվել է նրա հայերեն թարգմանությունը), կստանանը. 'Ασώτιος αργων των αρχόντων της Μεγάλης Αρμενίας και έμον πνευματικόν τέκνον α ή γ μιω ω μ իշխան Հայոց Մեծաց և իմ հոգեկան զավակ», այսինքն, այն, ինչ ցույց է արված «Բյուգանդական արբունիքի արարողությունների մասին» գրբում։ Քանի որ Հովճաննես Ա Ձմշկիկի՝ Աշոտ Գ Բադրատունուն ուղղված 974 թվակիր նամակում առկա է «իշխանաց իշխանը», որպես Բագրատունի թագավորի պաշտոնական անվանում (հանգամանք, որը ժխտում է 929-ից հետո Բագրատունիներին այն վերաբերելու մասին Կ. Ցուզբաշյանի տեսությունը)։ Վերջինս դրա բացատրությունն էլ է գտնում։ «Հիմքեր չկան (!),— գրում է նա,—մտածելու, որ (իշխանաց իշխան) տիտղոսը վերադարձավ (!) Բագ-րատունիներին»<sup>81</sup>։ Եվ բերում է դեռևս 1870 թ. Ա. Ռամբոյի Հայտնած կարծիքը, Թե Չմշկիկի նամակի թարգմանության «շահնշահը» իբր հունարեն πρώτος - ω ξ' («шռաջինը»), Եβե Ձմշկիկի նամակում πρώτος էր, ապա Հայր ինչո՞ւ պիտի թարգմաներ «շահնշահ»։

Վասպուրականի վեհապետր ևս Կոստանդին Ծիրանածինի երկում կոչված է ձրչաս (իշխան), հետևյալ նշումով. «որ այժմ իշխանաց իշխանի պատիվն է ստացել»<sup>82</sup>։ Այստեղ արձանագրված է Գագիկ Արծրունու՝ 908 թ. թագավոր հռչակվելու փաստը։ Վասպուրականի վերջին թագավորն անգամ, Սենեքերիմ Արծրունին, Հովհաննես Սկիլիցեսի երկում Հբչաս (իշխան) է

կոչված88,

Այսպիսով, մենք ունենք միանգամայն հավաստի փաստեր, որ բյուղանդական արքունիթը թագավոր (Զումենդ) չի կոչել Բաղրատունիներ Աշոտ Ա-ին, Սմբատ Ա-ին, Աշոտ Բ Երկաթին, Աբաս Բագրատունուն (սրան իշխանաց իշխան էլ չի կոչել, այլ պարզապես մագիստրոս) և Աշոտ Գ Ողորմածին։ Հովհաննես Սկիլիցեսից հայտնի է, որ Հովհաննես-Սմբատ Բագրատունին ևս թագավոր չի կոչված, անգամ իշխան (ՀԵՐՀԵԿ), այլ շատ հասարակ՝ «Անիի տոպարխ» (ՀԵԾ ՝ Ανίδυ τοπάργος)86, իսկ նրա եղբայր Աշոտը, ինչ-

20 Լ. Խ ա չի կ յ ա ն, Հակոր Սանահնեցի՝ ժամանակագիր 11-րդ դարի (Բանբեր Երեանի համալսարանի, 1971, Ж 1, էջ 36—37)։

84 buljb mbqmid, tg 146.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Nicholas I Patriarch of Constantinople Letters. Greek Text and English Translation by R. J. H. Jenkins and L. G. Westerink. Dumbarton Oaks Texts two, Washington, 1973, p. 446.

<sup>80</sup> Մատ Բէո ս Ուռհայնցի, ժամանակագրութիւն (այսուհետև՝ Մատթեոս Ուռհալեցի), Վաղարշապատ, 1898, էջ 19,

<sup>31</sup> К. Н. Юзбашян, 224. ш21., 12 86.

<sup>82</sup> Կոստանդին Ծիրանաժին, էջ 151։

<sup>88</sup> Օտար աղբյուրները Հայաստանի և Հայերի մասին 10, Բյուգանդական աղբյուրներ, դիրք Գ, Հով Հան նես Ս կ ի լ ի ցես (այսուՇետև՝ ՀովՀաննես Սկիլիցես), Բարգմանություն բնագրից, առաջարան և ծանոթագրություններ Հրաչ Բարթիկյանի, Երևան, 1979, էջ 86։

պես կտեսնենը ստորե, Մեծ Հայքի էքսուսիարխ։ Այստեղ նշենք, որ Բադրատունի և Արծրունի ագավորներից շատ ավելի մեծ կշիռ ուներող Կիլիկ-յան Հայաստանի ազավորը, որ իսկապես Բյուզանդիայից ագ ստացավ, թյուղանդական բոլոր Հայտնի փաստախղներում կոչված է թդե (rex) և միայն կել: Βασιλεύς-ի և ռևջսի տարբերությունը ցույց է տրված բյուղանդական պատմիլ Հովճաննես Կիննամոսի գրբում։ Նա գրում է. «Լատինները βαστιείς-ին (Մադավորին) իմպերատոր են սովորաբար կոչում, նկատի ունենալով, որ նա գերադույն իշխանության տերն է. իսկ երկրորդ կարգի տիրակալներին թղե են անվանում »35, Ուստի, ճիշտ չէ պնդել, որ Բյուզանդիան Այոտ Ա-ին նագավոր (բումես։) մանալեց և նրան նագ ուղարկեց։ Հով Հաննես Դրասխանակերտցու լռությունն էլ փաստ է՝ 35 argumentum ex silentio: Բյուզանդիան մալոց Թագավորներին βασιλεύς չի ճանաչել և Թագավորական նագչի ուղարկել ձևտագայում ևս։ Սրա ապացույցն էլ ունենք նյունական մշակույնի հուշարձաններում։ Ադնամարի տաճարի քանդակների նվում կա նաև Գագիկ Արծրունու բանդակը։ Նրա գլխին Թագ չէ, այլ արաբական չալ. մա։ Սանամնի և Հադպատի վանբերի պատերին պահպանվել է Սմբատ Բ **Թագավորի բանդակը, սրա դլխին ևս չալմա է։ Վհրջապես Անիում դտնված** դա բացատրենք Արծրունիների՝ դեռևս խալիֆաթից կախման մեջ լինելու թագավոր բացատրեն Արծրունիների՝ դեռևս խալիֆաթից կախման մեջ լինելու թագավոր բացդազը, սրա դլրիս ու չ–լո– չ, որչ–որ սորուս դուս-Հանգամանքով, ապա ինչպե՞ս բացատրենը Գագիկ Ա Բագրատունու դեպքում, որ Թագավոր կոչվեց Բագրատունյաց Թագավորության Հռչակումից ւարյուր և ավելի տարիներ անց, երբ խալիֆանից կախման մեջ լինելու մաոին այլևս խոսք լինիլ չի կարող։

Քանի որ խոսվեղ Բաօրատունյաց թագի վերաբերյալ, անհրաժեշտ ենք գտնում կանգ առնել Ն. Մառի այդ առթիվ արտահայտած կարժիքի վրա, որն անհավանական ենք համարում։ Ելնելով Վարդանի պատմության մեջ առկա հիշատակությունից, Ձե իբր Վասիլ Ա կայսրը Աշոտ Ա Բազրատունուց թագ է խնդրել և նկատի ունենալով այն, որ Արշակունիների ժամանակ Բագրատունիները թագաղիր էին, Ն. Մառը հավատացած է, որ Արշակունի թագավորների թագրատունիների անկումից հետո դտրեր շարունակ պահվում էր Բագրատունիների մոտ և ուղարկվել է Վասիլին։ Բայց Բագրատունիները թագավորությունը կատարողներն էին, դա մի՞նե նշանակում է նաև, որ արջայական թագը նրանց մոտ էր ոլահվում։ Կարժում ենք, որ թագը հենց Արշակունիների դանձարանում պիտի պահվեր։ Թագադիր միաժամանակ թագապան չէր։ Շարունակելով իր միտքը, Ն. Մառը կարժում է, որ ենե անդամ Վասիլին ուղարկված թագը հենց Արշակունիներից եկածը չէ, ապա Բագրատունիների թագը հիշեցնում էր կամ հավակնում էր հիշեցնել Արշակունիների թագը։ «Որով,—գրում է Ն. Մառը,—Բագրատուեների ևրշակունիներից առաջացած թագավորական իշխանունյան էմ բլեմը, արտահայտունիներից առաջացած թագավորական իշխանունիները Հայաստանում վերահայտունիներից առաջացած թագավորական իշխանունիները Հայաստանում վերահայտունիներից առաջացած թագավորական իշխանունիները Հայաստանում վերահայտունիներից առաջացած թագավորական իշխանունիները Հայաստանում վերա-

կանգնում էին Արշակունյաց Թագավորությունը»80:

DPb IX դ. վերջին գոյություն ունենար Արշակունյաց թագը կամ նրա նմանությամբ ստեղծվածը, ապա Բագրատունի արջաներն երենց գլխին ինչո՞ւ իսլամական չալմա պիտի դնեին։ Ինչ էլ լինի, Ն. Մառի տեսակետը ոչնչով ապացուցել Հնարավոր չէ։ Վերջապես, եթե գոյություն ունենար քրիստոնլա պետությունից ստացած՝ թագ, վրան Քրիստոսի խաչը, ապա Աշոտ

<sup>35</sup> Ioannis Cinnami, Epitome rerum ab Ioanne et Alexio Comnenis gestarum.
1806. Augustus Meineke, Bonnae, 1836, p. 69.

<sup>35</sup> H. Я. Марр, Анн, Ереван, 1939. с. 109. 112—113.

Ա-ն ինչո՞ւ իր գլխին չալմա պիտի դներ։ Պատահական չէ, որ Հովհաննես Մրասխանակերտցին Կոստանդին Ծիրանածին կայսրին դրած նամակում խուսափում է Սմբատին թագավոr կոչելուց. դա կխրտնեցներ կայսրին, այլ արժանացուն է օսբատրը թագավու կոլոլուց, դա կարտոսցուր կայսրըս, այլ պարզապես անվանում է «բոլորից արեելեայցս գլխաւոր», «որ հոգևորապէս արժանացաւ անուանիլ ի ձէնջ ուղի ձեզ ծառայն ձեւ»<sup>87</sup>։ «Արևելքի» բազմա-Թիվ իմաստներից, որ հանդիպում ենք հայկական և բյուգանդական աղբյուրներում<sup>88</sup>, մեկն էլ բյուգանդական արբունիքի ընդունածն է՝ Μεγάλη Άρμενία (Մեծ Հայբը)։ Հովհաննես Դրասխանակերտցին «Արևելք» ասելով հավանաբար դա նկատի ունի, թեև բացառված չէ, որ դրա տակ նա հասկանում է նաև Շիրակի Բագրատունիներից վասալական կախման մեջ գտնվող մյուս իշխանությունները, այդ թվում աղվանից, վրաց և եգերացվոց իշխանությունները։ Կաթողիկոսը կայսրից խնդրում է, որ նա փրկի իր՝ կայսեր «զվիճակ ժառանգութեան»<sup>80</sup>, այսինքն, արտահայտվում է այնպես, ինչպես ընդունված է բյուգանդական արքունիքում։ Դեպքերից 250 տարի անց, երբ Կիլիկիայի իշխան Լևոն Ա-ը (1129—1137 Թ.F.) փորձեց Թագավորական Թագ կապել, կարմիր սանդալներ Հագնել՝ Թագավորական իշխանսւթյան նշանակները, դա գազազեցրեց կայսրին, որի տրամադրություններն արտահայտեց նրան ներբողող Միջայել Իտալիկոսը. «Արդ, ի՞նչ կոչեմ ջեզ, ով բարբարոս Տայ, որ ճիշտ լինի։ ...Դու թագավո՞ր, բե՞զ դիագեման, բե՞ղ սանդալները։ Թե չէիր հասկանում, որ այդպես վարվելով քո վրա ես հրավիրում կայորև Տարլիրեն։ Էս աղետևատվարություրը տվրի դրջ է՝ ճար բերևորիըն՝ որև Տարլիրեն՝ աղետևատվարություրը տվրի դրջ է՝ ճար բերևորիըն՝ Սալմոնևս»40,

Հենց այս փաստն էր, որ առիթ դարձավ բյուղանդական բանակների Կիլիկիա ներխուժման, Լևոն իշխանի և նրա որդի Թորոսի գերեվարման և Կի-

լիկիայի հայկական իշխանության ժամանակավոր վերադման։ Արդ, Բյուղանդական կայսրությունն այդ «իշխանաց իշխաններին» ճանաչո՞ւմ էր որպես անկախ պետության ինքնիշխան վեհապետներ։ Հովհաննես Դրասխանակերտցու նամակում, ինչպես տեսանք, Սմբատ Ա-ի վերաբերյալ ասված է, որ հայոց Թագավորը կայսրից «արժանացաւ անուանիլ... որդի ձեզ ծառայն ձեր». Բյուղանդական աղբյուրներում ևս այդ միտումը կա։ Այլ հարց է, թե դա ինչքանով էր իրականությանը համապատասխա-նում։ Գագիկ Բ Բագրատունին, ըստ Հովհաննես Սկիլիցեսի, «Թեև շարունակում էր հռոմայեցիների հետ խաղաղություն ու զինակցություն պահպանել, բայց իր ձեռքում էր պահում նաև հորենական իշխանությունը և չէր ուզում այն հռոմայեցիներին զիջել, հակառակ հոր Թողած փաստաթղթիւն։ ...Գագիկը, *Թեև իրեն* հռոմայեցիների ծառան էր խոստովանում, չէր ուզում հրաժառվել հորենական իշխանությունից»<sup>42</sup>։ Այնուամենայնիվ, փաստ է, որ կայսրությունը նրանց համարում էր իր վասալները։ Այսպես, ըստ բյուղանդական արբունիքի հասկացողության, «քանի որ իշխանաց իշխանը հռոմայեցիների կայսեր ծառան է համարվում, որովհետև [կայսրն է] նշանակում նրան և ընձեռում այդ պատիվը, ապա պարզ է, որ նրա տիրապետության

<sup>87</sup> Հով գաննես Դրասխանակերտ ցի, էջ 276—277.

<sup>88</sup> Sb'u В. А. Арутюнова-Фиданян, К вопросу о термине «Восток» в конце X-XI вв. (Византийские очерки. Труды советских ученых к XVI международному конгрессу византинистов, М., 1982, с. 114 п сл.).

<sup>89</sup> Հով Հաննես Դրասխանագնրացի, էջ 280։

<sup>40</sup> Հ. Մ. Բար իի կյան, Միքայել Իտալիկոսի «Ներբողյանը» և Կիլիկիայի հայոց առաջին թագավորի խնդիրը (ՊԲՀ, 1984, № 4, էջ 221)։

<sup>41</sup> Հով Հաննես Սկիլիցեսը սխալմամբ Գադիկ Բ-ին Հով Հաննես-Սմբատի որդին է Համարում։ Իրականում նա Աշոտ Դ-ի, Հովհաննես-Սմբատի եղրոր որդին էր։

<sup>42 2</sup> n 4 5 m h b b u U 4 h 1 h y b u, \$2 147.

տակ գտնվող ամրոցները, քաղաքներն ու ղյուղերը հռոմայեցիների կայսեր

[սեփականությունն] են "48,

Ինչպես վերևում ասվեց, խնդիրը Հանգամանորեն ուսումնասիրել է Կ. Ցուզրաշյանը։ Բայց մի շարք հարցերում, մեր կարծիքով, հեղինակը հանգել է ոչ համոզիչ եզրակացությունների, որոնց վրա անհրաժեշտ ենք գրտ-նում հատուկ կանգ առնել։ Նախ, σρχων τῶν ἀρχωντων — իշխանաց իշխան տիտղոսը. Կ. Յուզբաշյանը գա համարում է «բյուզանդական պատվաստի-<u> Տան, որ տրվում է կայսրության կողմից հայոց մեկ իշխանի ե, ցանկության</u> դեպքում, ետ է վերցվում և տրվում մի ուրիշի, որ տվյալ պահին Հայաստաυπιδ μυμπη է լինել միայն մեկ «шրբոնների шրբոն»41: ''Αρχων των αρχοντων ամենևին էլ բյուզանդական պատվաստիճան չէ, այլ հայոց իշխանաց իշխան տիտղոսի հունարեն ԹարգմանուԹյունըտ Այն բյուզանգական արբունիքի կողմից չի տրվում, այլ նրա կրողն այդպիսին է ճանաչվում կայսրուԹյան կողմից։ Ոչ մի վւաստ չունենը, որ այդ պատվաստիճանը կայսրությունը որևէ մեկից «ետ է վերցրել» և, առավել ևս, «ուրիշին տվել»։ Մենք վերևում տեսանք, որ Կոստանդին Ծիրանածինի գրքում միաժամանակ հիշվում են երկու αρχων των αρχοντων-*ներ — իշխանաց իշխաններ, Բագրատունին և Ար*ծբունին։ Իր անհամոցիչ միտքը հաստատելու համար Կ. Յուզրայլանը որոշում է անգամ կոնկրետ Թվականը՝ 929 թ., երբ Բագրատունիների իշխանաց իշխան պատվաստիձանը «տրվել է» Արծրունիներին։ Սա պատամական թվական չէ, այլ Աշոտ Բ-ի մանվան տարենիվը։ Աշոտը պետք է մեռներ, որպեսզի բյուզանդական արբունիքը Վասպուրականի Գագիկ Արծրունուն դարձներ իշխանաց իշխան՝ մեկին, միայն մեկին։ Կ. Ցուղբաշյանը գրում է, որ Բյուզանդիայի համար Աշոտ Բ Երկաթնն էր վերջին Բագրատունին, որ կրում էր αարքոնների արքոն» կոչումը։

Ինչպես Տայտնի է, Կոստանդին Ծիրանածինի «Բյուզանդական արքունիքի արարողությունների մասին» զրքում որևէ թվական չկա։ Հիշյալ աշխաաության երկրորդ գրքի 48-րդ գլուխը՝ «Այլազգիներին ուղարկվող նամակների վերնագրերը» շարունակ «նորոզվել է», նկատի առնելով տվյալ ժամանակի իրողությունը։ Եթե Վասպուրականի իշխանի տիտղոսը «այժմ իշխանաց իշխան» է, նշանակում է ավելի վաղ բնագրում «իշխանաց իշխան»
չէր, այլ «իշխան»։ Եթե Բուլղարիայի վեճապետի մասին դրված է, որ նա
«իշխան» է, բայց «վեւջեւս», նրան հասցեագրված նամակում «դրվում է

...Բուլդարիալի Թագավորին», դա նույն բանի մասին է վկալում։

«Բլուզանդական արթունիքի արարողությունների մասին» գիրքը մեղ հասած տեսքով գրվել է 956—957 թթ. ոչ առաջ։ Ասել է՝ այդ տեքստն է Կոս-տանդեն Ծիրանածինն ընձեռել իր արտաքին գործոց գրասենյակին՝ հօգտա-գործումն։ Եթե այդպես է, ապա ընդունել Կ. Ցուզբաշյանի տեսությունը՝ տվյալ պահին մեկ իշխանաց իշխանի առկայության մասին, նշանակում է, որ Կոստանդին Ծիրանաժինը թյուրիմացության մեւ է գցում արտաքին գոր-ծոց նախարարության զրասենյակի աշխատողներին՝ ցույց տալով, որ Հայաստանում կա երկու իշխանաց իշխան։ Եթե նույն Կ. Ցուզբաշյանի կարժիքով Բագրատունիները 929-ին դադարել են իշխանաց իշխան լինելուց, ապա բյուգանդական արքունիքի համար ի՞նչ դարձան, սովորական իշխա՞ն։ Սխալ կլինի պնդել, որ Բյուզանդիան նրանց այլևս ոչ մի նամակ չի հղել։ Իսկ սուվորական իշխանին հասցեագրված նամակը կարո՞ղ էր երեք սոլիդանոց ոս-

<sup>48</sup> Կոստանդին Ծիրանածին, էջ 11:

<sup>44 4. 5. 3</sup> п с q р ш д з ш 5, Ипишьпи Цьцищьвии цизивр шь 3 ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д ш 1 д

<sup>45</sup> Որ 15/0 և իշխեմ բայերը ծածկում են իրար, զրել էին զեռևս Հայկազյան լեզվի բառարանի Տեղինակները, նույնպես և՛ 75/00, ե՛ իշխան զոյականները։ Կ. Ցուզբաչյանի մենտգրության մեջ սակայն Հիշտ է ասված, որ 16/00-ը Հայկական իշխանի պատձենումն է (Լջ 66)։

կե կնիջ կրել։ Հայաստանի մնացած ութ իշխաններին ուղարկվող նամակրթեն է աչ դի ոսքիմի իրին չէիր ինուղ։ Ռոթք դատրուղ էիր թևթն ոսքիմարսն իրի-ուրե ոնուն բանուրը է, ոն ընտրճ ոտտրուղ էիր թևթն ոսքիմարսն իրի-

քով նամակներ։

Պնդել, որ Հայաստանում տվյալ պահին կարող է լինել միայն մեկ «արքոնների արքոն», նշանակում է չգիտենալ կամ անտեսել կայսրությունների. այդ թվում և Բյուղանդահան կայսրության հիմնական սկզրունջներից մեկը «բաժանիր, որ տիրես»։ Բյուզանդիայի համար անհրաժեշտ էր Հայաստանը ջլատված տեսնել, և ոչ միասնական մի տերություն։ Նա կուզենար իրար դեմ լարել տարբեր իշխանավորներին, որպեսզի պղտոր ջրի մեջ ձուկ որ-սար։ Պատահակա՞ն է, որ Բագրատունի և Արծրունի իշխանաց իշխաններին վագ սոկը կըիճն ըսւլը, բևըն ոսքիմ կշիսը ուրբև, ընթ դրին դใսւոին ատև-(հաժաղսևրբևիր) ումաևիվոմ եՂումարմարքար տևճուրիճի րադարրբևիր իննբերվեր, ապա պիտի նշանակեր, որ Բյուզանդիան Հայաստանի գերագույն տեր է ճանաչում նրանցից մեկին։ Պետք է հավասար կշիռ ունենար, որ երկուսի միջև առաջնության մասին վեճը միշտ բորբոքված մնար։ Դա չէ՞ր պատճառը, որ Աշոտ Բ-ն իրեն «շահնշահ» հոչեց, ոոպեսզի ինոր լինի հա-մայն Հայաստանի գերագույն վեհապետը։ Այդ «շահնշահի» մեջ հայերը և թյուզանդացիները տարբեր իմաստ էին դնում։ Բագրատունիները դրա տակ «արքայից արքա» էին հասկանում, բյուզանդացիները՝ պարզապես «իշխա-

նաց իշխան», որպիսիք կարող էին մի քանիսը լինել։

«Բաժանիր, որ տիրհս» սկզբունքը բյուղանդական տրքունիջը Հայաստանի տարբեր իշխանությունների նկատմամբ գործադրում էր և այլ ճանապարհներով։ Լավագույն փաստը Տարոնի իշխան Գրիգորին մագիստրոսի՝ օտարհրկրացուն պարգևվող բարձրագույն պատվաստիճանն էր և վերջինիս հասնող տարեկան տասը լիտր (720) ոսկեդրամը և տասը լիտր արծաթը։ Այս ճանապարհով Բյուզանդիան մեկ քարով երկու նապաստակ խփեց, ոչ միայն Տարոնի իշխանավորների միջև թշնամություն սերմանեց, այլև՝ Տարոնի իշխանի և հայկական այլ իշխանությունների ղեկավարների։ Կոստանդին Ծիրանածինի վկայությամբ, «կայսեր (Լևոն Զ-ի) դեպի Տարոնի իշխանը ցու-ցաբերած սիրալիրությունը Վասպուրականի իշխան Գագիկի, վրաց կուրապաղատ Ատրներսենի և իշխանաց իշխան Այոտի (իրականում երեքն էլ այն ժամանակ թագավորներ էին Հռչակված—Հ. Բ.) նախանձը գրգռեց, նախանձ, որ գնալով բորբոջվեց, Նրանք բողոջեցին կայսեր (Ռոմանոս Ա Լեկապենոսին - Հ. Բ.), Թե ինչի՞ համար Տարոնացին միայն պիտի կայսերական ռոճիկ ստանա, իսկ իրենք բոլորը՝ ոչ։ Նրանք հարց էին տալիս. «Նա մեզանից ի՞նչ ավել ծառայություններ է մատուցում և կամ մեզանից ինչո՞վ է ավել օգուտ տալիս հռոմալեցիներին։ Հետևաբար պետք է, որ կա՛մ մենք էլ նրա նման ռոճիկ ստանանը, կա՛մ թող նա էլ չստանա այդ պարգևը»48։ Ահա այս ձևով Բյուզանդիան Տարոնին զրկեց նաև հայկական պետական այլ միավորումների Տնարավոր աջակցությունից, եթե դրա անհրաժեշտությունն առաջանար։ Տարոնը բյուղանդական ագրեսիայի դիմաց մնաց մեն-մենակ և ի վեր-१० वृत्तर कृष्णवः

Վերջապես, իրականությանը չի համապատասխանում Կ. Յուզբաշյանի պնդումը, թե «սույն տիտղոսի մեզ հայտնի բոլոր կրողները հայաստանցի *թագավորներ են,* ...նիսնք չկա *ենթաղրելու, որ բյուգանդական ար*ջունիջը, խախտելով ավանդույթը (sicl) ..., այդ տիտղոսը շնորհեր ոչ հայաստանցուն»47, Ո՛լ, հիմը կա։ Բյուզանդիան այդ տիտղոսով էր դիմում նաև որոշ

արաբ ամիրաների48։

<sup>46</sup> Կոստան գին Ծիրանածին, էջ 7։

<sup>47 2002 9</sup>U Lpmpbp, Smu. qpm., 1974, 36 1, 12 39.

<sup>48</sup> Sh'u R. L. Menager, Amiraius—'Αμηρές. L'Emirat et les origines de l'Amirauté (Xe-XIIIc siecles), Paris, 1960 (apud: Byzantinische Zeitschrift, Bd. 54 (1961) p. 200).

Բյուղանդական կայսեր համար հարևան և ոչ հարևան պետությունների ղեկավարները կոչվում էին իշխան, իշխանաց իշխան, նաև կուրապաղատ, հքսուսիոկրատոր, էքսուսիաստես, են խոսքը վերաբերում էր Արևելքին։ Ոեքս, պրինցեպս էին անվանվում Արևմուտքի վեհապետները։ Նրանք կայսեր համար «որդի» էին, «հոդեկան որդի» կամ «եղբայր»։ Եթե խոսքը վերաբերում էր Հռոմի պապին, ապա նա կայսեր «հոդեկան հայրն» էր։ Կոստանդնուպոլսի պատրիարքի համար հայոց կաթողիկոսը «սիրելի եղբայր» էր։ Կոստանդնուպոլսի պատրիարք Նիկողայոս Միստիկոսը Հովհաննես Դրասխանակերտցուն դիմում է հետևյալ կերպ. «յաւէտ սիրելի եղբօր մերում՝ Յովհաննու կաթողիկոսի Հայոց Մեծաց»«։

կայսրության Հասկացողությամբ «որդի» էր իրենից այս կամ այն չափով վասալական կախման մեջ զտնվողը, Հավասարազոր պետության (միայն բրիստոնյա) ղեկավարը կայսեր «եղբայրն» էր կամ «Հոդեկան եղբայրը»։ Սաջսոնիայի, Բավարիայի, Գալլիայի, Ֆրանկիայի և Գերմանիայի ռեջսերը կայսեր «հոդեկան եղբայրներն» էին։ Մուսուլմանական տերությունների ղեկավարները, օրինակ, Եգիպտոսի ամիրապետը, կայսեր «սիրելի բարեկամն» էր։ Այդպիսին էր և Հնդկաստանի վեհապետը։ Մեծ Հայքի (Բագրատունի) վեհապետը կայսեր «հոդեկան որդին» էր, որ Հավանաբար տարբերվում էր սովորական «որդուց», Թեև Աշոտ Բ Երկաթը, «մինչդեռ էր ի Հռովմայեցւոց տերութեանն՝ ապա մեծաւ՝ շնորհակալութեամբ և բարեխորհուրդ ծառայական խոսամամբ խնդրէ հրաժեշտ դառնալոյ անդրէն ի հայրենի տէրութիւնն ի կայսերէ»<sup>50</sup>։ «Ծառայական խոստմամբ» նշանակում է վասալական կախտմանը։ Եթե նկատի առնենք X ղ. սկզբում Հայաստանում տիրող ծանր կարցությունը, Աշոտի հոր՝ Սմբատ թագավորի նահատակությունը Ցուսուֆ ամիթայի կողմից, ապա Բյուզանդիայի օգնությանը դիմողը կարող էր նման խոսքին և Արդաիսին էր վիճակը և Սմբատի կենդանության օրոջ։ Ըստ Դրասխանակերտցու, կայսր Լևոն Զ-ն «մեծ քան զայն այն էր», այսինքն՝ Սմբատը, «զի որդի սիբելի կայսր վնդատ իւր անուանիոր»<sup>51</sup>։

«Հոգեկան որդի» էին նաև Ալանիայի իշխանը, Բուլղարիայի իշխանը մինչև «Թագավոր» կոչվելը։ Թագավոր կոչված ժամանակ նա արդեն «սիրելի որդի» էր, ինչպես Աշոտ Ա Բազրատունին<sup>50</sup>։ և Սմբատ Ա Բագրատունին<sup>50</sup>։ Աշոտ Գ Ողորմածը, ինչպես տեսանք, «Հոդեկան զաւակ» էր։ Ինչ վերաբերում է Հայոց Թագավորին, ապա բյուղանդական կայսրը նրա Համար «Հայր» էր։ Սմբատ Ա Բագրատունին բյուգանդական կայսր Լևոն Զ-ին դիմում է «իբրև վեհագունի քան զինքն և հօր հարազատի»<sup>54</sup>։

իր Հերթին Բագրատունի թագավորը «Հայր» էր վրաց թագավոր Ատր-Ներսենի և եգերացվոց թագավոր Կոստանդինի Համար։ Սմբատը վրաց կուրապաղատ Ատրներսենին «թագ կապեալ... կացուցանէ զնա թագաւու վrաց աշխարնին և երկրորդ իւրոյ տերութեան զնա Հաստատէ»<sup>55</sup>։ Բյուզանդիան Ատրներսենին ոչ մի անգամ թագավոր չի կոչել, այլ «Իլերիայի կուրապաղատ»։ Ինչ վերաբերում է եգերացվոց թագավորին, ապա նա էլ թագավորական կոչումը ստացավ Սմբատից. «Ջգեստաւորէ գնա թագաւորական զգեստու և դնէ խոյւ ոսկի ընդելուզեալ մարգարտով ի գլուխ նորա, և ականա-

<sup>49</sup> Հով: աննես Դրասխանակերտ ցի, էջ 266.

<sup>50</sup> Vacju mbqacd, to 292:

<sup>51</sup> Նույն տեղում, էջ 159։

<sup>52</sup> Verejb unbanca, 12 143.

<sup>53</sup> Նույն տեղում, էջ 200։

<sup>54 &#</sup>x27;սույն տեղում. Հարցի մասին ընդշանրապես տե'ս Hélène Ahrweiler, L'idéologie politique de l'Empire Byzantin, Paris, 1975. p. 46-47.

<sup>55</sup> Հով: աննես Դրասխանակերտ ցի, Լջ 184։

կուռ ոսկի կամար ածէ ընդ մէջ նորա»56, կոստանդին թագավորը «միապե--տեաո զիւր սեպՀական տէրութիւնն, ի բազում ճնազանդութիւն և մտեւմա-կան ծառայութիւն ճամախոճութեան զինքն առքային Սմբատայ բեռէ սակս հայրաբուն նախախնամութեան նորա առ նա»67. Երբ Կոստանդինը փորձում էր Սմբատի առանձին տարածքներին տիրանալ, վրաց Թագավոր Ատրներսենը պախարակեց նրան, որպեսզի նա «ոչ շամբուշ մտօբ ընդ վեճս քան

զինքն *հակառակիլ*»<sup>58</sup>։

Վերևում նշվեց, որ խալիֆան Աշոտ Ա Բագրատունուն ուղարկեց «Թագ թագաւորական և զգեստս թագաւորականս», նույնպես և նրա հաջորդ Սրմբատ Ա-ին. «...ապա Թագ արքայութեան նմա բերեալ մատուցանի յիշխանէ անտի Իսմայէլեանն Ափշնէ, որ յԱտրպատականի՝ ի հռամանէ ամիռապետին իարհանց. ընդ նմին և ոսկիակուռ զգեստ, և նժոյգս իբրև օդապարիկս ի զարդս և ի զէնս ոսկիակուռս պենապայծառս»50։ Երկրորդ անգամ, այս անգամ Ափշինի մահից հետո, խալիֆան, «երևելի զգեստ արքունական, և թագ արքայական և կամար ակնակապ ի համակ ոսկոլ, և սուսեր պատուական և երիվարս օդագնացս իմն կազմուածով զինուց և զարդուց առաջէ Սմբա-

மாயு புல 80 2

Սա հասկանալի է. ամիրապետի իրավասությանն է վերաբերում հարեվան երկրի վեհապետին թագավոր ճանաչել կամ ոչ։ Բայց ինչպե՞ս բացատ-րենք հետևյալ փաստը։ Սմբատ Ա-ին թագ է ուղարկում և Ատրպատականի ամիրա Յուսուֆը։ Ամիրան այդ իրավունքն ունե՞ր։ Նամանավանդ ենե նկա-տի ունենաք, որ «ոստիկանն Յուսուփ ղայսու ժամանակաւ յապստամբութիւն զինքն զինհալ ընդդէմ ամիրապետին մեծի»<sup>81</sup>։ Նույն Յուսուֆը Գագիկ Արծրունու և Սմբատ Ա-ի միջև սեպ խրելու համար «տայր նմա (Գադիկին — Հ. Բ.) թագ արքայական և պատիւս և պարգևս արքունական, ի քակտումն միաբանունեան նոցա»<sup>62</sup>։ Երբ Գագիկը գնաց Ատրպատական՝ Ցուսուֆի մոտ, «կրկին թագիւ առ ի նմանէ պսակեալ»88, Հովհաննես Դրասխանակերտցին չի նշում, որ դա կատարվեց ամիրապետի հրամանով։ Ասել է՝ տրվածը պարգ թագ-չալմա էր և ոչ թագավորական ճանաչում, որ սովորական մի ամիրայի

հրավունքը չէր։

Եզրափակենը. Բյուզանդական կայսրությունը ճանաչելով Հայկական պետությունը, այդուհանդերձ, այն չճանաչեց որպես թագավորական իշխանություն։ Ընթերցողի մեջ թող չստեղծվի այն տպավորությունը, թե ով ըն-դունում է Բյուղանդիայի կողմից Աշոտ Ա-ին թագ ուղարկելու վարկածը, նա «հայրենասեր» է, իսկ չընդունողը՝ պակաս կամ ոչ «հայրենասեր»։ Հայրենասիրության հարց չկա այստեղ, կա բյուգանդական կայսերական իդեան, որը չի բխում ո՛չ Հայաստանի և ո՛չ այն ժամանակվա բոլոր պետությունների ու նրանց վեհապետների ցանկությունից։ Յուրաքանչյուր վեհապետ իրավունք ուներ իր երկրում կրել իր ցանկացած տիտղոսը, բայց կայսրությունը դրան ո՛լ կարևորություն էր տալիս, ո՛լ էլ հաշվի առնում։ Մակեդոնական հարստության հիմնադիր Վասիլ Ա-ն հազիվ թե կայսերական իդեան, առաջին անգամ լինելով, խախտեր հօգուտ Աշոտ Ա-ի, որը բյուզանդական կայ-սեր համար «որդի» էր ու «ծառա», և հազիվ Թե իրեն հավասարազոր համարեր Աշոտ Բագրատունուն։ Կայսերական իդեայի գոյությունը ժխտ!լը նշանակում է աճպարարությամբ զբաղվել։

<sup>58.</sup> bacili mbqacil, \$2 200.

<sup>57</sup> Նույն տեղում, էջ 202,

<sup>58</sup> Vacju mbanis, 12 200:

<sup>59</sup> Նույն տեղում, էջ 147։

<sup>60</sup> Vacja inbanca, to 1931

<sup>81</sup> Նույն տեղում, էջ 203։

<sup>62</sup> Unijb mbanid, to 2091

<sup>63</sup> brigh inbanid, 12 2121

Բայց դա ամենևին չի նշանակում, որ կայսրության համար Հայաստանի կշիռը հրկրորդական էր։ Նա շատ ավելի ծանր էր կշռում, քան Արևելքի և Արևմուտքի բոլոր պետությունները, բայառյալ արաբական խալիֆայությունը։ Բյուսանդական աղբյուրներում, հասկանալի է, այդ մասին ուղղակի փաստ գոյություն չունի, բայց հարցը կարելի է պարղել ստուգորեն բյուղանդական կառավարության՝ այդ պետությունների ղեկավարներին ուղարկվող պաշտոնական դրություններին կցված ոսկե կնիքի կշռով։ Բաղդադ, աբբասյան խալիֆային ուղարկվող գրության կնիքը կշռում էր չորս սոլիդ (դահեկան), այդքան էլ՝ Օգիպտոսի ամիրայինը։ Հաջորդը Բագրատունի և Արծրունի խալիֆային դին, կնիքը կշռում էր երեք սոլիդ։ Իրերիսյի, Աբագգիայի (Արխազիայի), ռուսաց, հունգարացիների, պեչենեդների վեհապետներին ուղարկվող դրությունների կնիքը կշռում էր երկու սոլիդ։ Այդքան էլ Արևմուտքի պետությունների ղեկավարներին՝ Հռոմի պրինցեպսին, Սարդինիայի իշխանին։ Իսկ մեկ սոլիդ՝ «հրանկիայի ոեքսին, Օրջանիկ Արաբիայի տիրակային։

<sup>64</sup> Կոստանդին Ծիրանաձին, էջ 151 \_ 154:

<sup>\*</sup> Շարունակությունը տե՛ս «Լրաբեր հասարակական գիտությունների», 1996 թ. » 2-ումե

### րցորջևնդրևն ԵՎ ՀԱՅ ՊԵՏԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ X—XI դդ.

#### 2. U. PHOPP43H1.

Բոլոր կայսրությունները՝ Հին թե նոր, իրարից տարբերվում են էթնիկական կազմի բազմազանությամբ, սոցիալ-տնտեսական Հարաբերությունների մակարդակով, մշակույթով, բնակչության մենտալիտետով\*։ Մի բանում, սակայն, նրանք ունեն նմանություն. անՀագուրդ ախորժակ նոր տարածքներ նվաճելու, ժողովուրդներ ենթարկելու, նրանց երիտասարդությանը զինվորադրելու՝ դարձյալ նորանոր տարածքներ ու ժողովուրդներ նվաճելու և Հպա-

տակեցնելու, նրանց Հարստություններին տիրելու։

Ծին Հայաստանի երկրաքաղաքական դիրքը նպաստել է արտաքին աշխարհի հետ կապեր հաստատելուն, վերջինիս տնտեսական ու մշակութային հարըստություններին առնչվելուն, ապա քաղաքական առումով միանզամայն
րացասական դեր է խաղացել։ Բոլոր աշխարհակալ տերությունները, ապա և
հետամնաց քոչվոր ցեղերը՝ Աքեմենյան, Պարթևական, Սասանյան, Սեֆյան
Պարսկաստանը, թուրքմենները, սելջուկները՝ Արևելքից, Ասորեստանը, արաբական խալիֆայությունը՝ հարավից, հոները, խաղարները՝ հյուսիսից, վերջապես մակեդոնացիները, հռոմայեցիները, բյուղանդացիները՝ Արևմուտքից,
իրենց նվաճումներն իրականացնելիս պիտի անցնեին Հայաստան անունը
կրող այդ միջանցքից, և այդ երկիրը, որն Աստված-Ծովան ընտրել էր իր
երկրային դրախտը հաստատելու համար, նրա բնակիչների համար պիտի վերածվեր իսկական դժոխքի։

Բյուզանդական կալսրության՝ Հայաստանը նվաճելու քաղաքականությունը գործաղրվում էր դեռ վաղ միջնադարից, երբ Հռոմեական կայսրությունն աստիճանաբար վերածվում էր Բյուզանդական կայսրության։ 591 թ. բաշժանմամբ, ինչպես ասվեց սկզբում, զրեթե ամբողջ Հայաստանը կայսրության սահմաններում էր, և մինչև վերջն էլ նա այդ տարածքը սեփական էր համարում։ Նա հավատացած էր, որ IX դ. վերջից չի նվաճում արաբական խալիֆայության տիրապետության տակ գտնվող Հայաստանը, այլ ջանում է վերստին տիրել ժամանակին կորցրած հողերի, վերահաստատում իր տիրա-

պետությունը։

Բոլոր կայսրություններն անխտիր, այդ թվում և բյուզանդականը, իրենց զավթողական նպատակներն իրականացնելու համար գործի էին դնում մի զավթողական նպատակներն իրականացնելու համար գործի էին դնում մի շարք միջոցներ։ Առաջինը և հիմնականը, պարզ է, զինական ուժն էր, բացահայտ ագրետիան։ Երբ այն չէր գործում հակառակորդի դիմադրությունը կոտրելու համար, կիրառվում էին երկու այլ միջոցներ։ Նախ՝ հակառակորդի շրջանում թշնամանք ու հակասություն սերմանելը՝ հռոմեական հայտնի «բաժանիր, որ տիրես» սկզբունքը։ Ապա՝ պետական ահաբեկչությունը։ Հայաստանի նվաճումն իրականացնելու, հայկական պետականությունը վերացնելու և Հայաստանը կայսրության մի նահանգը դարձնելու զործում Բյուզանդական կայսրությունը X—XI դդ. օգտագործեց բոլոր այս երեք միջոցները։

Ինչպես Հայտնի է, Բյուզանդիայի առաջին զո՛հը Տարոնի իշխանությունն էր։ Այստեղ, ինչպես վերևում ասվեց, կայսրությունը կիրառեց «բաժանիր, որ տիրես» սկզբունքը, ապա և, Հավանաբար, ահաբեկչությունը։ Սկզբում նա թշնամություն բորբոքեց իշխան Գրիգորի և նրա եղբայր Աբու Ղանիմի միջև, Գրիգորին շնորհելով մագիստրոսի՝ օտարերկրացուն պարգևվող բարձ-

<sup>\*</sup> Սկիզբը աև'ս շկրաբերի» 1996, № 1-ում։

րագույն պատվաստիճանը և այդ պատվաստիճանին Հասնող տարեկան տասր լիտը ոսկին ու տասը լիտը արծաթը։ Այս ճանապարհով Բյուզանդիան ոչ որ լիտը հոկըս ու տասը լրտը արձաբը. օւյս սաս-պարւով չյուղասդրան ոչ միայն Տարոնի իշխանավորների, այլև Տարոնի իշխանի և Հայկական մյուս իշխանությունների ղեկավարների միջև թշնամություն սերմանեց։ Տարոնում ներքին պայքարը շարունակվեց իշխան Գրիգորի որդիներ Բագրատի ու Աշո-տի՝ մի կողմից, և Աբու Ղանիմի որդի Թոռնիկի միջև, մյուս կողմից, որը պատճառ դարձավ Տարոնի՝ երկու մասի բաժանվելուն։ Մեջտեղ՝ եկավ Հայ իշխանավորների (իշխան Թե թագավոր)՝ Բյուզանդիայի օգտին իրենց տիրույթները «կտակելու» առաջին օրինակը։ Իշխան Աշոտը Տարոնը «կտակեց» կայսրությանը։ Հայտնի չէ, Թե «կտակը» երբ կազմվեց, բայց հայտնի է, Թե երբ «մեռավ» կտակողը։ ԵԹե «կտակը» կազմվելու և կտակողի վախճանի միջև լիկած ժամանակը շատ էր հրկարում (ինչպես պատահեց Տալբի Դավիթ կուրապաղատի, ապա և, ինչու ոչ, Շիրակի Թագավոր Հովհաննես-Սմբատի հետ), Բլուզանդիան կարողանում էր այդ ժամանակամիջոցը իր ցանկացածի չափ կրճատել։ Տարոնում Բլուզանդիան գործի դրեց վերևում նշված և հրրորդ գործոնը՝ պետական ահաբեկչությունը. իշխան Աշոտին պարզապես թունա. վորհյով մյուս աշխարհն ուղարկեց։ «Վախճանեցաւ Տարօնոյ իշխանն Աշոտ։ Ել Տարօնոլ Հոռոմը տիրեցին», -- գրում է Ստեփանոս Տարոնացի Ասողիկր86,

Ընդունված է ասել, որ հայ իշխանավորների՝ իրենց տիրուլթները կայսրությանը «կտակելու» պրակտիկան դավաճանություն էր հայ աղգի նկատմամբ։ Բայց մի՞նե այդ «կտակները» կամավոր էին։ Բյուզանդիան գտնվում էր իր հզորության գաղաթնակետին, հայկական իշխանություններն ի վիհակի չէին դիմագրավելու կայսրության զինական ուժը։ Հույ ի խանավորակին այբ ճանապարհով ջանում էին հրկարաձգհլ իրհնց հրկրի դատապարտված ան-կախությունը, Թհև շատ լավ գիտակցում էին, որ «կտակի» հետ մեաժամանակ ստորագրում են սեփական մահավճիռը։ Բյուզանդիայի համբերությունն անսահման չէր, որ սպասեր կտակողի բնական վախճանին։ Այն կարելի էր և

արագացնել։

Տարոնի անկումից մինչև Տալքի կուրապաղատության նվաճումն ընկած ժամանակամիջոցում՝ 974 թ., Հովհաննես Ա Ձմշկիկը փորձեց ներխուժել Հայաստանի տարածքը։ Աշոտ Գ Ողորմած թագավորի գլխավորությամբ Տայկական միացյալ բանակը խանգարեց կայսեր ծրագրին։ Դրանից հետո Բյուզանդիան որդեգրում է Հայաստանին տիրելու նոր ուղեգիծ. այն նվաձեյ մաս առ մաս, շարքից հանել առաջին հերթին փոքր, ռազմական առումով թույլ իշխանությունները, վերջին հուժկու հարվածը պահելով ամենից հզոր

միավորման՝ Շիրակի Բագրատունիների Թագավորության համար։ Հաջորդ «կտակը» վերաբերում է Տայքի կուրապաղատությանը։ Այն (սե-փական մահավճռի հետ միասին) ստորագրեց Դավիթ կուրաղապատը, բայց քանի որ նա չէր շտապում մյուս աշխարհը գնալ, Բյուզանդիան ջանաց նրան օգնել։ Այստեղ էլ գործի դրվեց երրորդ գործոնը՝ պետական ահաբեկչությունը։ Հարցն այն է, որ Դավիթ կուրաղապատը դիտեր, թե ինչ ճանապարհով է Բյու-զանդիան վերացնում իր քաղաքական հակառակորդներին և հակաթույն էր ընդունում։ Տեսնելով, որ թույնի միջոցով հնարավոր չէ Դավթին վերին Երուսաղեմ ուղարկել, Բյուզանդիան նրան խեղդաման արեց։ Վրաց արջեպիսկոպոս Իլարիոնը, անկասկած, Բյուզանդիայի գործակալը հրկրում, «ի կենդանարար մարմին և լարիւն Քրիստոսի դեղ՝ մահու խառնեաց և... դնէր ի բե-րան սուրբ իշխանին զմասն խորհրդոլն խառնեցեալ մահաբեր դեղօք լանդի-ման Աստուծոլ ի մէջ եկեղեցւոլն։ Եւ գիտացեալ աստուածասէր իշխանին Դաւնի, ոչ ինչ խօսեցաւ բնաւ, այլ առեալ դեղ բժշկունեան շիջուցանել զցաւմն ի մարմնոյ իւրոյ։ Եւ անօրէն եպիսկոպոսն Իլարիոն դարձեալ բորբոջեցաւ ի չար խորհուրդոն իւր և մահալ ի սենեակն՝ մինչև ննջէր բարեպաշտն Դաւիթ և խաղաղիկ ի քուն կայր, և առհայ նորա զբարձն ի սնարիցն դնէր ի վերայ

<sup>65</sup> lhungh 4, 42 188:

րհրանոյն Դաւթին և անկհալ սաստկապէս ուժդին ի վերայ նորա և չարչա-րանօք խեղգէր ղաստուածասէր կուրաղապատն Դաւիթ»<sup>66</sup>։ Իրրև թե Վասիլ Բ-ն Իլարիոնին այդ արարքի համար Սև ծովում ջրա-հեղձ արեց։ Դե, դնա, գտիր նաար դիակը, համողվելու համար, որ կայսրը իր կամքը կատարողին իրոք մահապատժի հնթարկեց։ Ամենայն հավանականուծը. «վախճանեցաւ կուրաղապատն Տայոց Դաւիթ։ Եւ Տայոց Հոռոմք տիրե-

Շիրակի Բագրատունիների թագավորությունն արևմուտքից և հյուսիսից շրջապատելուց հետո Բյուզանդիան ձեռնարկեց այն պաշարել նաև հարավից, ամբողջությամբ աջցանի մեջ առնելու համար։ Այդ ծրագիրը իրականացնե-լու բարենպաստ պայմաններ կային, 1016 թ. Վասպուրական էին տաք գնում թուրք մեն բարբարոս ու քոչվոր ցեղերը՝ մահ ու սարսափ տարածելով։ Վասպուրականն օգնություն խնդրեց Բյուզանդական կայսրությունից։ Վասիլ Բ-ն Վասպուրական ուղարկեց բուլղար ռազմագերիներից բաղկացած մի զորամաս, որի խնդիրը, սակայն, երկրի պաշտպանությունը չէր, այլ պայմաններ րախատարարարըը՝ Վասպուրականի թագավորությունը վերացնելու և երկիրը Բյուզանդական կայսրության սահմաններում ներառելու համար։ Բուլ-ղարները «եկեալ զաջխարհս յաւեր դարձուցին»<sup>67</sup>։ Սենեքերիմ *ֆ*ագավորը, որին անկասկած հայտնի էր Տարոնի և Տայքի իշխանների ճակատադիրը, չսպասեց, որ իրեն թունավորեն բյուզանդական գործակալները. Վասպուրականը ստիպված հանձնեց Վասիլ Բ-ին և հաստատվեց Սերաստիալում։

Բագրատունյաց թագավորությունն արդեն արցանի մեջ էր։ Հարավից՝ Վասպուրականի կատապանությունը, հյուսիսից՝ Իրերիայի (Տայքի) բյուգանդական նահանգը, արևմուտքից՝ Տարոնի, Հարքի և Ապահունիքի բյուզան-դական նահանգները։ Թվում է, Թե Շիրակը գոնե հյուսիս-արևմուտքից և արևելքից պիտի ապահով լիներ, բայց այդպես չէր դժբախտաբար։ Տաշիր-Ձորագետի թագավորությունը ընկել էր Բյուզանդիայի ազդեցության տակ և կատարում էր կայսրության թելադրանքները։ Այլ կերպ չի կարելի բացատրել նրա թաղավոր Դավիթ Անհողինի արշավանքները Շիրակի թագավորության տիրույթների վրա։ 1041 թ. «բազում անցումն եղև տանս Հայոց ի ձեռն Դաւթի Անհողինի... Սա յարուցեալ ի վերայ թագաւորութեան Հայոց և մատնհաց ի սուր և ի գերութիւն զգաւառս բազումս... անթիւ կրակով այրեցան ի զօրաց նորա»<sup>68</sup>։ Մի քանի տարի անց Դավիթ Անհողինը կրկնեց իր դատա-պարտելի արարքը Բազրատունիների նկատմամբ։ «Ցայնժամ յազդմանէ չարին, – գրում է Մատ թեոս Ուռճայեցին, – կրկին շարժում լիներ Ցաւնաց դաւաճանունեամբ և կեղծաւորունեամբ սուտ քրիստոնէին Դաւթի Անհողինին». Արևելքից Բյուզանդիայի դրդմամբ Բագրատունիների վրա հարձակվեց Դվինի ամիրա Աբու -լ- Ասվարը, իսկ հարավից՝ Ատրպատականի այլարգիները։

Ինչպես տեսնում ենք, գործի էր դրվել բյուզանդական դիվանագիտության զինանոցի առաջին գործոնը. Հայաստանը նվաճել զենքի ուժով՝ սեփական և ուրիշի։ Սակայն Բյուզանդիան Շիրակի Բագրատունիների հարցում գործ¦

<sup>88</sup> Umm # bnu Acn 4 m j b g h, t2 39;

<sup>87</sup> Պատմութիմն Արիստակիսի Հաստիվերտցւոյ, աշխ. Կ. Ցուզբաշյաս ի (այսուհետև՝ Արիստակես Լաստիվերտցե), Երևան, 1963, էջ 24-35։ Դեպքը արձանա գրված է նաև բյուզանդական աղբյուրներում։ ՀովՀաննես Սկիլիցեսը ցույց է տալիս, որ Վասիլ Բ կայսրը Մոգլենայում դերված րուլղարներին Վասպուրական ուղարկեց (Հո վ Հա ն ն ե ս U4 h l h g h u, tg 84): 2 шпр н иши в иши ший ший и В. М. Бартикян, О болгарском войске в Васпуракане и последних годах царства Арцрунпдов (22 94 1, ш в в г. 1973, No 3, 4, 88-96):

<sup>88</sup> Մшырыны Пілсызыр, 5284—851

<sup>80</sup> Vario mpdury ta 881

մերթ ը դ և այս ուրջանրբեր, «ետգարիև՝ աև աիևթո» ովմեսւրճն ը անրարվար

ահաբեկչությունը։

1021 թ. Տրապիզոնում Հայոց թագավոր Հովհաննես-Մմբատի և Վասիլ Բ-ի միջև կնքվել էր պայմանագիր, որի համաձայն, հայոց արքան իր թագավորությունը կտակում էր Բյուզանդիային։ Միջնադարյան պատմիչները (և
ժամանակակից հեղինակները) դա բացատրում են Հովհաննես-Սմբատի թուլակամությամբ. Վասիլ Բ-ն պահանջեց «ի թագաւորէն Հայոց զԱնի և զԿարս»։
Ասել է՝ Շիրակի և Վանանդի թագավորությունները։ «Եւ Յովհաննէս որդին Գադկայ խորհեցաւ տալ վասն թուլութեան ստաի իւրսյ»»։ Հարկավ, այստեղ սրտի թուլության հարց չկար։ Ինչպես ասվեց, այն ժամանակ Բյուզանդիային և ոչ մի հարևան պետություն չէր կարող ընդդիմակայել։ Հովհաննես-Սմբատը այդ ձևով փորձեց երկարաձգել իր երկրի անկախությունը, հույս ունենալով, որ Վասիլ Բ-ին հաջորդածը Հայաստանի նկատմամբ այլ քաղաքականություն

կորդեգրեր

Αρμωπιτύμως ζωμωσωνιτι ωμο σωσωνωμ μωμήν δρήπι βωσωνηρη Κρημ Σαικονικό σως Ευνήν τω της Μεχίαν Είς εύνην τω της Μεχίαν Εξυπιτιμωβρικ δρήπου Αρμονικό και μωμονικό και μαμονικό και μαμονικ

Բյուզանդական աղբյուրներում ոչ մի անգամ Հայաստանի որևէ Թագավորության, որևէ իշխանության գլուխը էքսուտիարխ չի կոչվել։ Դեռ ավելին, Ալանիայի իշխանը պաշտոնական գրություններում կոչվել է էքսուսիո-(εξουσιοχράτωρ), Արազգիայինը (Արխազիա)՝ էքսուսիաստես (εξουσιαστης): Հասկանալի է, այս երկու տիտղոսները իմաստով իրարից չեն տարբերվում, պարզապես զանազանելու համար են ձևվել։ Եվ ահա, այս երկուսի կողջին Հանդես է գալիս և մի երրորդը՝ էքսուսիարխ (εξουσιάρχης): Արդ, ո՞վ է նա, Մեծ Հայբի այդ (Μεγάλη 'Αρμενία) էքսուսիարխը։ Միակ անձնավորությունը, որ ուսումնասիրողի մտքին է գալիս, պարզ է, Հովհաննես-Սմբատն է։ Հենց այդպես վստահորեն դրում է Կ. Ցուզբաշյանը. «Հովհաննես Սկիլիցեսի հաղորդման համաձայն, Ռոմանոս Արգիրոսը իր զարմու-Տուն կնության տվեց Հովհաննես-Սմբատին» (բյուզանդացի հեղինակը ոչ մի անուն չի նշում), և դա, ըստ նրա, հայոց Թագավորի «երկրորդ ամուսնու-թյունն էր»։ «Երկրորդ», որովհետև 1021—1022 թթ. «հայոց Թագավորն ար-դեն կորցրել էր որդուն»<sup>78</sup>, կարծես, որդու մահը նշանակում և ենթադրում է նաև կնոջ մահը։

Հովհաննես-Մմրատը և նրա եղբայր Աշոտը երկուսն էլ կոչված են Թադավոր. «Երկոքին հարազատ եղբարքն Աշոտ և Յովհաննէս, ոr ունէին զթագա

<sup>70</sup> Նույն տեղում, էջ 49 (տյս և հետագա բնագրային ընդգծումները մերն են—Հ. Բ.)։

<sup>72</sup> Ioannis Scylitzae, Synonsis historiarum, editio princeps, recensuit loannes Thurn. Berolini et Novi Eboraci, 1972, p. 385.

<sup>73</sup> К. Н. Юзбащян, Армянские государства эпохи Багратидов, с. 159.

ւուրթիւն մեrոյ աշխառնիս»,— գրում է դեպքերին ժամանակակից պատմիչ Արիստակես Լաստիվերտցին<sup>74</sup>։ Հարցի վերաբերյալ ամենաարժեքավոր տեղե-կությունները տալիս է Մատթեոս Ուռհայեցին։ «Եւ յայնժամ սուրբ հայրապետն Պետրոս, -- գրում է նա, -- և իշխանքն ամենայն ելին առ Աշոտ և մեծաւ արտը պրտը,— գրուս , սա,— և թշխարհին՝ թագաւու ավենայն տանն Հայոց, և Յովհաննէս նստցի թագաւու ի քաղաքն յԱնի»<sup>76</sup>,

Եթե բյուղանդական ականավոր պատմիչի՝ Հայաստանին և հայերին վե-

րաբերող տվյալ շարադրանքը բառացի համընկնում է անվանի հայ պատ-միչի շարադրանքին, ապա իրավունք ունենք պնդելու, որ առաջինիս աղբյուբներն արժանահավատ են ու վստահելի։ Հովհաննես Սկիլիցեսը Հովհաննես-Սմբատին անվանում է ոչ թե թագավոր կամ իշխանաց իշխան, Հայաստանի ՝գերագույն տեր, այլ ընդամենը Անիի կառավարիչ՝ «Անիի տոպարխ»" (ՀԵ Ανίου τοπαρχης) 77, μων «Աυρή ερεωυρίω πρηπη» 78 (ό της του 'Ανίου κυριεύωνυ χώρας)<sup>, n</sup>, այսինըն՝ «խագաւոր ի քաղաքն լԱնի», Որով, Մեծ Հայքի Էքսուսիաբիր, որի անունը Հովհաննես Սկիլիցեսը չի տալիս, պարզ է, Մատթեոս Ուռհալեցու «թագաչու ամենայն տանն Հայոց» Աշոտն է։ Սրանից մի հետաջըրջիր հղրակացության էլ ենք Հանգում։ Բյուզանդական կառավարությունը, երկու եղբայրների միջև Թշնամությունը խորացնելու միտումով, Աշոտին ճանայել է Մեծ Հայքի - Μεγάλη Αρμεν.α-ի, այսինըն՝ «Բյուգանդական արքունիքի արարողությունների մասին» գրքում հիջվող Բագրատունյաց պետության ղեկավար, այսինքն, ճանաչել է «սուրբ հայրապետ» Պետրոսի և ամենայն հայ իշխանների վճիռը։ Այսինքն, Բյուզանդիան Աշոտի համար ստեղ-ծեց նոր, Ալանիայի Էքսուսիոկրատոր և Արապգիայի Էքսուսիաստես տիտηոսներին համահնչուն և հավասարագոր էքսուսիարխ տիտղոսը։ Μεγάλη 'Αρμενία-**ի** էքսուսիարխը պարզապես Հայերի հասկացողությամբ Մեծ Հայքի, «ամենայն տանն Հայոց»-ի թագավորն է։

Այլ հարց է, հարկավ, որո՞նք էին Հովհաննես-Սմբատ և Աշոտ հակամարտության դրդիչ ուժերը։ Հնարավոր բան չէ, որ այստեղ էլ բյուգանդական կառավարության մատը խառնված չլիներ։ Պատահակա՞ն է, որ իր եղբոր Հովհաննես-Սմբատի դեմ պայքարում Աշոտը զինական ուժ ստացավ հենց Բյուզանդիայից։ Նա «թողեալ զաշխարհն՝ երթեալ հասանէ ի դուռն թագաւորին Հոռոմոց. և հաճոյ հղհալ նմա՝ խնդուեր զօրս յօգնականութիւն, և առհալ գայ անցանէ յաշխարհն իւր»80։ Որով, ամենայն հավանականությամբ, Ռոմանոս Արգիրոս կայսրը խնամիացավ հենց Աղոտի հետեւ, Բայց Աշոտը կայսրության համար երկսայրի սուր էր։ Նա Բյուզանդիային այնքան ժամանակ էր պետը, ինչքան պալքարում էր հղբոր դեմ և Թոպացնում ու ջլատում հայոց Թագավորությունը։ Երբ հրկու հղգայրների միջև վեճը մի կերպ հարթվեց, իսկ Աշոտն էլ «զօրանայ քան զաժենեսեան, որ յառաջ քան զնա էին. մինչ զի բազումք ի մեծամեծացն՝ զհայրենի տեղիս իւրեանց ի նա Թողեալ,

<sup>74</sup> Uphumulbulmumhilbpmgh, to 55.

<sup>75</sup> V m m p b n n N L n S m j b g h, t2 10:

<sup>76 2</sup> m 4 5 m & & b u U 4 f 1 f g b u, t1 1462

<sup>77</sup> Ioannis Seylitzae, Synopsis historiarum, p. 435.

<sup>78 2</sup> n 4 5 m & & b u U 4 h 1 h n b u, tg 146.

<sup>19</sup> Ioannis Scylitzae, Synopsis historiarum, p. 435.

<sup>80</sup> Uppummybulmumhilbpmgh, t2 28:

<sup>81</sup> Այդ «ակտը» կատարվեց Ռոմանոս Արգիրոս կայսեր օրոց։ Նա βագավորել է 1638— 1034 թթ.։ Դեպքը, ըստ ՀովՀաննես Սկիլիցեսի քննական բնագրի հրատարակչի, տեղի ունեքավ 1080 β., այսինքն, թյուզանդական կայսեր պարժուհին չէր կարող Գագիկ Բ-ի մայրը լինել, րանի որ Գագիկը 1041 թ. արդեն 15 տարեկան էր։ bli անգամ ամուսնությունը տեղի ունեցած լիներ Ռոմանոս կայսեր թագավորության առաջին տարում, ապա Գագիկը 1041-ին պիտի 11 տարեկանից ավելի չլիներ։

նմա զանձինս կամօք ի հնազանդունիւն հաուն» և կայսրունյունը ստիպված փոխում է իր դիրջը նրա նկատմամբ, քանզի Աշոտը միշտ կարող էր հանդես գալ որպես հայոց միահեծան նագավոր, և որ պակաս կարևոր չէր, ուներ ժառանդ՝ Գագիկ անունով։ Թեև Հովհաննեսի մահվան դեպքում Բյուզանդիան կարող էր Տրապիզոնի դաշնագրունյան վրա հենվելով պահանջել Մեծ Հայթը, բայց կար և մի այլ պայմանագիր՝ Հովհաննեսի և Աշոտի միջև կնքված, որի համաձայն Հովհաննես-Սմբատի մահից հետո Անին ժառանդում է Աշոտը։ Հենց դա էր մատուս կայսրունյանը։ Օվ հանկարծ տեղի ունեցավ այն, ինչ, են և նկատի ունենանք Բյուզանդիայի շահերը, պիտի կատարգելու «Ի միում ամի գրաւնալ յայստեացս՝ բարձան ի կենաց երկոքին հարապատ եղբարքն Աշոտ և Յովհաննես, որ ունեին զնագաւորունին։ մերոյ աշխարհիս» և հայն այդպես էլ պիտի լիներ, քանզի հենց նա էր կայսրունյան համար տվյալ պահին ամենից վտանգավոր։ Նա Բյուզանդիայի հետ որևէ պայմանագիր չէր կնքել և ու մի պարտավորունյուն չէր ստանձնել, դեռ ավելին, ինչպես ասվեց, նա ուներ ժառանգ։ Աշոտի մահվան ժամանակ նրա որդի Գագիկը ընդամենը տասնհին վտանգավոր։ Նա Բյուզանդիան համարանը և հայներ տարեկին էր, արկին ին անախանել այն հարցին, հե ռակին չէր հասնանես-Սմբատը։ Ծեր արաք լինի պամի բանի ամիս հարցին, հե ում էր ձեռնտու նրանց մահը, այդ բանն անելը
դավար չէ։ Հարկավ, Բյուզանդիայն Հովհաննես-Սմբատը։ Ծեր արաք լինի պաակտ։ Թե ինչ կատարվեց դրանդի յին։ Հետևաբար, նրանց «մահը» ու այլ ինչ
էր, քան կայսրունյան կողմից կազմակերպված պետական ահաբեկչունյան ակտ. Թե ինչ կատարվեց դրանից հետո, հանրահայտ է։ Բյուզանդացիները
տիրեցին Շիրակին, վերացրին Բագրատունյաց Թագավորությունը։
Այդ բոլորից հետո Բյուզանդիայի հետաքրքունյունների շրջանակներում

Այդ բոլորից հետո Բյուզանդիայի հետաքրքրությունների շրջանակներում մնաց սոսկ Վանանդի թագավորությունը, որին տիրանալն արդեն դժվար գործ չէր, մանավանդ թափ էին ստացել սելջուկների նվաճումները, և Վանանդր միայնակ ոչինչ անել չէր կարող։ 1064 թ. Ալփ Արսլանը գրավել էր Անին և Վանանդի վերջին թագավոր Գագիկը հաջորդ տարին՝ 1065-ին, իր թագավո-

րությունը հանձնեց կայսրությանը։

Այսպիսով, շուրջ մեկ Հարյուրամյակի ընթացքում Բյուզանդիան, գործի դնելով կայսրություններին Հատուկ երեք գործոնները՝ բացահայտ ագրեսիա, գրաժանիր, որ տերես» հին ՝ Հռոմեական սկզբունքը և պետական ահաբեկչու-թյունը, տիրացավ գրեթե ողջ Հայաստանին, ոչնչացրեց հայոց պետականու-թյունը, լուծարքի ենթարկեց հիսուն հազար մարտիկներից բաղկացած հայկանան բանակը<sup>84</sup>, վերացրեց ֆիզիկապես, կայսրության հեռուները ցրիվ տվեց հայ զինվորականներին ու զինվորներին, փաստորեն ճանապարհ հարթելով վաչկատուն վայրենաբարո ցեղերի առջև։ Հոռոմները «մի առ մի քական հանրին հաջաջ զզօրականսն ի տանէն Հայոց, զորս հանին յարկաց և ի գաւառաց և բարձեալ խափանեցին զաթու թագաւորութեանն Հայոց. քակեցին զցանկ պահպանութեանն զօրաց և զօրավարաց... Հոռոմք յայն ջանս ջանացան, որ լուր զպարիսպ ամրութեան տանս Հայոց քակեալ կործանեցին և Պարսիկք (թուրքերին—Հ.Բ.) ի վերայ արձակեցին սրով... Մինչ Պարսիկք անտէր տեսին զամենայն արևելք»<sup>85</sup>։

Այդպիսին էր ահա Բյուգանդական կայսրության բաղաքականությունը հայկական պետականության նկատմամբ։ Հարց է ծագում. ինչպիսի՞ն էր նրա դիրքը հայ ժողովրդի նկատմամբ։ Տարածված է այն կարծիքը, որ Բյուզանդիան (նաև Սասանյան Պարսկաստանը) ձգտում էին հայ ժողովրդին ոշծացնել, ձուլել, ասել է՝ դարձնել հույն (կամ պարսիկ)։ Այդպիսի կարծիք իրավունք ունի արտահայտելու վիպասանը, որ կոչված է հայրենասիրական զգացումներ սեթ

CONTRACTOR OF THE PARTY

<sup>82</sup> Արիստակես Լաստիվերտցի, էջ 28։

<sup>88</sup> Unigh unbanca, 42.551 -

<sup>84</sup> Հով հաննես Սկիլիցես, էջ 180.

<sup>85</sup> U wm f b nu f l n & w 1 h g h, 12 135-136,

մաննի Հայ ժողովրդի, Հատկապես երիտասարդության մեջ, ցույց տալու, որ մենք չդարձանք զրադաշտական, որպեսզի չձուլվենք պարսիկների հետ, կամ բաղկեդոնիկ, որպեսզի հույն չդառնանք։ Բայց այդ միտքն իրավունք չունի արտահայտելու պատմաբան-հետազոտողը, քանզի այն հեռու է ճշմարիտ լինելուց։ Ոչ մեկր, և ոչ մյուսը հայ ժողովրդին պարսիկ կամ հույն դարձ-նելու նպատակներ չէր հետապնդում։ Պետք է գիտենալ, որ միջին դարերում ազգի, ազդության զգացումը այսօրվա նման հզոր չէր, հզոր էր կրոնի, դա-վանանքի զգացումը։ Եթե ազգության զգացումը այնքան հզոր լիներ, ապա հույները իրենց գահի վրա չէին հանդուրժի հայազգի կայարերի ամբողջ մի շարան։ Եվ ոչ միայն կայսրերի, այլ պատրիարքների, սրբերի, նաև զորա-վարների և նահանդապետների, որոնց թիվը չկա։

Միջնադարյան հույնը կրոնին զոհաբերեց անգամ իր հարազատ «հելլեն» էԹնոնիմը, իրեն կոչեց «հռոմայեցի» (այսօր էլ հույն ժողովրդի շրջանում «ռոմիոս» նշանակում է հույն), քանզի «հելլեն» արդեն նշանակում էր

**Տեթանոս, կռապաշտ։** 

Դիցուք, ենե Հազկերտ Բ-ի կրոնական քաղաքականուն յունը Հայաստանում հաջողունյամբ պսակվեր, ենե իրոք նա նպատակ ուներ ողջ հայունյանը զրադաշտական դարձնել, հայերս գլխովին զրադաշտականունյուն ընդուներնք, պիտի պարսի՞կ դառնայինք։ Բայց չէ՞ որ 301 նվականից մի հազարամակ առաջ զրադաշտական էինք նույն կրոնը։ Մեր Արամազդը նրանց Ահուրամազդան էր, Անահիտը՝ նրանց Անահիտը, մեր Վահագնը՝ նրանց Վարանրագնան։ Բայց մենք պարսիկ չդարձանք։ Միամտունյուն է կարձել, որ ենե պարսիկները նպատակ ունենային հայ ժողովրդին ձուլել, մարզպանունյան տարիներին, այսինքն՝ Հայաստանում, Մասանյան Պարսկաստանի տիրապետունյան ժամանակ, արգելքներ չէին հարուցի հայերեն գիր ու գրականունյան առաջացմանն ուպարգացմանը, ազգաւյին դարոցների բաղմանը, Աստվածաշնչի նարգմանունիանը՝ իրենց ոխերիմ նշնամու լեզվից (հունարենից), եկեղեցիների կառուցմանը, կանողիկոսունիան դոյունյանը, պիտի հանդուրժեին, որ մարզպանը և սպարպահտը լիենեին Հայերնե։

Նույնը պիտի ասել և Բյուգանդական կայսրության վերաբերյալ։ Աղբյուրներում դեռ X դարից հայտնի և գլխավորապես Ակնի շրջանում բնակվող հայ-ռաղկեդոնիկների շառավիղները՝ հայ-հոռոմները, որոնք 1923 թ. գաղթեցին Հունաստան, մինչև օրս հայախոս են։ Նրանց գյուղը (Էվբիա կղզում) կոչվում էր Նոր Էգին (Նոր Ակն)։ Նրանք զանգվածաբար բնակվում են և Թե-

սաղոնիկեի Դիավատա արվարձանում։

Վաղ միջնադարում Ասորիքում և Օգիպտոսում հիմնականում հույներ էին բնակվում, որոնք միաբնակներ էին։ Արդ, հույն եկեղեցին պայքարելով նրանց դեմ և ջանալով նրանց քաղկեդոնիկ դարձնել, այդ հույներին ի՞նչ պիտի դարձներ։ Ձէ՞ որ նրանց քաղկեդոնիկ դարձնել, այդ հույներին ի՞նչ պիտի դարձներ։ Ձէ՞ որ նրանք արդեն հույն էին, ձույման հաշիվ չկար։ Եթե Բյուզանդիան ցանկություն և մտադրություն ունենար հայերին ձուլելու, ապա թույլ կտա ը որ նրանք կոմպակտ համայնքներ կազմեն իր տարածքում<sup>87</sup>։ Դյուրախիոնի (այժմ՝ Դուրոս, Աբրանիայում Ադրիատեկի ափին) արքեպիսկոպոս Կոստանդին Կավասիլասի (XII դ.) Կիտրոսի եպիսկոպոս Հովհաննեսին, անն աված հարցին թե «Հայերն իրենց բնակած քաղաքներում իրավունջ ունե՞ն եկեղեցիներ կառուցելու, պետք է նրանց արդեւն՛լ այդ բանն անել, թե՛՛ թողնել իրենց ցանկացածը կատարել», եպիսիոպոս Հովհաննեսը պատասիանեց. «Քրիստոնյաների (հունադավանների—Հ. Բ.) շրջաններում ու քաղաքներում ի սկզբանե անտի թույլատրելի է այլալեզու և այլադավան ժողո-

<sup>86</sup> Մանրամասն տե՞ս Մորուս Հասրաթյանի կարևոր Հոդվածը. «Պատմական Իրանը և Հայաստանը» (Հայկազյան հայադիտական հանդես, հ. Է. Պեյրութ, 1979, էջ 9--32)։

<sup>87</sup> Ոչ հեռու անցյալում Բացվում դոյություն ուներ Արմենիքենդ թաղամասը, Թիֆլիսում՝ Հավլաբարը, կոմպակտ հայությամբ շրջաններ։ Ո՞ւր մնացին դրանը այսօր։ Բայց Բեյրությում դոյություն ունի Բուրջ Համուդը...

վուրդների, այն է հրեաների, հայերի, իսմայելացիների, հագարացիների և այլ նմանների բնակությունը, բայց քրիստոնյաների հետ՝ ոչ խառն, այլ զատ. Որով յուրաքանչյուր ցեղի համար առանձնացվում են թաղեր՝ կամ քաղաքների ներսում, կամ դրսում, բայց առանձնացված։ Նրանց բնակավայրերը չպետք է իրենց սահմաններից գուրս գան։ ...Որով հայերն էլ իրենց որոշված շրջաններում տաճարներ էլ են կառուցում և իրենց հերձվածող արարողությունները կատարում, ոչ ոք իրավունք չունի նրանց այգ բանն արգելել։ ...Սակայն ենե նրանք գուրս գան իրենց հատկացված թաղից, ոչ միայն այգ բանն անել նրանց չի թույլատրվում, այլև իրենց կառույցները, ինչպիսիք էլ

դրանը լինեն, ենքակա են բանդման»88,

Ասվածը վկայում է, որ Բյուզանդիան ձուլարար քաղաքականություն չէր տանում ոչ միայն հայերի, այլև իր երկրում բնակվող այլ ժոզովուրդների նկատմամբ։ Բյուզանդիայի հայերին ձուլելու քաղաքականություն վարելու մեջ մեղադրող մասնագետներն ու ոչ մասնագետները կարծես հավատացած են, Թե կայսրության սահմաններում բնակվող այլազգիները միայն հայերն էին։ Անլուրջ բան է ենթադրել, որ կայսրությունը մտադիր էր և կարող էր ձուլել, հույն դարձնեկ Բյուզանդիայի սահմաններում բնակվող հայերին, իտալացիներին, իսպանացիներին, ասորիներին, արաբներին, սլավոններին, բուլղարներին, հրեաներին, ղպտիներին, հաբեջներին։ Բյուզանդիան Թույլ էր տալիս, որ անգամ հայ-քաղկեդոնիկները իրենց արարողությունները հայերեն կատարեն։ Նիկոն Սևլեռնցին (XI դ.) հայ-քաղկեդոնիկների՝ ծագերի, մասին խոսելիս, նրանց համարում է «մեր (հույների—Հ. Բ.) հոգևոր եղ-բայրները»։ «Նրանք բրիստոնյաների ուղիղ հավատն են դավանում, և սխալ չէ նրանց հետ հաղորդվել, հաղորդություն տալ նրանց և ստանալ նրանցից, քանզի տարբերությունը լեգվի ճառցում չէ (իմա ազգության—Հ. Բ.), ...այլ ճավատի ճջմաբիտ խոստովանության»»։

Ասվածը լավագույն ապացույցը չէ՞ միջին դարհրում ազգայինի համեմատությամբ դավանանքի առաջնային լինելուն։ Շարունակենք։ Սուրբ Սաբբան,
հիշված Նիկոնի վկայությամբ, քաղկեդոնիկ հայերին թույլ տվեց «պատաբագը ճայերեն կատաբել» ։ Ալեքսանդրիայի պատրիարք Մարկոսի (XII դ.)
հարցին «Անվտա՞նգ է արդյոք, որ ուղղափառ (քաղկեդոնիկ—Հ. Բ.) ասորիներն ու ճայերը պատարագը իրենց լեզվով մատուցեն կամ պե՞տք է ստիպել
նրանց, որ այն ամբողջությամբ հունարեն կատարեն», եկեղեցական կանոնների նշանավոր մեկնաբան, Անտիսքի պատրիարք Թեոդորոս Վալսամոնը
(մեռ. 1195 թ.) պատասխանեց. «Եթե նրանք հունարեն լեզվին չեն տիրապետում, ապա կարող են իրենց լեզվով պատարագ մատուցել» ու Պատահական չէ Մատենադարանում և արտասահմանի գրապահոցներում հայ-քաղկե-

<sup>\*</sup> Γ. Α. Ρ 2 λλη και Μ. Ποτλτ, Σύντο γμα τον δείων και ιερών καννων, τόμ. Ε΄, αελ. 415: Իրենց «գետաո»-լից դուրս կառույցները (այդ թվում և եկեղեցիները) քանդելու մասին կարգադրությունը օրենք չէր։ Միքայել VIII Պալեոլոգոս կայսեր՝ 1277 թ. Վենետիկի դոժի հետ Վեննտիկի առևտրականներին տրված առանձնաշնորհումների վերաբերյալ կնքած պայմանագրում ցույց է տրված, թե կայսրը նրանց օգտագործման համար տալիս է Թեսադունիկե քաղաքի «եկեղեցին, որն անցյալում պատկանում էր ճայերին, և նրա շուրջ գտնվող տները, մեկը՝ որպես կոնսուլի բնակարան, մյուսը՝ որպես նրա խորհրդականների բնակարան, և մեկը՝ որպես Վենետիկի հանրապետության ապրանքների պահեստ» (տե՛ս թ. Μi k losich, I. Müller, Acta et diplomata graeca medil aevi sacra et profana voi. III, Viado-bonnae, 1865, p. 89). Հագիվ թե Վենետիկի կոնսուլը համաձայներ բնակոհյուն հաստատել հայոց «գետտո»-լում։ Ասել է՝ հայոց եկեղեցին քաղաքի կենտրոնական մասում պիտի գտնվեր։

<sup>«</sup>шіля «цьшил» ілілі Киьі ў «шіля відпраў видшэй ірыпраций диналі щінні цийра во Из «Тактикона» Никона Дивногорца. Описание греческих рукописей монастыря св. Екатерины на Синае, т. 1, под редакцией и с дополнениями В. Н. Бенешевича, СПб, 1911, с. 588.

<sup>90</sup> Vnejt mbyned, to 588-589.

 $<sup>^{61}</sup>$  Γ. Α. Ραλλη και Μ. Ποτλη, Συνταγμα των θεων και Ιερών κανονων, τομ.  $\Delta'$ , σελ. 452-453.

դոնիկների հայերեն դրված կրոնական բովանդակությամբ բազմաթիվ ձե-

ռագրերի առկայությունը։

Հայերը, այդ թվում և ամենաբարձր պաշտոններին տիրացած հայազգի անձնավորությունները, Բյուզանդական կայսրության սահմաններում չէին Տրաժարվում (ինչպես ոմանք այժմ) իրենց ազգային անձնանուններից։ Բարձր պաշտոնների ու դիրքի տիրանալուն դա չէր խանգարում...92, Ասենք, որ ոչ ոք էլ նրանցից դա չէր պահանջում. Վարդանը Βαρδάντις էր մնում, Վωհանը՝ Βαάνης, Վարդը՝ Βαρδας. Արջավիրը՝ 'Αρσαβίρ, Մոι είνης' Μουσελές, "Լարագաիրոցը՝ Βαριστερότιης Գևունին՝ Γουνιτιατίης. Արջակը՝ Αρεάκης. Արшшишей 'Артавачос. Ѕшкшше' Тат, атпс. Впперие Торчилос, Тшившие, Ταυτούκας, Φηρημήρ' Πουκρίκας, Εθημουρ' Ναρσίζ, Վωμωμή Βαπεάκιος, ζάωլակը՝ Μαϊάκης: Ցուցակը կարհլի է անվերց շարունակել։

Դեռ ավելին, Բյուզանդիայում հայերը հպարտ էին զգում, որ հայ են կամ հայկական ծագում ունեն։ Քաջ, արի, խիզախ բառերի հոմանիշն էր «հայը»։ Թեոփիլոս կայսեր (829—842 FF.) ժամանակ գործած բյուգանդական նշա-նավոր հայազգի զորավար Մանուիլի մասին Թեոփանեսի Շարունակողը գրում է, Թե նա «շատ խիզախ մարդ էր, բոլոր հակառակորդներին քաջ հայտնի, ճանզի նա ծննդով ճալ էr»»։ Անգամ Կոստանդին Միրանածին կայսրը իր պապի՝ մակեդոնական հարստության հիմնադիր Վասիլ Ա-ի մասին հպար տությամբ գրում էր, թե նա «ազգությամբ հայ» էր, և որպեսցի նրան է՛լ ավե

լի վեհացնի, ավելացնում էր, Թե նա իրը Արշակունի էր94։

Այլ էր հարցը, իհարկե, խավարամիտ ու մոլեռանդ կղերի շրջանում։ Հայոց միաբնակությունը վերջինիս մեջ հայերի հանդեպ առաջացրեց խորը ատելություն, որ մինչև անգամ «հայը» համարվում էր չար ոգի, վճուկ, ցեղանունը դրանց հոմանիշը դարձավ։ Վաղագույն բյուզանդական հեղինակնեւ

րից այդ մասին վկայողը XI դ. փիլիսոփա Միջայել Պսելլոսն է<sup>95</sup>։ ԵԹե ջաղկեդոնիկ դառնալով մենջ հույն պիտի դառնայենջ, ապա վրացիները, VII գ. սկզբրին հրաժարվելով միաբնակությունից, դարձան քաղկեդոնիկ, ինչո՞ւ չձուլվեցին։ Եթե կայսրության պաշտոնական դավանանքի ընդունումը ազգության վերացման վտանգ էր սպառնում, բուլղարները IX դ. կեսերին իրենց ամենաոխերիմ թշնամու` Բյուզանդիայի դավանանքը կընդունեի՞ն, իրենց իշխան Բորիսն էլ իրեն ժամանակակից քրիստոնյա կայսեր Միքայել անունը կստանա՞ր։ Կընդուներ Հռոմի կաթոլիկ դավանանբը, որը պապի միսիոներները եռանդագին քարոզում էին և որտեղից ձուլման վտանգ, ապա և ջաղաջական ինջնուրուլնության վտանգ ամենևին չկար։ Չպետջ է մոռանալ, որ միաբնակ դավանանքն էլ հայ մտքի արգասիքը չէր, այն էլ հույների ստեղծածն էր։ Եվ Հայոց եկեղեցին քաղկեդոնիկների դեմ իր պայքարում հույն հեղինակների գործերն էր օգտագործում։ VII դ., Կոմիտաս կաթողիկոսի օրոք, մենք ստեղծեցինք «Կնիք հաւատոյ» խորագիրը կրող դիրքը՝ եկեղե-

<sup>92</sup> Կարիք լկար դառնալ Թորոսովիլ, Իվաշկևիլ, Բերնատովիլ, Զախարիասևիլ, Էմինեսկու, Կապրելով, Կիրկորով, Կևորկով, Մարջանիշվիլի, Թումանիշվիլի, Պալիաշվիլի, Լազարև, Մելիբով, Թումանով, Տարասով, Բարահ, Տրուայա և այլն, և այլն։

<sup>98</sup> Օտար աղբյուրները Հայաստանի և Հայերի մասին 15, Բյուղանդական ապրյուրներ, գիրը Ե, Թեոփանեսի Շարունակող, *իարգմ. բնագրից, առաջարան և ծանո*թեա-գրություններ Հրալ Բարթիկյանի, Երևան, 1990, էջ 65։

<sup>94</sup> Կոստանդին Ծիրանածին, էջ 88։

<sup>88</sup> Michaelis Pselli, Dialogus de daemonum energia. Migne, Patrologia graeca, t. 122, col. 857—860. Ավանդությունը գոյություն ունի ժինչև օրա։ Ցե՛ս ΙΙ. Ν. ΙΙ επαγεωργίου, Περί των σημασιών του ρήματος άρμενίζω. 'Αθηνά, 24 (1912). σελ. 459-468: Philip P. Argenti and H. J. Rose, The Folklore of Chios, t. I-11 Cambridge University Press, 1949.

ցու նշանավոր Հայրերի երկերի թաղվածքներից կազմված ժողովածու, ի պաշտպանություն միաբնակ դավանանքի։ Բոլորն էլ հույն հեղինակներ են, բյուգանդական եկեղեցու կողմից հարգված և սրբագործված. Բարսեղ Կեսա՝ րացի, Գրիգոր Նազիանգացի, Գրիգոր Նյուսացի, Կյուրեդ Ալեքսանդրացի, Աթանաս Ալեքսանդրացի, Եպիփան Կիպրացի և շատ ու շատ ուրիշներ։ Հարց է ծագում. Բյուզանդական կայսրությունը, Հայաստանին տիրելով,

Հայոց պետականությունը վերացնելով վերջապես ի՞նչ էր Հետապնդում։ Ինչպես արդեն ասվեց, հիմնականում երկու նպատակ. եկամուտների նոր աղբյուր ձեռք բերել և իր բանակը առաջնակարգ զինվորներով համայրել։ Կայսրության եկամուտները հիմնականում ստացվում էին բնակչությունից դանձ. րության եղ-վող Հարկերից՝ գլխավորապես առևտրականներից ու արհեստավորներից։ XI—XII դդ. սահմանագլխին արար գիտնական Մարվագին ցույց է տալիս, որ Բյուզանդիայի «պետական եկամտի մեծ մասը կազմում են առևտրականներից գանձվող հարկերը» 96։ Պատահական չէ, որ բյուգանդական տիրապետության ժամանակներից մեզ հասած Անիի երեք վիմագիր արձանագրություներից երկուսը նվիրված են բնակչությունից գանձվող հարկերին», թյունս-որդ -րդ-ու «ընդ Հարկիւ կամէին արկանել» անգամ Հայ եկեղեցին», Կայսոության Համար պակաս կարևոր չէր Հայերի զինվորագրումը։ Դեռևս Կայսրության համար պակաս կարևոր չէր հայերի զինվորագրումը։ Դեռևս Պրոկոպիոս Կեսարացին է խոսում Բյուզանդիայում ծառայող հայ զինվորների «որակի» մասին. «Նախկինում,—գրում է նա,—պալատի պահպանու-թյան համար առանձնացվել էին երեք հազար հինգ հարյուրից ոչ պակաս զինվորներ, որոնց սքոլարիոս էին անվանում։ Ի սկզբանե անտի պետությու նը սրանց վճարում էր շատ ավելի բարձր ռոճիկ, քան մնացած բոլոր զին. վորներին։ Անցյալում կայսրերը սրանց ընտրության ժամանակ նկատի էին առնում մարդկանց արժանիքները և հայերին էին տալիս նախապատվությու-նը»։ IX—XI դդ. Բյուզանդիայի մղած բոլոր պատերազմներում Հայ զինվորների և զինվորականների մասնակցությունն ու դերն ընդգծված է բյու-զանդագիտական բոլոր աշխատություններում։ Նշենք նշանավոր բյուզանդագևտ Շար, Դիլի գնահատականը. «Բյուզանդիան պարտական է Հայաստանին Հոյակապ զինվորներով, քանի որ Հայկական զորամիավորումները X դարում համարվում էին բյուզանդական բանակի լավագույնները, դրա համար դժվար չէ հասկանալ, Թե ինչու կայսրության կառավարությունը հրազում էր ամբողջությանը բլուգանդական ազդեցությամբ ներծծված հայերին իր հպատակները դարձնել»100։ Քայց խոսքը միայն զորամիավորումներին չէր վերաբերում։ Այդ զորամիավորումներից դուրս էին գալիս հոյակապ հրամանատարներ, որոնք ձեռք էին գցում անգամ կալսրության գայիսոնը։ Նշենք նաև անգլիացի անվանի բյուզանդագետ Ռ. Ջենկինզի գնահատականը. «IX դար/ կեսերից մինչև XI դարի սկզբները քաջ և հավատարիմ զորավարների ցու ցակում որպես միջին շրջանի բյուզանդական նյութական վեհության ճարտա րապետներ նշանավոր դարձան վեց մեծ առաջնորդներ։ Նրանք են. Վասել Ա, Ռոմանոս Ա, Հավեաննես Գուրգեն (Կուրկուաս), Եիկեփող Բ (Փոկաս), Հովհաննես Ա (Ձմշկիկ) և Վասիլ Բ (Բուլղարասպան)։ Հանրահայտ է, որ բոլորն էլ Հայկական ծագում ունեին... Հայոց այս ներթափանցումը, որը բյուղանդացիներին տայիս էր նրանց լավագույն այրուձին, նրանց ամենաամուր և կայուն մարտիկներին, ամենափայլուն զորավարներին, բնականաբար արա-

<sup>9</sup> V. Minorsky, Marwazi on the Byz-ntines. Melanges H. Gregoire, t. II, 1850. p. 462.

<sup>97.</sup> В. Н. Бенешевич, Три анийские надписи XI в. из эпохи византийского владычества, СПб, 1921.

<sup>98</sup> Uphummybu Lmumhdbpmgh, t2 83:

<sup>99 ¶</sup>րո կոպիոս Կեսարացի, Գաղտնի պատմություն, թարգմանություն հին հունարեն բնագրից, առաջաբան և ծանոթագրություններ Հրաչ Բարթիկյանի, Երևան, 1987, էջ 114։

<sup>100</sup> Ш. Дпль, Основные проблемы византийской истории, М., 1947, с. 141.

դացավ, և բյուզանդական ուժը ի վերջո սկսեց հաջողություններ ձեռբ բերել

արևելըում արաբների հղորության դեմ»101,

Վերացնելով հայոց պետականությունը՝ Բյուզանդիան այդ փայլուն զորավարներին ու զինվորներին հեռացնում էր մայր հայրենիքից։ Նրանք պաշտպանում էին կայսրության շահերը Հայաստանից հազարավոր կիլոմետրեր հեռու՝ օտար ափերում։ Հայաստանը մերկացավ պաշտպաններից և երբ Ջ! դ. առաջին կեսին Հայաստան և Փոքր Ասիա խուժեց Թուրքական մրրիկն ու մորեխը, երկրում դիմադրող ուժ չկար։

Բյուզանդիան իր փոսը սեփական ձեռքով փորեց։

## ВИЗАНТИЯ И АРМЯНСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННОСТЬ В Х-ХІ вв.

## Р. М. БАРТИКЯН

### Резюме

Великая Армения, приобретшая во главе с Багратидами после двухсотлетнего арабского владычества независимость (884 г.), Арабским халифатом были признана царством: Ашот I Багратид получил от халифа корону и другие инсигнии царя. Византия, верная императорской идее о существовании в мире одного василевса—византийского императора, продолжала называть Ашота I и последующих царей Армении архонтами архонтов (князями князей), что представляло собой греческий перевод армянского титула ишханац-ишхан. Свидетельство писавших четыре века спустя армянских историков Вардана Великого и Киракоса Гандзакеци о том, будто Василий I послал Ашоту I царскую корону и признал его царем, не подтверждается современными Ашоту I источниками и противоречит императорской идее о единственном в мире василевсе.

Экспансионистская политика Византии в X—XI вв. против Армении преследовала цель приобрести новые источники доходов налогообложением страны, эксплуатацией ее природных богатств, а также сформировать военный контингент из армян. Экспансия осуществлялась тремя путями: прямой военной агрессией, политикой «разделяй и властвуй» и государственным террором против армянских царей и князей. Не второстепенную роль играли и политические, по существу, браки между главами армянских княжеств и царств с царскими и княжескими семьями Византии, к чему стремилась сама империя.

Расхожее среди армянских исследователей мнение о том, что Византия, распространяя в Армении халкедонитское вероисповедание, преследовала цель ассимиляции, не соответствует действительности.

<sup>101</sup> R. J. H. Jenkins, The Byzantine Empire on the Eve of the Crusades, I on-don, 1953, p. 12.

ՎԱՏԻԿԱՆԻ ԱՌԱՔԵԼԱԿԱՆ ԳՐԱԳԱՐԱՆԻ XVII ԳԱՐԻ ԱՆԱՆՈՒՆԸ ԵՎ ՖԻԼԻՊՈՒՊՈԼՍՈՒՄ ՌՈՒՍԱԿԱՆ ԿԱՅՍՐՈՒԹՅԱՆ ՀՅՈՒՊԱՏՈՍ Ն. ԴԵՐՈՎԸ րորլղկրիկցի ՀԱՅՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ՊԱՎԼԻԿՅԱՆՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

#### Հ. Մ. ԲԱՐԹԻԿՑԱՆ

Բուլղարիայի Գիտությունների ակադեմիայի «Կիրիլոսյան-Մեթոդիոսյան Կենտրոնի» Palaeobulgarica («Старобългаристика») դիտական հանդեսի 1996 թ. 4-րդ համարում լույս է տեսել Ցոաննտ Սպիսարևսկայի La «Relazione del Regno di Bulgaria» Anonyme de la Bibliolheque Aposlolique Vaticane (Codex Barberinianus latinus 5305) («Քուլղարիայի Թագավորության նկարագրությունը»։ Վատիկանի Առաջելական գրադարանի Անանունը։ Բարբերինի լատիներեն ֆոնդի Թիվ 5305 ձեռագիրը») խորագիրը կրող Հոդվածը։ Ուսում-նասիրությունը կատարված է ֆրանսերեն, աղբյուրը բերվում է ընագրի՝ իտա-

լերեն լեզվով, որին կցված է հոդվածագրի իրականացրած բուլղարերեն Թարգ-

մանությունը։ 1933—1936 թթ. Վատիկանի Առաջելական գրադարանի ձեռագրատանը անվանի բուլղար միշնադարագետ-բյուզանդագետ Իվան Դույչևը Բարբերինի ֆոնդի լատիներեն ձեռագրերի մեջ Հայտնաբերել էր «Բուլղարական Թագավորության» մի նկարագրություն։ Քաջատեղյակ լինելով Սոֆիայի կաթոլիկ արքհայիսկոպոս Պետըը Բոգդանի «De Propaganda Fide» («Հավատո պրոպագանդայի») միաբանությանը 1640 թ. ուղարկած «Visila della Bulgaria» («Այցելություն Բուլղարիայի») և դեռևս 1887 թ. Է. Ֆերմենձինի հրատարակած նշանավոր զեկուցագրին, պատմարանը «Relatione »-ի և «Visita»-ի առանձին էջերի միջև նկատեց նմանություններ։ Պետըր Բոգդանի Ձեկուցագրի բուլղարերեն թարգմանությունն իրականացնելիս, Ի. Դույչևը նշեց, թե այդ Ձեկուցագրի մի Տատված տեղ է գտել Codex Barberinianus latinus № 5305-ում։ Նա միաժամանակ ցույց տվեց, որ Պ. Բոգդանի «Visita della Bulgaria» - ի և «Relazione del Regno di Bulgaria» - ի միջև առկա են տարբերություններ2։

Ցո. Սպիսարևսկան, աշխատելով վերոհիշյալ գրադարանի նույն ֆոնդերում, հանգեց այն եզրակացության, որ Վատիկանի Անանուն «Relazione»-ն լի ներառում Սոֆիայի արքեպիսկոպոսի «Visita»-ի մի հատվածը նախնական ձևով և առանց փոփոխությունների, այն դրա համառոտ շարադրանքը չէ, որ բևիսւ գբստենբևն ատևեբևվուղ բը ղիղվարնին լբնվարաը ետմուղ դարևաղարնություններով, ոձով և կազմությամբ։ Առկա են ամբողջական հատվածներ, ո-րոնք Պ. Բոգդանի 1640 թ. Ձեկուցագրում բացակայում են և տալիս են «Relazione»-ի թվագրումը դյուրացնող կարևոր փաստեր։ Հոդվածագիրը հանգում է այն եզրակացության, որ «Relazione»-ի հեղինակը ազգությամբ բուլղար չէ, «Propaganda Fide» - ին կողմից ուղարկված մի օտարազգի։ Կանգ առնելով «Relazione»-ի Անանուն հեղինակի աղբյուրների վրա, հոդվածագիրը գրտ-

2 И. Дуичев, Описанието на България от 1640 г. на архиспископа Петър Богдан.

Архив за поселнщни проучвания, 2, 1939, с. 174-210.

<sup>1</sup> E. Fermendzin, Acta Bulgariae ecclesiastica a. 1565 usque ad a. 1799.-Monumenta spectantia historiam Slavorum meridionalium, 18, Zagrabiae, 1887, p. 68-95.

<sup>8</sup> Լրիվ անվանումն է Congregatio cardinalium de Propaganda Fide (Հավատո տարածմանը նպաստող կարգինալների կոնգրեգացիա)։ Հիմնագրվեց 1597 թ. Կղեմես VIII պապի կողմից և կազմակերպվեց Գրիգոր XV-ի կողմից 1622 թ.։ Միսիոներներ էր առաջում, նշանակում եպիսկոպոսներ, վիկարիոսներ՝ այլադավան երկրներում։

նում է, որ նա օգտագործել է դեռևս անհայտ առանձին նամակներ և զեկուցագրեր։ Բայց Հանվանե մի գործ նա նշում է։ Անանունը որպես սկզբնաղբյուր օգտագործել է Դյուրացցոյի կաթոլիկ արջեպիսկոպոս Մարկո Սկուրայի (1640—

1657 թթ.) հեղինակած Բուլղարիայի նկարագրությունը։ Անդրադառնալով «Relazione»-ի գրության ժամանակին, Յո. Սպիսարևսկան գտնում է, որ այն պիտի շարադրված լինի 1656—1674 ԹԹ. միշև։ Այն տալիս է նոր ու հետաքրքիր տեղեկություններ բուլղար և պավլիկյան կաթոլիկների Համայնըների, նրանց Թվաքանակի, զրաղմունքի, եկեղեցիների ու Հոգևո-րականության մասին XVII դ. 60—80-ական թթ.։ Վերջին հաշվով Անանունն իր Զեկուցագրում այդ նպատակն էլ հետապնդում էր՝ ամենայն հավանականությամբ կատարելով «Propaganda fide» - ի պատվերը։

Անանունի նպատակը, ինչպես ասվեց, ցույց տալն էր, Թե Բուլղարիայի ամբողջ տարածքի կոնկրետ որ վայրերում կային կաթոլիկ համայնքներ։ Դրա հետ մեկտեղ «Relazione»-ում խոսբ է լինում Բուլղարիայում բնակվող աղգային փոքրամասնությունների մասին, այդ թվում և ճայերի, ինչպես նաև՝ «պավ-(Natione Paolianista լիկյանների ազգի» *կամ* «պավլիկյանների ժողովոդի»

ம்யர் Popoli Paolianisti):

Սույն Հոդվածում այդ աղբյուրից մեջբերելու ենք հայերի և պավլիկյանների Տամայնքներին վերաբերող առավել կամ պակաս ծավալով Տատվածներ և ոչ Համայն Բուլղարիային, որը Թեև Զեկուցագրում, «Թագավորություն» (Regno) է կոչված, բառը օգտագործված է «հրկիր» իմաստով։ Անանունը շատ լավ գիտե, որ տվյալ պահին Բուլղարիան գտնվում է Թուրջական տիրապետության ներքու

«Այս Թագավորությունը»,— գրում է Անանունը,—շատ մեծ է, բնակեցված է Թուրքերով, ուղղափառ բուլղարներով<sup>6</sup>, Տույներով, ճայեrով, հրեաներով և մեծաթիվ կաթոլիկներով»։ Հատուկ հիշվում է «պավլիկյան ժողովուրդը» կամ «պավլիկյան ազգը»։ Այն Համարվում է առանձին ժողովուրդ, ժամանակի մարդ-

կանց, անգամ իրենց՝ պավլիկյանների համար ծագումն անհայտ։

Վառ գծերով է նկարագրված Սոֆիան։ Առանձին հիշվում են քաղաքում բնակվող Հայերը՝ երկուսի բաժանված։ Նրանք 200 տուն են, ունեն երկու եկե-

ղեցի, և մի մասը մլուսին համարում է հերձվածող։

Սոֆիայից հետո Անանունը նկարագրում է Ֆիլիպուպոլիս (Պլովդիվ) քաղաբը։ Սոֆիայի նման ևս անպարիսպ, տեղադրված է Մարիցտ գետի ափին, բլրի վրա։ Քաղաքում կա Թուրքերի, ուղղափառ բուլղարների և Հույների 6.000 տուն, կաթոլիկների՝ երկու՝ առանց եկեղեցու։ Վերջիններս իրենց պատարագը ստիպված են կատարել պավլիկյանների հարևան գյուղում գտնվող աղջատիկ մի հկեղեցում։

Անանունն այնուհետև խոսում է Դանուր գետի ափին, Վալախիայի սահմանին, բլրի վրա գտնվող «Ռուխչիչ (Ruhcich) թաղաթի մասին. Այնտեղ բնակ-

վող Հայերը 200 տուն են՝ բոլորը վաճառական։ Չունեն ժողովարան8։

<sup>4</sup> Նավահանգիստ Ագրիատիկ ծովի ափին, այժմ Դուրես Ալրանիայում, հին հույների Էպիդամնոսը։ XII դ. վերջում այստեղ հավանաբար եղել է հայկական համայնը։ Տե՛ս Օտար աղրյուրները Հայաստանի և հայերի մասին։ Բյուգանդական աղբյուրներ, գիրք Գ, Հովհաննես Սկիլիցես։ Թարգմանություն բնագրի, առաջարան և ծանոթագրություններ Հրալ Բարթիկյանի, Ե., 1979, to 322, ծшնոթ. 324:

<sup>6</sup> Իտալերեն բնագրում այս բուլղարները ամենևին էլ շուղղափառ» (պրավոսլավ) չեն հորջորջվում, այլ ամենուրեր՝ «Bulgari scismatici»-հերձվածող բուլղարներ։ Ըստ կաթոլիկների տրամաբանության, ուղիղ դավանանքը միայն իրենք ունեն, մնացածները աղանգավոր-հերձվածողներ են։ Սույն հողվածում, երբ խոսք է լինում ուղղափառ բուլղարների մասին, պիտի գիտենալ, որ իտալերեն բնագրում միջտ Bulgari scismatici է։

<sup>6</sup> Բնագրում՝ sinagogha, բայց պարզ է, որ բառն օգտագործված է «ժողովարան» իմաստով, և ոչ հրեաների տաճարի։

խոսելով Հարազգրադ (Harasgrad) քաղաքի մասին, Անանունը նշում է,

որ Հայերը 70 տուն են, չունեն եկեղեցի, և բոլորը արհեստավորներ են։

Շումեն (Suman) քաղաքից հետո Անանունը անդրադառնում է «Հին Կոստանդնուպոլիս» քաղաքին, որը թուրքերն անվանում են «Էսկի Ստամբուլ» (Eschistambol)։ Այն գտնվում է Շումենից, հինգ մղոն հարավ։ Սլավոններն այն անվանում են Պրիսլավան (Prislauan)<sup>8</sup>, իսկ լատինական անվանումն է Մարկիանուպոլիս։ Բնակչությունը կազմում է 300 տուն ուղղափառներ՝ իրենց փայտաշեն եկեղեցիով, 1000 տուն Թուրբ՝ յոթ մեծ մզկիթներով, չհաշված արորը և 40 տուն ճայեւ. որոնց համար եկեղեցու դեր է խաղում մի տուն։

«Relazione»-ում առանձին ու մանրամասն խոսվում է պավլիկյանների, նրանց ծաղման մասին. «Ոմանք գտնում են,— գրում է Անանունը,— որ սերում են Իտալիայից հալածված աղանդավորներից։ Անցնելով Ֆրիոլի նահանգով, նրանք հաստատվեցին Բոսնիայում, [այնտեղից էլ տեղափոխվեցին Միդիալի Նիկոպոլիս քաղաքը»։ Ուրիշների համաձայն, նրանց ադանդր սկիզբ է առնում Պողոս Սամոսատցուց։ Նրանց ձեռագիր մատյանները գրված են կիրիլիցայով, ոչխարի կաշվի վրա և դեռ օգտագործվում էին Բոսնիայում և որոն-ցով կատարում էին պատարագը]10, Տվըրտկո ցարի11 ժամանակ,այսինքն, 400 տարվա հնություն ունեն»։ Ըստ աղբյուրի, հներն ասում են, որ նրանց հավատբը Հռոմից է հկել, որտեղից այսօր ստացել են իրենց կորցրած ճշմարիտ լույսր, այսինքն, կաթոլիկություն։ Բայց և այնպես, Անանունին մեծ զարմանք է պատշառում այն փաստը, որ այդպիսի փոքրաթիվ ժողովուրդը, դանվելով մեծաթիվ ուղղափառների շրջապատում, երկար ժամանակի ընթացքում համառորեն շարունակում է հաստատուն մնալ իր «մոլորության» մեջ, այսինքն, դավանել սեփական ազանդր «Այսօր,—գրում է Անանունը,—նրանք համարվում են

սլավոններ կամ բուլղարներ, քանի որ այլ լեզու չդիտեն»։

Պավլիկյանները, «իրենց սովորության Համաձայն», մկրտվում են Աստվածահայտնության տոնին։ Երր եկեղեցի են գնում, քահանան վերցնում է մոմը, հպում այն մկրտվողի գլխի չորս մասին։ Դա անվանում են մկրտություն սբ. Հովհաննես Մկրտչի բոցով։ Այլ խորհուրդներ չունեն։ Ով կարդալ գիտե, պավլիկլանները կամ առավել տարեցները նրան տալիս են մի գավազան և Հռյակում իրենց քահանան։ Նա հոգ է տանում, որպեսզի ամուսնության հանդեսը կատարվի հետևյալ կերպ. երբ իրար են ագուցում նորապսակների ձեռբերը, րահանան սերտած մի քանի բառ է արտասանում, օրհնում նրանց բաժակները, խմում դրանցից, արտասանելով հայտնի աղոթքըներ։ Այս ծիսակարգին անտեղլակը համարվում է անկիրթ։ Նրանց ընդունած միակ գրքերն են չորս Ավետարանները, սբ. Պողոս առաքյալի թղթերը, Գործք առաքելոցը և Հովհաննու Հայտնությունը։ Հսկում են Զատիկի պահքը, ուրբաթ օրվա պահքերը և Աստվածածնի տոնին նախորդող 15-օրյա պահքը։ Հսկում են և կիրակի օրերին, մի քանի շարժական և այլ սեփական, ուրույն տոներին, ինչպես, օրինակ, սբ. Վարվառայի տոնին, սբ. աբբա Սավայի և այլ տոներին, համբուրում են խաչը։ Իրենդ եկեղեցիներում չկան սրբապատկերներ, բանի որ խորշում են սրբերից, բայց կան սեղաններ, որոնց վրա ձաշում են»։ Հավանաբար խոսքը ագատին է վերարերում։

<sup>7</sup> Չշփոթել Ռաղգրադի հետ, բանզի «Relazione»-ի վերջում հատուկ խոսվում է այս Ռազգրադի մասին ե պարզվում է, որ Հարազգրադի հետ ոչ մի առնչություն չունի։

<sup>8</sup> Բուլղարական երկրորդ մայրաբաղաբ Պրեսլավը Տիմնադրված է 822 թ.։ Առաջինը Պլիս-

<sup>9</sup> Նիկոպոլսի պավլիկյանների մասին Անանունը խոսում է հետո՝ առանձին։

<sup>10</sup> Անկյունավոր փակագծերի մեջ առնված նախադասությունը, որ առկա է բուլդարերեն **ԲարգմանուԲյան ժեջ, իտալերեն բնադրի տպագիր տեջստում անուշագրուԲյան պատճառով դուրս** է մնացել, որով աղավաղվել է Անանունի միաբը։

<sup>11</sup> Հավանաբար Բոսնիայի վոեվոգա Տվըրտկո Վուկովիչը թուրբերի դեմ 1389 թ. Հունիսի 15ին Կոսովոյում տեղի ունեցած ճակատավարտի հերոսներից է։

Ըստ Անանունի, պավլիկյանները կաթոլիկություն ընդունեցին Հռոմի պատ Պողոս V-ի օրոք (1605—1621 թթ.)՝ Պետրոս Սալինատի և սբ. Ֆրանցիսկոսի

դիարանության՝ Բուլղարիայի կրտսեր եղբայրների ջանջերով։

Անանունը այնուհետև անցնում է Մառնոպոլցի (Marnopolsi) գյուղին, որը տեղադրում է Տռնովոյին մոտիկ։ Ալստեղ կա սր. Երրորդությանը նվիրված եկեղեցի՝ առանց ծածկի և սրբապատկերների, «բայց պավլիկյանների սովորությամբ մեջտեղում կա ուտելիջներով լի սեղան», փաստ, որը վկայում է եկսինցու՝ պավլիկյաններին պատկանելու մասին։ Այդ մասին է վկայում և նրանում սրբապատկերների բացակայությունը։ Ըստ Անանունի, այնտեղ բնակայում է 860 հոգի, որոնցից շատերը կաթոլիկ են մկրտվել գյուղի սբ. Ֆրանցիսկում է 860 հոգի, որոնցից շատերը կաթոլիկ են մկրտվել գյուղի սբ. Ֆրանցիսկոսի միաբանության մի կրտսեր եղբոր ջանջերով։ ապատճառ դարձավ, որ հրան երան հրամանում հայուպում կարավորից» (այսինջն՝ պավլիկյաններից) տասը հոգու սուլթանի հրամանով Տռնովոյի կառավարիչը բանտ նետի։ Ի վերջո նրանջ դուբողմերկիցի առևտրականների ջանջերով, 30 ռիալ կաշառջով, ազատ արձակվեցին։ Այդ գյուղում կային և ջսան տուն թուրջեր։

Գոռնո Լուժանի գյուղը գտնվում է Օսըմ գետի մոտ։ Այն չունի եկեղեցի, և պատարագը մատուցվում է մասնավոր տան մեջ։ Բնակչությունը «հաղորդություն ստացող» 12 400 հոգի կաթոլիկներ են և 83 երեխա, բոլորն էլ պավիկկաններ։ Կան և 12 տուն ուղղափառներ։ Անցյալում, գրում է հեղինակը, այդ գյուղը գտնվում էր արքայական ճանապարհի վրա, դետի ափին, բայց ջանի որ բնակիչները այլևս չէին կարող տանել անցորդ թուրբերի վիրավորանջները, հեռացան այնտեղից և բնակվում են լեռան վրա։ Այսօր այնտեղ կան սոսկ երկու տուն թուրջեր, որոնջ խնամում են Լովաչ ջաղաջում բնակվող իրենց տե

րերի անասունները։

՝ ՝ Դոլնո Լուժանի գյուղը գտնվում է նույն Օսըմ գետի ափին։ Բնակիչները եկեղեցի չունեն, Թեև դրա կառուցման վայրը որոշված է, բայց կաշառքի կա-րիք է զգացվում, որպեսզի սուլԹանից կառուցման համար ԹույլտվուԹյուն ստացվի։ Գյուղում ապրում են 226 հոգի «հաղորդուԹյուն ստացող»<sup>12</sup> նույն կա-Թոլիկ պավլիկյաններից։ Նրանց հարևանուԹյամբ կա Թուրքի 25 տուն և նրանց

փայտաշեն մզկիթը։

Հեղինակը մի նախադասություն է նվիրել նույն Օսըմ գետի ափին գտնվող Բառնոսավո (Barnosauo) գյուղին, ցույց տալով, որ այնտեղ ապրում են «հաղորդություն ստացող» 74 կաթոլիկ և 23 երեխա, որից հետո կանգ է առնում Պետիկլադենցի (Petikladensi) կոչվող գյուղի վրա։ Այն գտնվում է լայնատարած դաշտում և պետական ճանապարհի մոտ, «որի պատճառով բնակչությունը տառապում է անցորդ թուրքերից, որոնք կերակրվում են նրանց հաշվին»։ Քարաջեն եկեղեցին կառուցված է 1609 թ., մոնսինյոր Պետրոս Սալինատի կողակց, որը սույն «Realazione»-ի գրության ժամանակ Սոֆիայի արջեպիսկոպոսն էր, իսկ այն ժամանակ Սոֆիայի եպիսկոպոս։ Եկեղեցին նվիրված է Պետրոս և Պողոս առաջյալներին, ունի երկու բեմ, Պողոս V պապի կողմից նվիրաբերված սպասը։ Գյուղում բնակվում են «հաղորդություն ստացող» 750 կաթոլիկ պավլիկյաններ՝ իրենց ծխական քահանալով և երկու տուն Թուրոսիս.

պավլիկյաններ՝ իրենց ծխական քահանայով և երկու տուն թուրքեր։

Նույն Օսըմ գետի ափին է գտնվում Տրոնիչևիցա (Tarniciuza) գյուղը՝
Քրիստոսի համբարձման եկեղեցիով։ Բնակիչները «հաղորդություն ստացող»
170 հոգի են և 30 երեխա։ Հիշյալ գետի ափին է գտնվում Բբեստովեց
(Brestonez) գյուղը՝ առանց եկեղեցու, 134 հոդի կաթոլիկ բնակչությամբ և
36 երեխաներով։ Պատարագ մատուցելու համար եկեղեցական անհրաժեշտ
սպասքը և հանդերձները տանում են մասնավոր տուն։ Թուրքերի տները 30-ն
են և ունեն մզկիթ. Թուրքերը շատ ունևոր են և քրիստոնյաներին նեղում են։

<sup>12</sup> Բեագրում՝ «di Comunione», որ 8ո. Սպիսարևսկան Вարգմանում է «католкцк за причащение», Рոլոր դեպքերում խոսքը մեծահասակներին է վերաբերում, քանի որ երեխաները հիշվում են առանձին։

Անանունը մանրամասն խոսում է Դանուրի ափին գտնվող Նիկոպոլիս ջաղաքի մասին,

Նիկոպոլսի դիոցեղում կա 14 ծխական եկեղեցի՝ ապահովված մեծ մասամը Հոոմի և Լորհտոլի կոլհջներում կրթություն ստացած տեղացի բուլղար

րահանաներով, սլարդ է՝ կաթոլիկ։

«Պավլիկյանների ժողովրդից» կա Հռոմի կոլեջներում կրթություն ստացած լոթ քահանա, որոնք գերազանց տիրապետում են իտալերենին, լատիներենին, բուլղարերենին, ապա նաև Թուրքերենին և վայախերենին։ Պավլիկյանների գլուղերը 14-ն են, որոնցից երկուսը դեռևս կաթոլիկություն չեն ընդունել։ Անանունը հույս է հայտնում, որ նրանք ևս պիտի հնթարկվեն հռոմեա-կաթոլիկական եկեղեցուն։ Այդ ուղղությամբ մեծ ջանքեր են գործադրում նրանց Տոգևոր Տովիվը՝ հպիսկոպոսը և ծխական քահանաները։

Նիկոպոլսից 10 մղոն Հեռավորության վրա, Դանուր գետի ափին, գտնվում է ամբողջությամբ պավլիկյաններով բնակեցված Բելիանի (Biegliani) գյուղը։ Ունի փայտաշեն եկեղեցի՝ նվիրված Աստվածածնի ննջման։ Բնակչությունր 760 Տոգի «Տաղորդություն ստացող» կաթոլիկ պավլիկյաններ են և 162 հրեխա։ Տասը տուն Թուրքեր են, որոնք, սակայն, բնակվում են Նիկոպոլսում, իսկ Բելիանի գյուղի իրենց տները օգտագործում են անասուններին հոգալու և երկ-

րագործական աշխատանքներ կատարելու ժամանակ։

Դանուր գետի ափին է գտնվում խորերիե (Horescie) գյուղը։ Այնտեղի պավլիկյանները չորս հարյուր հոգի են՝ «հաղորդություն ստացող» և 80 երեխա։ Ունեն սր. Գեորգին նվիրված փայտաշեն եկեղեցի։ Շուրջ քսան տուն Թուրք կա՝ հնիչերիներ, որոնք, նկատի ունենալով շրջանի բարեբերությունը, Անանունի երկր գրվելուց ջսան տարի առաջ, եկան ու հաստատվեցին։ Դրանից առաց ընդամենը թուրքի մեկ տուն է եղել։ Այս գյուղի պավլիկյան ընակչությունը 1618 թ. «մեր սուրբ հավատքից», այսինքն, կաթոլիկությունից հրաժարվեց՝ շնորհիվ Տռնովոյի տիրոջ փողերի, բայց մոնսինյոր Պետրոսի [Սալինատի], այն ժամանակվա Սոֆիայի [կաթոլիկների] եպիսկոպոսի, իսկ այժմ Սարդիկայի արբեպիսկոպոսի ջանբերով նրանք դարձյալ ենթարկվեցին Հռոմի պապին։ Մոնսինյոր Պետրոսը այս գործի վրա ծախսեց 200 տալեր։

Բախլևո (Bahzeuo) գյուղում шպրում են 800, իսկ Կալուգերիցա (Kalugeriza) գյուղում 200 հոգի՝ «պավլիկյան ազգից»։ Այս գյուղերի բնակչությունը, գրում է Անանունը, մինչև օրս չընդունեց «ճշմարիտ լույսը» (այսինքն՝ թոլիկություն), քանի որ «հաստագլուխ են և գոռող»։ Հեղինակը հույս է հայտ-

նում, որ Աստծո օգնությամբ կընդունեն այն։

Սոֆիայի դիոցեգում ապրում են 8.000 «Հաղորդություն ստացող» (իմս՝ կաթոլիկ), որոնցից 6.000-ը՝ Հենց դիոցեցի սահմաններում, 2.000-ը՝ նրանից դուրս, բայց նրան ենթակա։ Ապրում են խառը՝ թուրքերի, ուղղափառների և հրեաների հետ։ Երեխաները 1363-ն են։

Հիշյալ Թագավորության մեջ (իմա՝ երկրում) կան սր. Ֆրանցիսկոսի միտ. բանության շուրջ 60 կրտսեր եղբայրներ։ Նրանցից ոմանք կրթություն են ըստացել Իտալիալում և ուսումնառության ավարտից հետո վերադարձել իրենց հայրենիքը։

խոսելով Օխորդա քաղաքի մասին, Անանունը նշում է նրա կաթոլիկ բնակիչների թվաբանակը՝ 15.535 հոգի, որոնը բնակվում են թուրբերի և ուղղա-

փառ բուլղարների հետ միասին։

Շումենը (Sciuman) 18 Համարվում է շատ մեծ գյուղ. Մարկիանուպոլսից

<sup>18</sup> Պարզ չէ, այս Շումենը (Sciuman), որ գյուղ է համարվում, նույնանո՞ւմ է արգյոր Ծումեն քաղաքի հետ, որն Անանունը հիշեց վերևում և բերեց Suman դրությամբ։ Ցո. Սպիսարևսկան երկու տեղանուններն իր բուլղարերեն թարգմանության մեջ բերում է Шуман ձևով։ Sciuman-ը ունի 4.000 տուն Թուրք և 27 հոդի կաթոլիկ՝ դուրրովնիկցիներ և բուլղարներ, այն դեպքում, երբ Suman-ը, Անանունի տվյալներով, ունի 1.000 տուն թուրբ ու բուլղար բնակչություն և 7 տուկ կա թոլիկ։

15 մղոն հեռավորության վրա, որտեղ կան 1000 տուն թուրք և ուղղափառ բուլ-

դար և 7 տուն կաթոլիկներ։

Անանունն իր նկարագրությունն ավարտում է՝ անդրադառնալով Ռազգբադ (Rasguard) «մեծագույն գյուղին», որտեղ բնակվում են 8.000 ուղղափառ բուլղար և թուրքեր։ Ընդամենը մեկ տուն կաթոլիկ կա։

Usu sudwinin டிக்றாய் «Relazione del Regno di Bulgaria» மாடியம் su-

յերի և պավլիկյանների մասին առկա տեղեկությունները։

Հայնող հիշվում են ամբողջ երկրի բուլղար, հույն, հրեա բնակիչների թրվում, որոշակիորեն՝ Սոֆիայում, Ռուխչիչում, Խարազգրադում և Պրեսլավում։
Նրանց հիմնական զբաղմունքը վաճառականությունն ու արհեստագործությունն էր։ Հետաքրքրական է Անանունի նկատողությունը Սոֆիայի հայության
մասին։ Նրանց թիվը փոքր չէ՝ 200 տուն։ Եթե անգամ յուրաքանչյուր ընտանիքը բաղկացած լիներ հինգ անդամից (իրականում կարող էր և շատ ավելի մեծ
լինել), ապա XVII դ. կեսերին Սոֆիայում հազարից ավեյի հայություն կար։
Միակ հարցը, որ կանգնում է մեր առաջ, հետևյալն է. այս հայերը ե՞րը և ո՞րտեղից են՝ եկել հաստատվել Բուլղարիայում։ Հիշում ես դեռ վաղ միջնադարում տեղի ունեցած հայության գաղթը Թրակիա։ Ղեռնդ պատմիչը հիշում է
Կարին քաղաքի հայության խնդրանքը բյուգանդական կայսր Կոստանդին
V-ին (741—775 թթ.)՝ իրենց տեղափոխելու Բյուզանդիայի տարածքը՝ ազատվելու համար արաբների բռնություններից։ «Նորա տուեալ հրաման, վաղվաղակի հանդերձեալ զաղխս իւրեանց՝ խաղացին յառաջ, ապաւինեալք ի զօրութիւն տէրունեան խաչին և ի փառս արքային թողին զերկիր ծննդեան իւրեանց,
և հատուածեալք անկան ի կողմն արքային բարեպաշտի»<sup>14</sup>։

Հիշյալ դեպքի մասին ավելի պարզ ու Հստակ են բյուգանդական աղբյուրների տեղեկությունները։ Նրանք որոշում են և գաղթականների հաստատման որոշակի վայրը։ Այսպես, Կոստանգնուպոլսի պատրիարք Նիկեփորի (806— 815 թթ.) «Համառոտ պատմության» համաձայն Կոստանդին V կայսրը «սկսեց կառուցել Թրակիայի քաղաքները, որտեղ բնակեցնում է մելիտենացվոց քաղաքից և Թեոդոսուպոլսից (Կարին) գաղթեցրած ասորիներին և հայերին, սիրալիր կերպով նվիրելով նրանց կարիքներին անհրաժեշտ ամեն ինչուն։ Այս դեպքի առթիվ Թեոփանես Խոստովանողը (752—818 թթ.) գրում է. 752 թ. Կոստանդին կայսրը «Թեոդոսուպոլիսն ու Մելիտենեն առավ և հայերին գերի վերցրեցուն։ Չորս տարի անց «Կոստանդին կայսրը Թեոդոսուպոլսից ու Մելիտենեից գաղթեցրած ասորիներին ու հայերին Թրակիայում վերաբնակեցրեց։ Սրանցից

այստեղ պավլիկյանների աղանդր տարածվեց...»<sup>17</sup>։

Սխալ կլիներ են թադրել, որ վերոհիշյալ բոլոր հայերը դավանել են պավլիկյանների գաղափարախոսությունը։ Դրանց հիմնական զանգվածը, բնական
է, հայ քրիստոնյաներ էին։ Ուստի, Թրակիա գաղթեցված հայերի մի մասր հայադավան էր, մյուսը՝ աղանդավոր։ Աղանդավոր հայերի հոծ բազմություններ
Թրակիա բռնադաղթեցվեցին վերոհիշյալ դեպքերից մեկ հարյուրամյակ անց՝
Հովհաննես Չմշկիկ կայսեր կողմից (969—976 թթ.)։ Կին պատմիչ Աննա Կոմնենեի ասելով, «այս հրաշալի կայսր Հովհաննես Չմշկիկը [մանիքեցիներին]
պատերազմում պարտության մատնելով, Ասիայից՝ Խալյուբներից (Խաղտիք)
ու Արմենիակների վայրերից գաղթեցրեց և ստիպեց Ֆիլիպուպոլսի շուրջը բընակվեն... Համայն Ֆիլիպուպոլսի բնակչությունը, փոքր բացառությամբ, մանիքեցիներ էին... Նրանց թիվը գնալով աճում էր, և Ֆիլիպուպոլսի շուրջը բընակվողները բոլորն էլ հերետիկոսներ էին»18։։ Աննան «մանիքեցիներ» ասելով,
հարկավ, նկատի ունի նրանց գաղափարները ժառանգած պավլիկյանների հետ-

<sup>14</sup> Պատմութիւն Ղեոնդհայ մեծի վաշդապետի *հայոց, Ս. Պետերրուրգ, 1887, էջ 129*,

<sup>16</sup> Հայ ժողովրդի պատմության Քրեստոմատիա, Հ. Ա, Ե., 1981, էջ 740։

<sup>16</sup> Vacyl mbgacil, \$2 738:

<sup>17</sup> Նույն տեղում։

<sup>18</sup> Նույն տեղում, էջ 807։

նորդներ թոնդրակեցիներին, քանի որ պավլիկյաններն էլ, Համենայն դեպս Հայաստանում և Փոքր Ասիայում դեռ IX դ. երրորդ քառորդում վերացել էին։ VIII և X դդ. Թրակիայում հաստատված հայերը, սակայն, չեն կարոդ XVII դ. հայերի նախնիները լինել։ 1000 տարվա ընթացքում նրանք պիտի ձուլված լինեին տեղական բնակչության մեջ։ Մնում է ենթադրել, որ XVII դ. Բուլղարիայում ապրող հայերը ավելի ուշ շրջանի արտագաղթի արդյունք են և ոչ անպայման

Հայաստանից, այլ իրենց նորաստեղծ բնակատեղիներից։

Այլ է պավլիկյան աղանդավորների խնդիրը։ Նրանց «ձուլումը» ամենից շատ պիտի արտահայտված լիներ մայրենի լեզվի կորստով և աղանդավորական դաղափարների որոշ մասի աղավաղմամբ ու վերացմամբ և նորերի ընդունմամբ։ Նրանց մարդաբանական «ձուլում» տեղի չունեցավ, և պատճառների մասին դեռ առանձին կխոսվի։ Նշենք միայն, որ XVII դ. պավլիկյաններին ոչ մի աղբյուր հայ չի համարում, անդամ իրենք՝ այդ պավլիկյանները, չդիտեն, որ ծագումով հայ են։ Դա վառ վկայությունն է այն բանի, որ «Relazione»-ի հայերի (Armeni) և պավլիկյանների (Paolinisti) միջև ուղղակի կապ գոյություն չունի, թեև մարդաբանական տվյալները միանգամայն հաստատում են նրանց հայկական ծագումը։ Ուսումնասիրողների հետազոտությունների համահայն, Բուլղարիայի «պավլիկյանների մարդաբանական տիպարը միանգամայն տարբերվում է բուլղարականից և հունականից։ Նրանք կարճահասակ են, նեղակատ, խոշու քթեւով և գրեթե բոլորը թխադեմ են ու սեանեւ»10։ Կասկած կա՞, որ մեր առաջ գիտության մեջ արմենորդ կոչվող տիպարն է։

Հետաքրքրականը «Relazione»-ի վկայությունն է այն մասին, որ Սոֆիայի հազարից ավելի հայերը իրար հետ հաշտ ու խաղաղ չէին ապրում, որ նրրանք երկու մասի էին բաժանված, ընդ որում մեկը մյուսին հերետիկոս էր
համարում։ Այս փաստն էլ բացատրության, մեկնաբանության կարիք ունի։
Կասկած չի կարող լինել, որ խոսքը հավատո խոստովանության հարցերին է
վեոաբերում։ Եթե «Relazione»-ի կաթոլիկ հեղինակը նրանց թևերից մեկն ու

վեռաբերում։ Սթե «Keiazione»-ի կաթոլիկ հեղիսակը նրանց թևերից մեկ հաս հեկը կաթոլիկ չի համարում, մնում է ենթադրել, որ այդ հայերի մի մասը հայադավան էր, մյուսը՝ տեղի բուլղար և հույն քաղկեդոնիկ բնակչության ազդեցությամբ քաղկեդոնիկություն ընդունած։ Դեռևս վաղ միջնադարից հայ և բյուզանդացի հեղինակները միմյանց հերետիկոս էին համարում ու անվանում։

Մեծարժեք են «Relazione»-ի տեղեկությունները Բուլղարիայի պավլիկլան բնակչության մասին։ Ինչպես տեսանք, նրանք բազմաթիվ են, բնակվում են առանձին համայնքներով Ֆիլիպուպոլսից ու Սոֆիայից հյուսիս ընկած ողջ տարածքում։ Թեև համարվում են առանձին ժողովուրդ, ազգ, տեղում առկա քրիստոնհական ոչ մի դավանանքի (ուղղափառ, կաթոլիկ և այլն) չպատկանող աղանդավորներ (խոսքը կաթոլիկություն ընդունածներին չի վերաբերում), ոչ մեկի կողմից հետապնդման ու հալածանքների չեն ենթարկվում, ինչպես իրենց սարսափազդու նախնիները՝ Հայաստանում և Փոքր Ասիայում, Հետագայում նաև Թրակիայում XI—XII դդ.։ Նրանց բնակության վայրերը հիմնակա. նում հետևյալներն են․ Ֆիլիպուպոլիս քաղաքը (որտեղ նրանք իրականում VIII և X դդ. բռնագաղթել էին Հայաստանից բյուղանդական իշխանությունների կողմից), բուլղարական երկրորդ Թագավորության մայրաքաղաք Տռնովոյի մոտիկ գտնվող Մառնոպոլցի (իսկ այժմ՝ Պավլիկենի կոչվող գյուղը), որի 860 հոգուց բաղկացած պավլիկյան համայնքը, ինչպես տեսանք, կաթոլիկություն ընդունեց, ապա Դանուբ դետի աջ ափի երկայնքով մի շարք քաղաքներ և գյուղեր, գլխավորապես Նիկոպոլիսը, որտեղ նրանք ավելի վաղ տեղափոխվել էին հա.

<sup>16</sup> Κ. Μ. 'Αποστολίδου. Η Φιλιππούπολις επί Τουρκοκρατίας κατά του 17ου αιώνα. Πουστλυτισμός των Παυλικιανών είς του καθολικισμου 'Αρχείου του Θρακικού Λαογρατίκου και Γλωσσικού Θησαυρού. 11 (1944—45), σ. 155 (4. Մ. Ապπυυπηληλι, Ֆիլիպոιպոլիսը βπιρεμήμω πέρμημωπητερίων χριμούνια ΧVII ημερικί Παυζιβήμωδούρη ημερί ήμεραιβήμεδοιμού Ερμημομούμου πρώλο μερίδη, ζ. 11 (1944—45), ζ. 155):

Брестовица, Павликянско Белене в Павликян20,

Հավատո խոստովանության տեսակետից Բուլղարիայի պավլիկյանները XVII գարում արդեն VII—XI դդ. պավյիկյանները չէին, թեև նախկին պաշտամունքի առանձին վերապրուկներ հանդիպում են։ Իսկական պավլիկլանները եկեղեցի չունեին, նրա գոլությունը չէին ընդունում, եկեղեցի էին անվանում իրենց ժողովարանները։ Ըստ Անանունի, Բուլղարիայի պավլիկյանները եկեղև. ցիներ ունեն։ Իսկական պավլիկյանները քահանաներ և ավելի բարձր հոգևորականություն չունեին, իրենց հոգևոր կարիջները հոգում էին սինեկղեմոս և նոտար կոչվածները։ Բուլղարիայում նրանք քահանաներ ունեին, բայց, այդու֊ Հանդերձ, հին պավլիկյաններից որոշ բան ժառանգել էին. նախ և առաջ սերը դեպի Պողոս առաքյալը, որի անունով էլ կոչվեցին պավլիկյաններ, իրենց Համայնըները Հայաստանում կոչեցին Պողոս առաբյալի հիմնադրած բրիստոնեական համայնքների անունով, աղանդապետերը որպես երկրորդ անուն ստացան Պողոս առաջյալի աշակերտներից մեկնումեկի անունը21։ Հնօրյա պավլիկյանները մերժում էին Հին կտակարանի բոլոր գրջերը, ընդունում էին միայն չորս Ավետարանները, Պողոս առաքյալի տասնչորս Թղթերը, Հակոբի կաթողիկե թուղ-թը, Հովհաննեսի երեք Թղթերը, Հուդայի կաթողիկե թուղթը, Գործք առաքելոցը<sup>22</sup>։ Անանունի համաձայն, Բուլղարիայի պավլիկյանները XVII դ. սուրբ դրրբերից ընդունում էին միայն ավետարանները, Պողոս առաքյալի Թղթերը, Գործք առաքելոցը և Հովհաննու Հայտնությունը։ Հին պավլիկյանները ատելությամբ էին լցված Պետրոս առաբյալի հանդեպ, XVII դ. նրանք (արդեն կաթոլիկ դարձած) ունեին Պողոս-Պետրոս առաջյալների անվամբ եկեղեցի, ինչպես և՝ Աստվածածնին նվիրված, որին հին պավլիկյանները չէին ընդունում։ Հնօրյա պավլիկյանները չէին ընդունում սրբերին և սրբապատկերները, խաչի նշանը, XVII դարի պավլիկյանները ունեին Աստվածածնի Ննջման եկեղեցի, Համբուրում էին խաչը, Թեև սրբապատկերները չէին ընդունում։

Հին պավլիկյանները չէին ընդունում եկեղեցու խորհուրդները, այդ Թվում և հաղորդության խորհուրդը։ Անանունի պավլիկյանները հաղորդու-Թյունն ընդունում էին։ Նրանք, երբ ժամանակին դիտեին, որ ազգու-Թյամբ հայ են, ուղղափառ հայերից ընդունել էին ղուտ հայերին վերաբերող և բյուղանդական եկեղեցու կողմից շարունակ քննադատված Առաջավորաց

யுய\$ஓருக்,

Ավելորդ չէ անդրադառնալ նաև Անանունի՝ 17-րդ դարի պավլիկյանների ծագմանը տված բացատրությանը։ Ինչպես նախապես ասվեց, բոլորը նրանց հագմանը տված բացատրությանը։ Ինչպես նախապես ասվեց, բոլորը նրանց հայկական ծագումը չգիտեին։ Աղբյուրի նշած առաջին վարկածի համաձայն, նրբանց հավատքը, այսինքն՝ գաղափարախոսությունը «Հռոմից է եկել»։ Փաստ է, որ պավլիկյան գաղափարախոսությունը բոգոմիլների միջոցով տարածվեց Իտալիայում և հարավային Ֆրանսիայում, այժմ այդ գաղափարեների՝ Բուլղարիայում հանդես գալը բացատրում են Եվրոպան XVI դարում ու

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Извори за българската история, т. XIII. София, 1966. с. 167, 219, 227, 237, 283, 311, 313, 323, 334. *Ешь* Милчо Йовков, Павликени и павликянството в България Павликени и Павликянския край, София. 1977. с. 89, 95, E. Fermendzin, Acta Bulgariae Ecclesiastica, p. 6—7.

<sup>21</sup> Հայ ժողովրդի պատմության Քրեստոմատիա, հ. Ա, Լջ 752։

<sup>22</sup> Vnijb inbanid, 12 749:

<sup>28</sup> Բյուզանդացիները այն աղավաղված ձևով Արցիվուրիոն էին անվանում։

ղողած ռեֆորմացիայի գաղափարների ազդեցությամբ, այսինքն՝ շարժումը

գիտվում է հակառակ ուղղությամբ։

Ինչ վերաբերում է մյուս վարկածին, Թե նրանց աղանդը սկիզբ է առնում Պողոս Սամոստացուց (III գ.), այդ մասին գրում էին հարցին անդրադարձած րյուզանդական բոլոր հեղինակները։ Ճշմարտությունը, սակայն, այն է, որ խոսքը իրականում վերաբերում է ոչ Պողոս Սամոսատցուն, դատապարտված Անտիոքի 264, 266 և 269 ԹԹ. եկեղեցական ժողովներում, այլև Նիկիայի 325 Թ. առաջին տիեզերական ժողովում։ Բյուզանդական ավելի ուշ շրջանի հեղինակեները պավլիանիտների՝ Պողոս Սամոսատցու աղանդի հետևորդներին սխալանաբ նուլնացնում էին արդեն VII դարում հանդես եկած պավլիկյանների հետ (Սիմեոն Մետաֆրաստ, X դ., Արիստենոս, Ջոնարաս, Վալսամոն, XII դ. և ուրիշներ), որոնց անունը իրականում կապված է Պողոս առաքյալի անվան հետահ

Անդրադառնանք այն հարցին, Թե ինչո՞ւ պավլիկյանները XVII դ. զանգվածաբար ընդունեցին կաթոլիկություն։ Հավանաբար այն պատձառով, որ
տեղացի բուլղար և հույն բնակչության շրջապատում արհամարհված էին (դա
պարզ կլինի վերջում բերված փաստերից) և այդ ձևով ուղում էին սոցիալական աստիձանակարգում բարձր երևալ։ Հենց այդ՝ հույներից և բուլղարներից
արհամարհված լինելու հանդամանքն էր հիմնականում նրանց չձուլվելու, իթենց հարազատ մարդաբանական տիպարը սյահպանելու պատձառը։ Խառը ամուսնությունները հույների և բուլղարների հետ բացառված էին, նրանք ներփակված էին իրենց կեղևի մեջ։ Առանձին դեր խաղացած պիտի լինի նրանց
զավակների՝ Իտալիայում ձրի ուսում ստանալու հանդամանքը, ոչ պակաս
չափով և՝ Propaganda Fide -ի հոգեորսության համար գործի դրված կաշառատվությունը։ Անանունը պարզ վկայում է, որ Խորեշիե գյուղի պավլիկյանները, որոնք 1618 թ. հրաժարվել էին կաթոլիկությունից, վերադարձան դրան
Սոֆիայի կաթոլիկ եպիսկոպոս մոնսինյոր Պետրոս Սալինատիի ջանքերով և
ոչ առանց նյութական գոհողության։

Պավլիկյանները Բյուղանդական կայսրության սահմաններում (լինի Բյուզանդական Հայաստանում, լինի Փոքր Ասիայում և Թրակիայում) մշտական
հալածանքների էին ենթարկվում, նրանց աղանդապետերը՝ մահապատժի՝ քարկոծությամբ և ողջակիզմամբ։ Թրակիայի պավլիկյանները (իսկական աղանդավորները) հալածանքների էին ենթարկվում անգամ XII—XIII դդ.. Դա էլ
ունի իր բացատրությունը։ Նրանք այն ժամանակ իշխանությունների համար
վտանգ էին ներկայացնում և՛ իրենց գաղափարախոսությամբ, և՛ պայքարով։
Ձէ՞ որ Բուլղարիայում պավլիկյան գաղափարների ազդեցության տակ բռնկվեց
բոգոմիլների հուժկու շարժումը, այդ գաղափարները տարածվեցին Իտալիա-

լում և Հարավային Ֆրանսիալում։

Ֆիլիպուպոլսի պավլիկյանները հիշվում են Երրորդ (1188—1192 թթ.) և Չորրորդ (1203—1204 թթ.) խաչակրությունների պատմիչներ Առնոլդ Լլուբեկցու և Ժոֆրուա Վիլեարդուինի կողմից։ Վերջինս նրանց անվանում է Popelicani<sup>25</sup>։ Ժամանակի ընթացքում, հատկապես Թրակիայում և Բուլղարիայում
բյուզանդական տիրասլետության վերացումից հետո (1186 թ.), բյուգանդական մոլեռանդ և անհաշտ հոգևորականությունը նախկին կարողությունը չուներ։ XVI-XVII գղ. պավլիկյանները նախկինները չէին, նրանք ալլևս որևէ վրտանդ չէին ներկայացնում իշխանությունների համար, հանդիստ ապրում էին
իրենց գյուղերում, զբաղվում արհեստներով ու վաճառականությամբ, գյուղատնտեսությամբ։ Համենայն դեպս XVI—XVII ե հետագա դարերի աղբյուրները. թեև բազմիցս են հիշում Բուլղարիայի պավլիկյաններին, չենը հանդիպում

<sup>24</sup> Р. М. Бартикян. Источники для изучения истории павликианского движения, Ерсван, 1961. с. 28—31.

<sup>25</sup> Arnold of Lübeck, Chronica Slavorum. Monumenta Germaniae Historica. Scriptores, Hannover—Berlin, 1868. Geoffroi de Villeharduin. La Conquete de Constantinople. Texte et traduction nouvelle par E. Bouchet, Paris, 1891, p. 283.

նրանց Հալածանքների ենթարկելու մասին որևէ տեղեկության։ Այդ աղբյուրներից շատերը ձանապարհորդների, հվրոպական պետությունների Կոստանդնուպոլիս ուղևորվող և Ֆիլիպուպոլսի վրայով անցնող դեսպանությունների անդամների նոթերն են։ 1616 թ. Ֆիլիպուպոլսում է եղել Adam Wennern-ը։ նա համառոտ կերպով ներկայացնում է քաղաքի պատմությունը։ Քաղաքում իր հղած ժամանակ այն բնակեցված էր հույներով, բուլղարներով, պավլիկյաններով, Թուրքերով և հրեաներով, որոնք գլխավորապես մանր առևտրով էին ղբաղվում։

1664 թ. Ֆիլիպուպոլսով է անցել անդլիացի John Burbury-ն՝ Լոնդոն-Վիհննա-Կոստանդնուպոլիս գնացող դեսպանության կազմում։ Նա 1671 թ. Հրրապարակել է մի գիրք՝ նվիրված հիշյալ ճանապարհորդության, որտեղ հիշա-

տակվում են գյուղերում ցրված Ֆիլիպուպոլսի պավլիկյանները28,

Մեկ տարի անց, 1665 թ. Կոստանդնուպոլիս ուղևորվող Հունգարիայի Թագավոր Լեոպոլդ Ա-ի (1655—1705 թթ.) և Ավստրիայի կայսեր (1657—1705 թթ.) դեսպանությանը մասնակցած Paul Taffernern-ը նույնպես հիշատակում է Ֆիլիպուպոլսի պավլիկյաններին։

Իտալացի Conte de Marsigli-ն 1679—1700 թթ. ընթացքում բազմիցս է հղել Ֆիլիպուպոլսում։ Նա, Թեև քաղաքը Թուրքական է համարում, նշում է, որ նրա կենտրոնում, բլուրների վրա, բնակվում են հույներ և պավլիկյաններ<sup>27</sup>։ Պավլիկլաններին հիշատակում է նաև ճանապարհորդ և քաղաքական գործիչ Ռիկոն, որ Ֆիլիպուպոլսում է հղել 1665 7.28;

1717 թվակիր իր մի նամակում Lady Wortly Montagu-ն դրում է. «Ֆիլիպուպոլսում ես հանդիպեցի քրիստոնյա աղանդավորների, որոնք իրենց պավլինոս են անվանում։ Նրանք ցույց տվեցին մի հին եկեղեցի, որտեղ, իրենց ասելով, քարոզել է սուրբ Պողոսը, որ իրենց ամենասիրելի սուրբն է»<sup>29</sup>։

XIX դ. սկզբին Բուլղարիայի պավլիկյաններն արդեն ամբողջությամբ կա-Թոլիկ էին դարձել և ազգությամբ իրենց բուլղար էին համարում, Թեև շարու-նակում էին իրենց պապենական՝ պավլիկյան հորջորջումը կրել։ Նրանց մասին, Հատկապես նրանց դարավոր ու մշտական բնակատեղիի՝ Ֆիլիպուպոլսի (Պլովդիվ) պավլիկյանների մասին տեղեկությունների հանդիպում ենք 1857 թ. հիշյալ քաղաքում Ռուսական կայսրության հյուպատոս նշանակված, ազգու-թյամբ բուլղար, Նայդեն Գերովի Սանկտ Պետերբուրդ ուղարկած գաղտնի զեկուցագրերում։ Ասենք այստեղ, որ նույն այդ թվականին Ֆիլիպուպոլսում բացվեցին նաև Ֆրանսիայի և Ավստրիայի հյուպատոսարանները։ 1857 թ. Հուլիսի 31-ի թվակիր նամակում Ն. Գերովը Ն. Դ. Ստուպինին ի միջի այլոց գրում է. «Ուղղափառ (պրավոսլավ) քրիստոնյաները իրենց հյուպատոսն են համարում ինձ, ի Հակադրություն պավլիկյանների, ոյոնք իրենցն են Համարում ֆրանսիացի և ավստրիացի փոխհյուպատոսներին։ Սրանցից առաջինները պավլիկյաններին համարում են իրենց հովանավորյալները («proteges») »։ Ն. Գերովը շարունակության մեջ գրում է. «Պարտքս եմ Համարում ավելացնել, որ Ֆրանսիայի փոխհյուպատոսը հյուպատոսարանի շենքում դրոշ բարձրացրեց հուլիսի 28-ին, կիրակի օր, և առավել հանդիսավորության համար արարողությանը մասնակցելու Հրավիրեց պավլիկյան բոլոր գյուղերի քահանաներին և ավադներինո80,

<sup>26</sup> A Relation of a Journey of the righ honorable M. Lord Howarth from London to Wienna and to Constantinople, London. 1671.

<sup>27</sup> Stato militare dell' Imperio Ottomano, Amsterdam, 1732. 28 Riccaut, Histoire de l'état present de l'Empire Ottoman.

<sup>29</sup> K. M. Anostolidov. II Chimnounolis en tovononparian sel. 145-146. (Կ. Մ. Ապոստոլիդիո, Ֆ*իլիպուպոլիսը թուր*ջական տիրապետության շրջանում, էջ 145—146։ Գրքի ամբողջական վերնապիրը տե՞ս վերը, ծանոթ. 19)։

<sup>30</sup> Документи за българска история, Архив на Панден Геров, т. І. София, 1931, с. 9--10: 18-ру ушрр шифререй ширь шерь шерь Милчо Повков, Павликски и павликянството в България, с. 106-107.

Ռուսական դրոշը ռուսական հյուպատոսարանի շենքում պարզվեց նույն 1857 թ. սեպտեմբերի 1-ին։ Այդ մասին Ն. Գերովը գրում է Ն. Դ. Ստուպինին իր սեպտեմբերի 5-ի նամակում։ Հյուպատոսը հայտնում է, որ հանդիսություններին մասնակցում էին քաղաքի Թուրքական զորքերը, մեկ փաշա, ավագներ, ճայեւն իրենց ճոգևորականներով, և, վերջապես, Հրեաների ավագանին։ Դրոշի բարձրացման պահին ճայ քաճանաները հանդեսին պատշաճող աղոթե կարդացին։ Նրանք Ն. Գերովին ասացին, որ «իրավունք ունեն աղոթելու Թագավոր-կայսեր Տամար, իրենց Տայրենիքի [Հայաստանի] օրինական տիրոջ և Տարա-զատ ժողովրդի բարերարի...»։ Ն. Գերովը այս նամակում մի անգամ ևս Տայտնում է, որ ուղղափառներն ու ճայերը «իրենցն են համարում ռուս հյուպատոսին, ի Հակադրություն պավլիկյանների, որոնք իրենցն են Համարում ֆրանսիական և ավստրիական՝ հյուպատոսներին»<sup>81</sup>։ 1858 թ. մարտի 19-ի նամակում Ն. Գերովը գրում է Ն. Դ. Սաուպինին, թե

Ֆիլիպուպոլսի «պավլիկյան կաթոլիկական հկեղեցում» զանգ կախվեց, որն ամեն օր ղողանջում է, ընդ որում, Թուրքական իշխանությունները ոչ մի դիմադրություն չեն ցուցաբերում, «կարծես չեն էլ նկատում գա»։ Հյուպատոսը ավելացնում է, որ «պավլիկյանները, փոքրաԹիվ և արևմտաեվրոպացիներին դավանակից լինելով, թուրբերի կողմից դիտվում են որպես օտարերկրացի և այգ պատձառով նրանց նկատմամբ ավելի զիջող են, քան ուղղափառ-

1858 թ. ապրիլի 30 թվակիր նամակում Ն. Դ. Ստուպինին ռուս Հյուպատոսը տեղեկացնում է, որ թուրջերը խաթթը-Հումայունով խոստացված իրավունքները սահմանափակում են այն տեսակետից, որ 1) եկեղեցի կարելի է կառուցել միայն այն վայրերում, որտեղ նախկինում այդպիսիք եղել են և 2) հկեղեցիների կառուցումը չպետք է Թուրջերին անախորժություններ պատձառի։ Բայց Հակառակ դրան, պավլիկյաններին Թույլատրվում է կաԹոլիկական եկեղեցիներ կառուցել այն վայրերում, որտեղ այդպիսիք նախկինում ամենևին չեն եղել<sup>88</sup>։ Այդ եկեղեցիների կառուցումը, հյուպատոսի ասելով, կնըպաստի ունիայի ուղղությամբ տարվող աշխատանքներին։ Նշենք այստեղ, որ հյուպատոսի նամակներում, երբ խոսքը վերաբերում է կաթոլիկությանը հարած ազգությամբ բուլղարներին, վերջիններս ունիատներ (ունիթոռներ) են կոչվում, բայց կաթոլիկ պավլիկյաննները երբեք ունիատ չեն կոչվում, այլ կա՛մ պավլիկյաններ, կա՛մ կաթոլիկ բուլղարներ։

1859 թ. Հոկտեմբերի 24-ին իշխան Ա. Բ. Լոբանով-Ռոստովսկուն՝ Կոստանդնուպոլսում ռուսական դեսպանորդին գրած նամակում Ն. Գերովը արևմը-տահվրոպական պետությունների՝ Թուրքիայի ամբողջ տարածքում ծավալած կաթոլիկական պրոպագանդի առնչությամբ իր անհանգստությունն է հայտնում. «Կաթոլիկական պրոպագանդր,— գրում է նա,— օրավուր ուժեղանում է Թուրքիայում, օտարերկրացիները շարունակ ջանում են ջնջել այստեղի քրիստոն-յաների Համակրանքը դեպի Ռուսաստանը։ Ֆիլիպուպոլսի կաթոլիկ եպիսկոպոս Անդրել Կազանովան Ավստրիայի վրայով գնաց Հռոմ, ներկայացավ Հոգևոր և աշխարհիկ բարձրաստիճան անձանց, և օժանդակություն, միջոցներ խնդրեց Համայն Բուլղարիայի Համար, Ֆիլիպուպոլսում կաթոլիկական պրոպագանդայի կենտրոն հիմնելու համար։ Սկոպիեի և Բիտոլի անգլիական հյուպատոսները այս ամառ շրջեցին հյուսիսային Մակեդոնիտյով և արևմտյան Բուլղարիայով մեկ և բացահայտ կերպով բուլղարներին հասկացնել էին տալիս՝ քանի դեռ չեն դադարել ռուսներին Համակրելուց, նրանց հետ հուլսեր կա-

պելուց, ոչ մի օժանդակություն չեն ստանալու»84։

<sup>31</sup> Документи за българска история, т. I, с. 17-18.

<sup>32</sup> Vacil inhanced, 19 55:

<sup>88</sup> Jacife inhanced, \$2 58:

<sup>84</sup> Նույն տեղում, էջ 100։

Ն. Գերովը Սանկա Պետերբուրգ, Սլավոնական բարեգործական կոմիտեին քարտուղարին հղած 1869 թ. դեկտեմբերի 15-ի իր նամակում տեղեկացնում է դրանից շուրջ քսան տարի առաշ Ֆիլիպուպոլսում հիմնված կաթոլիկական հոգևոր առաքելության մասին։ Այն բաղկացած էր եպիսկոպոսից և մի քանի քահանաներից, որ ներկայացնում էին պավլիկյանների (կաթոլիկ բուլղարների) հոգևորականությունը։ Տեղական պավլիկյաններից քահանաները երկուսն Լին, Հռոմում՝ «Propaganda fide»-ի հաշվին կրթություն ստացած, մնացածները Հռոմից ուղարկված իտալացիներ էին, որոնք նյութական օժանդակություն էին

ստանում նաև Ֆրանսիայից։

Ն. Գերովի 1862 թ. ապրիլի 18-ի՝ իշխան Ա. Բ. Լոբանով-Ռոստովսկուն կրած նամակից պարզվում է, որ Ֆիլիպուպոլսի ոչ բոլոր պավլիկյաններն էին հարել կաթոլիկության, նրանցից ոմանք դեռ XIX դ. սկզբում շարունակում էին դավանել իրենց պապերի հավատքը։ «Ֆիլիպուպոլսում ունիատներ չկան,— գրում է հյուպատոսը,— «Courrier d' Orient» թերթի թղթակիցը իզուր է պավլիկյաններին ունիատ համարում։ Պավլիկյանները,— շարունակում է նա,— անհիշելի ժամանակներից օտար, անժանոթ հավատք էին դավանում, նրանք կարող էին ուղղափառ (պրավոսլավ) դառնալ, բայց հույն հոգևորականությունը այդ ուղղությամբ ոչինչ չարեց, և ահա, սրանից քառասուն տարի առաջ, ավստրիական կառավարության կարգադրությամբ այնտեղ նրանց համար Հռոմից ուղարկվեցին քահանաներ, որոնք նրանց կաթոլիկ դարձրին...։ Այդպիսի պավլիկյաններ կամ կաթոլիկ բուլղարներ կան միայն Ֆիլիպուպոլսի (մինչև 7.000 հոգի) և Սվիշտովի գավառներում, ապա նաև Վալախիայում, բայց մինչև օրս չունենք և ոչ մի փաստ, որ որևէ ուղղափառ բուլղար հարած լինի նրանց»86։

Ն. Գերովը նույն պատկերն է նկարագրում և Սլավոնական բարեգործական կոմիտեին 1869 թ. դեկտեմբերի 15-ին ուղարկած նամակում, ցույց տալով, որ «կաթոլիկական հոգևոր միսիան հիմնադրվել է Ֆիլիպուպոլսում շուրջ քառասուն տարի առաջ, սակայն մինչև օրս չի եղել մի դեպք, որ որևէ ուղղափառ (պրավոսլավ) կաթոլիկություն ընդունի<sup>87</sup>։ Դա ի միջի այլոց այն պատհառով, որ անհայտ ծագումով պավլիկյանները իրենցից ներկայացնում են բընաչկության տականջները և հասարակական աստիճանակարգում դեռ այժմ էլ գտնվում են բոլորից ցածր, որով պավլիկյան դառնալ՝ նշանակում է նվաս-

រាយប្រា<sup>88</sup>៖

«Propaganda fide»-ն շարունակում էր իր հոգեորսական ակտիվ գործունեությունը։ Ն. Գերովը 1864 թ. հունվարի 13-ին գրում է իշխան Ն. Պ. Իգնատևին, որ պրոպագանդան Ֆիլիպուպոլսում ֆրանսիացի Գալաբարի ղեկավարությամբ արդեն բացել է արական ուսումնարան, որտեղ, ըստ ծրագրի, բուլղարներ պիտի ուսանեին, ավելացնելով, որ ուսումնարանը փոխարինել է նախկինում պավլիկյանների (կաթոլիկ բուլղարների) դպրոցին։ Բայց ջանի որ բուլղարները տվյալ պահին չեն մասնակցում դասերին, Ֆրանսիայից ժամանած ուսուցիչները սկսեցին ֆրանսերեն լեզու դասավանդել բուլղարերեն կարդալ իմացող պավլիկյան երեխաներին, չմոռանալով մի անգամ ևս ընդգծել, որ պավլիկյանները մինչև օրս բնակչության ցածր խավերից վեր չբարձրացան»,

<sup>35</sup> Կազմակերպվել էր 1858 թ. այն կյանքի կոչողը հարավային սլավոնների ջրջանում լատինա-ճիղվիտական և քաղաքական պրոպագանդը տարածելու, սլավոնների շրջանում Ռուսաստանի ազդեցությունը չեզոքացնելու նպատակ հետապնդող Արևմտյան նվրոպայում առաջացած ընկերություններն էին։

<sup>38</sup> bacju mbqacd, 52 281:

<sup>87</sup> Այսինքն՝ պավլիկյան դառնա։

зв Документи за българска история, т. I, с. 512.

<sup>39</sup> hnijb mbanid, 52 339:

Ֆրանսիական պրոպոդանդը 1866-ի վերջին Ֆիլիպուպոլսում արդեն բացում է և իգական ուսումնարան։ Ե՛վ արական, և՛ իգական ուսումնարանների
ջենջերը կառուցվեցին ջաղաքի «պավլիկյան Թաղամասում»<sup>40</sup>։ Ուշագրավն այն
է, որ այդպես ստորացած վիճակում գտնվող պավլիկյանները այլևս չէին ուղում
կրել բուլղարական հասարակության շրջանում կշտամբական դարձած ինջնանվանումը։ Ըստ Գերովի 1869 թ. ապրիլի 2-ի՝ իգնատևին գրած նամակի, «անհիջելի ժամտնակներից Ֆիլիպուպոլսի սանջակում ապրող պավլիկյանները դիմեցին տեղական (թուրջական) իշխանություններին՝ խնդրանջով, որ պետական փաստաթղթերում պավլիկյան անունը այսուհետև փոխարինվի «կաթոլիկ
բուլղարներ» անվամբ, ջանգի... պավլիկյան անունը դարձել էր նախատական»<sup>41</sup>։

Այսպիսով, VII—XII գդ. Բյուզանդիայի համար սարսափաղզու պավլիկյանները, որոնք անգլիացի նշանավոր բյուզանղադետ Է. Գիբրոնի ասելով «սասանեցին Արևելքը և լուսավորեցին Արևմուտքը», XIX դ. վերջում այնպիսի Թրշվառ վիձակում հայտնվեցին, որ ուղում էին հրաժարվել իրենց մականունից

անգամ։

Պավլիկյանների դիմումը արվել էր մութթաշերիֆ (սանջակի կառավարիչ) Աթա բեյին, քաղաքական տեսակետից հեռատես մի անձնավորության, որ Ն. Գերովի հետ սերտ հարաբերություններ էր հաստատել։ Նա Ն. Գերովին ասում էր, թե հեռավոր, արևմտյան պետությունների հետ Թուրքիայի հաստատած բարեկամությունը ոչ մի օգուտ չի տալու, թուրքերի համար նախընտրելի է ջանալ մոտենալ ռուսներին։ Ջրույցներից մեկի ժամանակ, երբ խոսք բացվեց պավիկյանների մասին, որոնց պաշտպանությամբ հանդես էր գալիս Ֆիլիսյուպոլսի ֆրանսիացի փոխհյուպատոսը, կարծես Ֆրանսիայի հպատակները լինեին, Աթարեյը Ն. Գերովին վստահեցրեց, թե իրենց այսուհետև բուլղար-կաթոլիկ անվահելու մասին խնդրանքը ինքը վերադաս մարմիններին այնպես պիտի ներկահացնի, որ մերժվի։ Այդպես էլ եղավ։ Դա բոլորի համար միանգամայն անսպասսելի էր, քանզի թուրքական կառավարությունը կաթոլիկների հանդեպ միշտ էլ

ընդառաջող էր42։

Բացի Ն. Գերովից, Բուլղարիայի պավլիկյանների մասին վկայում է և Բուլղարիայի Ռուսչուկ (Ռուսե) քաղաքի ռուսական Հյուպատոս Մոշինը։ Նա 1875 թ. փետրվարի 25-ին Ն. Գերովին Հղած իր գաղտնի նամակում դրում է դեռևս «Relazione»-ում հիշվող Նիկոպոլսի սանջակի Բելինա գյուղի պավ-լիկյանները մասին։ «Ինձ վստահված գավառի Բելինա վայրում բնակվող պավ-լիկյանները երկրորդ անգամ վռնդեցին կաթոլիկ քահանաներին՝ նրանց անտաւնելի անրարդյականության համար և որոշեցին մեկընդմիշտ վերջ տալ Հոոմից իրենց ուղարկվող օտարազգի նման հովիվներին, ուզում են ունենալ բուլղար ունիթոռ քահանաներ, որոնք պատարագը կմատուցեն պավլիկյաններին հասկանալի լեզվով։ Մի քանի ամիս առաջ նրանք նույն ոգով դիմեցին մեծ վեզիրին, բայց իրենց դիմումը մինչև օրս մնաց անպատասխան։ Երկրորդ անդամ իտակացի հայրերին վռնդելուց հետո, պավլիկյանները նման խնդրանքով դիմեցին այստեղի վալիին, որը հավանություն ավեց նրանց ցանկության, իր հովանավորությունը խոստացավ, բայց իրենց ուզած քահանաների գտնելու հարցր դրեց իրենց վրա»48։

դրեց իրենց վրա»<sup>48</sup>, Մոշինը Ն. Գերովին փոխանցում է Բելինա գյուղի պավլիկյանների խընղրանքը, որպեսզի իրեն՝ Գերովին վստահված Ֆիլիպուպոլսի գավառում նա իրենց համար որոնի-գտնի ազգությամբ բուլղար ունիթոռ քահանա։ Մոշինը ավելացնում է. «Բելինան (Relazione-ում՝ Բելիանի), ինչպես Ձեղ հայտնի է,

<sup>40</sup> Նույն տեղում, էջ 512։

<sup>41</sup> Uncju mbanul, to 488:

<sup>42</sup> Uniju inbanil, 52 488-489:

<sup>48</sup> Документи за българска история т. П. Архив на Найден Геров, София, 1932, с. 106—107.

շատ մեծ գյուղ է, և պավլիկյանները քահանաներին շատ լավ են վարձատ-

nnLd >44;

՝ Վերջապես, Բուլղարիայի խնդրո առկա ժամանակաշրջանի պավլիկյանների մասին վկայում են և Թուրքական աղբյուրները։ Պահպանվել է 1866 թ. հունիս-հուլիս թվակիր՝ Ադրիանուպոլսի վալիին ուղղված սուլթանական իրաղե, որի համաձայն Դիմոտիշկա կաղայի Բուկարղան գյուղի «կաթոլիկ բուլղարենիին» (պավլիկյաններին) թուլլատրվում է հիշյալ գյուղում 20 արշին երկարությամբ, 15 արշին լայնությամբ և 10 արշին բարձրությամբ նոր եկեղեցի կառուցել<sup>45</sup>։

Այսօր, հարկավ, Բուլղարիայում պավլիկյաններ գոյություն չունեն, նըրանք վերջնականապես բուլղարացած են։ Հակառակ իրենց ձուլմանը, պատմության մեջ հավանաբար միակ դեպքն է, որ մի աղանդի ներկայացուցիչները 1300 տարուց ավելի գոյատևեն, շարունակեն կրել դեռ VII դ. կեսերից ըսկիզբ առնող իրենց անվանումը, հուշը թողնելով Բուլղարիայի՝ իրենց անունը

կրող բազմաթիվ տեղանուններում։

# АНОНИМ XVII В. ВАТИКАНСКОЙ АПОСТОЛЬСКОЙ БИБЛИОТЕКИ И КОНСУЛ РОССИЙСКОЙ ИМПЕРИИ В ФИЛИППОПОЛЕ Н. ГЕРОВ ОБ АРМЯНАХ И ПАВЛИКИАНАХ БОЛГАРИИ

#### Р. М. БАРТИКЯН

#### Резюме

«Описание Болгарии» Анонима, написанное, вероятно, по поручению Propaganda Fide. имело целью представить центры болгарских католиков и прозелитическую деятельность Ватикана в Болгарии. Автор довольно подробно пишет также и об армянах и павликианах, упоминает о городах и селах, численности населения и их занятиях.

Большую ценность представляют донесения в Санкт-Петербург русского консула в Филиппополе Н. Герова, в которых подробно говорится и об армянах и павликианах Болгарии в XIX в., их политической

ориентации.

<sup>44</sup> beigh inbancil, \$2 107:

<sup>45</sup> Документи за българска история т. IV. Документи из турските държавни архиви, София, 1942, с. 5.

## ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՌ ՄԻՆԻՍՏՐՆԵՐԻ ՍՈՎԵՏԻՆ ԿԻՑ ՊԵՏԱԿԱՆ ՁԵՌԱԳՐԱՏՈՒՆ (ՄԱՏԵՆԱԳԱՐԱՆ)

# **ԲԱՆԲԵՐ ՄԱՏԵՆԱԴԱՐԱՆԻ**

**ԵՐԵՎԱՆ** 

N: 4

1958

## ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

## ՆՈՐ ՆՅՈՒԹԵՐ ԿԻԼԻԿԻԱՅԻ ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՊԵՏՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ԲՅՈՒՋԱՆԴԻԱՅԻ ՓՈԽՀԱՐԱԲԵՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

1

Հույն դիանական Պապադոպուլո-Կերամեսը 1884 թվականին հրատարակեց բյուղանդական կայսր Իսահակ Անդելոսի մի նամակը ուղղված Կիլիկիայի կաթողիկոսին\(\frac{1}{2}\) Ինչպես պարզվում է նամակից, դա Հայոց կաթողիկոսի կայսեր ուղղած նամակի պատասխանն է։ Պատասխանն անթվակիր է, ինչպես և հասցեատերը չի հիշված։ Հրատարակիչը ելնելով նրա մեջ հիշատակված Հայոց կաթողիկոսի բյուղանդական կայսեր ուղղած շնորհավորանըներից, նրա կայսր դառնալու առթիվ, ենթադրում է, որ պատասխան նամակը գրված է Իսահակ Անդելոսի թագավորության հենց սկղբին\(\frac{1185}{1185}) - 1186 թվականներին։ Հետևաբար այդ պատասխան նամակը ուղղված է Հայոց Գրիդոր Գ Տղա կաթողիկոսին (1173—1193)։

Նամակը վերաբերում է հայ և հույն եկեղեցիների միության հարցին, մի հարց, որ շատ էր հուղել Գրիգոր Դ-ի նախորդ Ներսես Շնորհալուն (1166—1173), ինչպես և բյուղանդական կայսր Մանվել Կոմնինոսին (1143—1180)։ «Թուղթ Ընդհանրականի» մեջ մենջ կարդում ենջ.—«Մեծ արջայն հուոմոց (Մանվել Կոմնինոսը—Հ. Բ.) ի սկիզբն աւուրց աթոռակալութեան մերոյ առաբելական աթոռոյս առաջեաց առ մեզ արս պատուաւորս հանդերձ արջունական նամակօջ, միանդամ և երկիցս և երիցս յաղագս սիրոյ և միաւորութեան եկեղեցւոյ ըստ նախնեացն ժամանակի, և բառնալոյ զեկամուտ պատհառս երկպառակութեան ի միջոյ երկաջանչ իւրոց ազգաց»²։

Ինչպես Հայանի է, Գրիգոր Գ Տղա կախողիկոսը Ներսես Շնորհալու մահից հետո շարունակեց բանակցությունները Մանվել կայսեր հետ, ինչպես և պատրիարը Միջայելի, որոնց ուղարկել է մի ջանի նամակներ<sup>3</sup>։

Առաջին հայացքից հայ և հույն հկեղեցիների միության հարցը զուտ կրոնական հարց է և քաղաքական պատմության տեսակետից հետաքրքրություն չի ներկայացնում։ Բայց իրականության մեջ այդպես չէ։ Միջին դարերում հայ ժողովուրդը դավանաբանական տեսակետից անջատվելով հույն եկեղեցուց դրանով ոչ միայն ուղում էր պաշտպանել հայ եկեղեցու ինքնուրույնությունը

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> 10 ἐν Κωνσταντινουπόλει 'Ελληνικός Φιλολογικός Σύλλογος, 'Ανέκδοτα ἐλληνικά συγγραμμάτια ἔγγραφά τε καὶ ἄλλα κείμενα κατ ἐκλογήν συλλεγέντα ἐκ τῶν ἐν τῆ "Μαυρογορδατείφ Βιβλιοθήκη\* ἀναγραφομένων χειρογράφων καὶ νῦν πρῶτον ἐκδιδόμενα ὑπὸ Παπαδοπούλου τοῦ Κεραμέως, 'Εν Κωνσταντινουπόλει, 1884, σελ. 59—63.

<sup>2</sup> Ներսիսի Շարբալույ Թուդթ Քաղջանրական, Էջժիածին, 1865, էջ 291:

<sup>3</sup> bach integral, 1,9 229-280:

Հույն հկեղեցուց, այլ մասնավորապես իր քաղաքական ինքնուրույնությունը, որը շարունակ ստնձգությունների էր ենթարկվում Բյուզանդիայի կողմից։ 12-րդ և 14-րդ դարերում էլ, երբ հայ-հույն դավանաբանական հարցերը՝ օրակարդի նյութ են դառնում, դրա դրդապատճառները նույնպես զուտ կրոնական չէին, այլ մասնավորապես քաղաքական է Կիլիկիայի հայկական պետությունը շրըջապատված էր իշնամի հարևաններով, որոնը չէին դադարում նրան նեղելուց։ Այդպիսի պայմաններում Կիլիկիայի հայկական պետության համար առաջնա-Տերթ խնդիր էր բարելավել հարաբերությունները Բյուղանդիայի հետ, որպեսզի դոնն հյուսիսում դաշնակից ունենա ընդդեմ ընդհանուր Թշնամի Իկոնիայի սուլքանության ինչպես և Անտիոբի խաչակիրների։ Մոտավորապես նույնպիսի դրության մեջ էր և Բյուզանդիան։ Նրա համար էլ ցանկալի էր, որպեսզի Իկոնիայի սուլթանության, ինչպես և խաչակիրների թիկունքում ունենա դաշնակից ուժ ի դեմս հայկական պետության։ Հայաստանի և Բյուզանդիայի փոխհարարհրությունների բարելավման համար առաջին ջայլը դա եկեղեցիների մերձեցումն էր, դավանաբանական հարցերում եղած վիճելի կետերի վերացումը։ Գրան էլ դիմեցին երկու պետությունները։ Սակայն Բյուզանդիան ուներ հեռուները դնացող ճպատակներ։ Նա եկեղեցական միության հարցի տակ տեսնում էր նաև Կիլիկյան Հայաստանի քաղաքական ենքհարկումը իրեն։ Ճիշտ է, ԻսաՏակ Անդելոսի նամակից դա բացահայտ կերպով չի դրսևորվում, այնուամենայնիվ նրա այն խոսքերից, Թե «Տերը այն աստիճան մեծացրեց մեզ, որ ամեն օր ժողովուրդներ և աղգեր է ենքարկվում մեր ոտքերի տակ» և նրանով, որ հույն եկեղեցին նա համարում է մայր, իսկ հայ եկեղեցին էլ որդի, կարելի է տեսնել Բյուզանդիայի իսկական նպատակները «եկեղեցական միության» pagh muly:

Այդ Տանգամանքը Տաղիվ ին վրիպեր Կիլիկյան Հայաստանի քաղաքական ու եկեղեցական գործիչների ուշադրությունից։ Բանակցությունները վերջացան ապարդյուն և Գրիդոր Դ Տղան չդնաց Բյուղանդիա, ինչպես որ նա խոստա-

ցել էր իր ճամակներում Իսահակ Անդելոս կայսեր։

Մեղ հայտնի չէր, որ Գրիդոր Դ-ը Մանվել կայսեր մահից հետո ջարունակել է բանակցությունները Իսահակ Բ Անդելոսի հետ։ Վերջինիս պատասիան նամակից պարզվում է, որ Գրիդոր Դ կաթողիկոսը նամակ է դրել Իսահակ կայսեր եկեղեցիների միության հարցով, սակայն այդ նամակը հայ մատենադրության մեջ արձանադրված է միայն այն փաստը, որ Իսահակ Բ Անդելոսը հալածանք է սկսել հայադավաների դեմ, ստիպելով նրանց դառնալ քաղկեղոնական, այսինքն կատարում էր առաջին քայլը հույների հետ նրանց ձուլման։ Դրա դեմ բողոքել է կաթողնկոս Գրիդորը։ Վարդան Արևելցին դրում է, որ հայոց 635 թվականին, այսինքն 1186 թվականին «ի վերայ 3ունաց թաղաւորեաց Փիսիկն, որ և Սահակ և լարոյց հալածանս և չարչարանս ի վերայ հայադաւան աղդաց, դի դարձցին յաղանդ նոցա։ Վասն որոյ դրէ առ նա աղերսանս պատրիարդն Գրիդոր եղբորորդի տետան ներսեսի և Գրիդորի կաթողիկոսացն Հայոց, խաղաղանալ ընդ ժողովրդդանն Աստուծոյ։ Եւ ոչ լուաւ նմա, այլ դյոլովս դարձոյց ի կրօն իւր և դայլ լալածանս արար»²։

<sup>1</sup> Sh'и Г. Микаелян, История Киликийского армянского государства, Ереван. 1952, стр. 136—137.

<sup>2 «</sup>Հառաբումն Պատմութնան Վարդանայ վարդապետի», Վենետիկ, 1862, էջ 133:

Այս փաստից ելնելով հայ եկեղեցու պատմության դիտակ Մ. Օրմանյանը գրում է, որ Մանվել կայսեր մահից հետո, որ տեղի է ունեցել 1180 թվականին, «հույներու հետ միութենական բանակցությունները վերջնականապես փակվեցան։ Ալեքսիոս Մանուկ (1180—1183) և Անդրոնիկոս Բոնակալ (1183— 1185) կայսրերը կարող իսկ չէին այսպիսի խնդիրներով զրաղիլ, Իսանակ Անգեղոսն ալ 1185-ին գանակալելով, բոլուովին տաւբեւ ուղղություն բռնեց, ոչ ևս բանակցելով և նամաձայնելով, այլ բռնությամբ և ուժգնությամբ նայեւթ

քաղկեղոնականության նպատակեցնելով»<sup>լ</sup>։

Սակայն իրականությունն այլ է։ Իսահակ Անգելոսի այս պատասխան նամակը, որը վրիպել է ինչպես հայ ժողովրդի, այնպես էլ հայոց եկեղեցու պատմության մասնադետների ուշադրությունից, շատ պարզ ու հստակ վկայում է, որ հայ և հույն եկեղեցիների միության խնդիրը ուժի մեջ էր նաև Իսահակ Անդելոսի ժամանակ։ Այդ նամակը հաստատում է Վարդան Արևելցու վկայությունները այդ կայսեր կողմից հայերի դեմ սանձաղերծված հալածանքների մասին, ինչպես և Գրիգոր Դ. կաթողիկոսի բողոքը այդ առթիվ։ Բայց ինչքան էլ այդ կայսրը Հգնում է ցույց տալ, որ Ֆիլիպպուպոլիս քաղաքի հայ բնակյությունը սեփական ցանկությամբ ու կամավոր է դիմում բաղկեղոնականությանը, իրականում այդպիսի բան չի եղել։ Այդ նամակի գրվելուց շատ չէր անցել, ընդամենը 3-4 տարի, երբ սկսվեց խաչակիրների երրորդ արշավանքը։ Բլուդանդիան Թշնամաբար էր վերաբերում այդ արշավանջին։ Խաչակիրների զորամասերից մեկը Փրեդերիկ Շիկամորուսի գլխավորությամբ մանում է Թրակիայի Ֆիլիպպուպոլիս բաղաբը։ Եվ ի՞նչ է տեսնում գերմանական կայսրը Ֆիլիպպուպոլսում։ Խոսբը տանք դեպքերին ժամանակակից պատմիչ Նիկետաս Խոնիատեսին. «Մանելով Ֆիլիպպուպոլիս, — ասում է Նիկետասը, — (Փրեդերիկ Շիկամորուսը) դատարկված գտավ այն բնակչության մեծ մասից և երևելիներից։ ԵԹև որևէ մեկն էլ մնացել էր, նա աղջատ հայ էր։ Բոլորից միայն նրանջ գերմանացիների արշավանքը համարում էին բարեկամների ներկայություն»²։

Բյուզանդական պատմիչը հայհրի այդ վերաբերմունքը աշխատում է բացատրել հայերի և արշավող դերմանացիների միջև իրեն կարծիքով դոյություն ունեցող ինչ որ դավանաբանական մոտիկությամբ և ոչ իրական պատհառներով, այն է բյուղանդական իշխանությունների կողմից իրենց կրած հայաժանք-

ներից Հայերի ազատվելու ցանկությամբ։

Այդ ժամանակվա միջազդային շարարհրություններից նշենք մի հետաքըըքրրական փաստ, որին մենք հանդիպում ենք Իսահակ Անդելոսի նամակի մեջ։ Այնտեղ հիշատակվում է, որ Հայոց կաթողիկոսի ուղարկած երկու նամակից մեկը դրված էր արարերեն։ Հույն հասցետտիրոջը հայերի կողմից դրված նամակը արարերեն (և ոչ հունարեն) լինելը ըստինքյան մեծ հետաքրքրություն է ներկայացնում։

Սաորև թարգմանարար տալիս ենք Իսահակ Բ Անդելոս կայսեր Հայոց Գրիդոր Դ Տղա կաթողիկոսին ուղղած պատասխան նամակը, ղանց առնելով

զուտ դավանաբանական հարցերին վերաբերող մասերը։

<sup>2</sup> Nicetae Choniatae, Historiae, Bonnae, 1835, p. 527.

<sup>1</sup> Մ. 0 թ մ ա և յ ա և, Ազգապատում, կոնստանդնուպոլիս, 1912, հատ. 1, սյուն. 1482, (ընդդծումները մերն են—Հ. Բ.)։ Նույն կարծիրին է նաև Գ. Միրայելյանը. տե՛ս նույն տեղում, էջ 138։

«Գիբ շաբադբված պբոտասեկբետ տեբ Նիկետաս Վալանիտեսի կողմից, ուղաբկված Հայոց կաթողիկոսին տեբ Իսանակ Անգելոս կայսեբ կողմից։

ԻսաՏակ ի Քրիստոս Աստված Տավատարիմ Թագավոր, աստվածապսակյալ, արքա Տզոր, միշտ օգոստոս, ինքնակալ Տոռոմոց Անգելոս, Հայոց պատ-

վական կաթողիկոսին, նրա շնորհբը և բարի կամբը։

...Դու ուղարկեցիր թադավորությանս երկու նամակ, մեկը գրված քո՝ հայերեն լեզվով, իսկ մյուսը արաբերեն։ Այդ երկու նամակով մի բան հայտնեցիր, որ վառվում է թո սիրաը մեզ հետ միանալու սիրով, որի համար այնքան ուրախացել ես։ Քո սիրո, խաղաղասիրության և միաբանության մասին վկայում է նախ և առաջ այն, որ դու քո վրա վերցնում ես այնքան ճանապարհ կտրելով մեղ մոտ գալու Հոդնությունը, ավետելով խաղաղություն և բանակցությունների մեջ մանել մեզ Տետ, խոսակցել մեզ Տետ և այստեղ մասամբ հանդստանալուց Տետո վերադառնալ...։ Դեռ ավելին։ Դու գրել էիր նաև, որ եթե նույնիսկ կարող է ճանապարհին հոգնությունից վախճանվես, այդ դեպքում ևս չես վարանի կյանթից զրկվելու գնով բեզ ենթակա ժողովրդին փրկել և նրան մեզ հետ միացնել, որպես բարի հովիվ...։ Մաղթում եմ հաջողվի գո նախաձեռնությունը և Հանապարհվես անմիջապես, առաջնորդվելով աստուծո կողմից և երկուսս միասին վերացնենը մեր և ձեր միջև գոյություն ունեցող վիհը, և մի մաջով և մեկ լեզվով խոստովանենք աստծուն... որ այլևս մենք չենք տրոհում մի Տովվի Տոտը, և որ այլևս երկու ժողովուրդ չենք, այլ մեկը և ընտրյալը, ...մենք այժմ կազմում ենք մեկ ոգի, մեկ հոգի, մեկ բան ենք ճանաչում, սրտով հավատում և շրβներով հայտարարում փրկության համար՝ արդարությունը, որը և ուսուցանում ենք ուրիշներին։ Իսկ եԹե ուրախ է պատվականուԹյունդ Թագավորությանս մասին ավետիսներով (նա ուրախ է ի հարկե, ինչպես նա այդ մասին գրեց և Թագավորությունս համոզվեց դրանում...) անհամեմատ շատ է ուրախանալու նա լինելով մեզ մոտ, երբ այն, ինչ լսել է տեսնի իր աչքերով։ Երկու կողմերի համար էլ ուրախությունը կատարյալ կլինի, եթե վերացվի ամեն մի գայթակղություն...։ Թադավորությունս իր տոնախմբության ժամանակ դոչում է այն, ինչ Դավիβն ասեց, թե «Չնայած իմ եղբայրները շատ են և բարի, րայց տերը Հաձոյացավ ոչ Թե նրանց, այլ ինձ՝ կրտսերիս։ Եվ դուրս գալով հանդիպելու համար բռնակալի արյունարբու պաշտպանին, որը դալիս էր գոռողաբար և հարվածելով նրան մահացու հարվածով, վերացրեցի բռնակալության ամոթը Իսրայելի որդիների վրայից»<sup>լ</sup>։ Դեռ ավելին։ Տերը այն աստիճան մեծացրեց մեզ, որ ամեն օր ժողովուրդներ և ազգեր է ենթարկում մեր ոտբերի ւռակ։ ...Երկրի վրա մեր դեմ պատրաստվում էր գիր դատապարտության, իսկ վերևում (երկնքում) հանվում էր որոշում բարձրացման։ Այստեղ մեր դեմ կոփվում էր հրկան, մեկը այքերը հանելու, իսկ մյուսը՝ ձեռքերի և ոտքերի օղակների համար և բանտ, նման անլույս տարտարոսի, դրանից էլ վատ։ Իսկ ասարծուց թագ թագավորական և ինջնակալական պայծառափայլություն, աղջատության և բանաի կապանընհրի մեջ կապյայների ազատագրում, առաջնորդում դեպի պատրաստի լիություն, դեպի առատ լույսը, և ուրիչ շատերը, որոնք իմ մեջ են կուտակված տիրոջ կողմից մեր աղոթըներով։ Արյան և նենդության այն մարդիկը այն չափով որ չափում էին, նրանով էլ հատուցում՝ ստացան, արվեց նրանց փոխհատուցում Քրիստոսի արդար կշռաջարերով, իսկ մենք

ւ Նաժակի հեզինակը աժենայն հավանականությամբ ակնարկում է իր նախորդի՝ Անդրոնիկոս Ս, Կոմնինոսի սպանությունը և իր գահ բարձրանալը։

փրկվեցինը և ուրիշներին պատմում ենը մեզ հետ կատարված հրաշալի անցջերը<sup>լ</sup>։

...Դու տես, Թե ինչպիսին է օգուտը քո ճանապարհորդությունից դեպի մեզ։
ԵԹե առաքելական ասացվածքն ասում է Թե փոքրը մեծից է օրհնվում, ապա
եԹե ոչ ուրիչը, համենայն դեպս դու կգնահատես եկեղեցիների մոր՝ նոր
Սիոնի օրհնությունը նրան արժանանալու դեպքում, վերադառնալով մոր մոտ
այնքան երկար ժամանակից հետո, որը վաղուց ցանականում էր քո վերադարձը...։ Նա հրճվելու է քո ուրախությամը, որ այլևս օտարացած չես, այլ նրա
հարադատ որդին ես, նրանից հոգեպես ծնված։

...Միարանությունը գլուխ բերելու համար թագավորությունս կարծում է Bh լատ ճիդեր չեն պահանջվի և դժվարությունների չենը հանդիպի, այլ դա շատ դյուրին և հեշտ է և ես ամբողջ հոգով ցանկանում եմ այդ։ Սկսենք։ Ինչջան սովորություններ որ կան մեզ մոտ և որոնք հայրերի սուրբ սյունողոսներին կամ սուրբ կանոններին ակնհայտ հակասում են, տեղի ենք տալու և հնարավոր է որ նրանը ուղղենը<sup>2</sup>։ Աստծո շնորհըը այդ արազությամբ կատարողներին։ Որովնետև փոքրերը չնայած փոքր են և դրա նամար արհամարնելի, ղրանը պետը է որ ուղղվեն, որովնետև այդ փոքրից մեծ բաներ են առաջանում։ Թեկուզ մի փոքր քար շարժվելով մի ամբողջ գետ դառիվայր գնա, և մի խին հանելը պատճառ է դառնում մի ամբողջ շենքի ավերման, մորեին ու մարախը և այլ նման փոթը միջատներ մարդկանց մեծ դժբախտությունների պատճառ են դառնում, իսկ ամենից վատը դա այրուծին է, որ ավերում է բերքը։ ... Դրա համար, համաձայն թագավորությանս վերևում ասածին, պետք է անտեսել անկարևորները կարևորների համար, անհրաժեշտ է մի բիշ զիջել, որպեսզի մեծ գործը գլուխ գա։ ...Պատվականությունը դրեց նաև, որ Ֆիլիպպուպոլսի շրջանում ապրող հայերին իրենց կամջին հակառակ այնտեղի հպիսկոպոսը թագավորությանս հրամանին համաձայն հավատափոխ է անում։ Բայց դա այդպես չէ, այդ մասին պատվականությանը իրականությունը չի հաղորդվել։ Ճիշտ է, ասված է, որ «արթայութիւն երկնից բռնադատի» (Մատթ. ԺԱ, 12), սակայն պետը չէ, որ մանենը այնտեղ (արջայություն) ուրիչների բռնությամբ առաջնորդվելով դեպի նա, այլ անհրաժեշտ է, որ բոլորովին կամավոր կերպով ստիպեն իրենց և անցնեն այդ նեղ (ճամրից)։ Քո պատվականությունը չկարծև, որ ըռնությամբ ենք նրանց բերում մեր կողմը։ Եթե մեր քարոզչությունը նրանց ձգում է և համոզում և կամ նրանք սեփական ձգամամբ անցնում են մեր կողմը, ապա մեզ չի կարելի մեղադրել բռնության մեջ, այլ պետք է որ նրանց գովել, ովջեր նախընտրում են ավելի լավը և ամենից առաջ պետք է որ երախտագիտություն հայտնենը նրանց ձգողին...։ Այսպիսի գործերում մարդկային թոնության համար տեղ չկա։ Բայց ինչպե՞ս ես դու անվանում մեր դավանությունը այլ, որին բռնի դարձնում հնը մեզ մոտ ապրող հայերին, հրը մեր

2 Համեմատի՛ր Մանվել կայսեր առաջին նամակի հետ, ուղղված Հայոց կաթողիկոս Ներսես Շնորհալուն. «Ձի թե գտանիցի առանդութիւն ինչ ի ժիջի մերում արտաքոյ աստուածագիր կանոնաց՝ բարձցութ յերկոցունց կողմանց» (Ներսեսի Շնորհալույ Թուղթ

Ընդհանրական, Էջժիածին, 1865, էջ 159)։

<sup>1</sup> իսանակ Անդելոսը այստեղ ևս նկատի ունի իր դան բարձրանալու ժաժանակաշրջանի դեպքերը։ Իր նախորդը ուղում էր Իսանակին ձերբակալել, բանտարկել և սպանել։ Սակայն դեպքերն այնպես ընթացան, որ, ընդնակառակը, սպանվեց Անդրոնիկոսը, իսկ Իսանակ Անդելոսը դան բարձրացավ։ Ցե՛ս Nicetae Choniatae, Historiae, Bonnae 1835, p. 444 և նաջորդ։

հավատքը ինչպես որ դու ես վկայում, նույնն է...։ Դրա համար, որպեսզի դայքակղության ամեն մի պատճառ վերացվի, քո պատվականությունը թող շտապ
կարդով դա մեղ մոտ քեղ ենթակա ընտրյալ մարդկանց հետ միասին, որպեսզի
այդ բարի դործը հանկարծ անավարտ չմնա մահվան կամ որևէ այլ արդելքի
պատճառով և երկուսով էլ դրկվենք այդ դործի վարձից։ Թադավորությունս
պատվականությանդ ճանապարհը մաքրել է ամեն մի խոչընդոտից և հայտնել է
աղնվադույն սուլքաններին թե՛ Իկոնիայի, և թե՛ Եգիպտոսի, որպեսզի քեղ
βակա երկիրը անվնաս պահպանվի և դուդյուրությամբ անցնես քո մարդկանց
հետ. միասին, ճանապարհվելով դեպի իմ թադավորությունը։ Այդ բանի համարիմ ներկա վեստիարիտես Կոնստանդին Ամասիացուն ուղարկեցի քո պատվականությանը, կարդավորությունը...»։

2

Իսահակ Անդելոսի պատասխանի շեշտը, չնայած իր զուտ բյուղանդական ճոռոմաբանություններին, ինչ խոսը որ զուսպ է։ Կայսրը պատրաստ է զիջումների դիմել, ինչպես ինչն է ասում, փոքր գիջումների, բաժանվածությունը վերացնելու համար։ Եվ դա ղարմանալի չէ, եթե նկատի առնենջ, որ Բյուղանդիան տվյալ ժամանակաշրջանում դանվում էր ծայրահեղ վատ վիճակում, իսկ Կիլիկյան Հայաստանը Լևոն Բ-ի ժամանակ իր հղորության դադաթնակետին էր հասել։ Գրիդոր Դ Տղա կաթողիկոսը ամեն կերպ աշխատում էր Կիլիկյան իշխանությունը վերածել թադավորության և նրա ձգտումը բարելավել հարաբերությունները, բացի սկզբում նշած պատճառներից մի նախապայման էր նաև իր ձեռնարկած դործի հաջողության համար։ Բյուղանդական կայսեր այդ մեղմ շեշտին մենջ չենջ հանդիպում Կոստանդնուպոլիսի պատրիարջ նսայասի (1323—1334) նույնպես դավանաբանական հարցիր շոշափող պատասիան նամակների մեջ, ուղղված Կիլիկիայի Հայոց կաթողիկոսին և թադավորին։

Այդ նամակները նույնպես անթվակիր են, հասցետտերը նույնպես չի հիշված, բայց նրանք առաքված են 1323—1334 թվականների միջև ընկած ժամանակաշրջանում, Եսայասի պատրիարքության տարիներին։ Նամակներից մեկն ուղարկված է Կոստանդին Դ կաթողիկոս Լամբրոնացուն, իսկ մյուսը

Լևոն Ե թագավորին։

Հիշյալ տասնամյակը Կիլիկիայի հայկական պետության համար մղձավանջային էր։ Մեկ կողմից սելջուկ-կարամանները Թիմուրդաշի, մյուս կողմից
մամլուկները սուլթան Մելիթ-Նասիրի գլխավորությամբ անընդհատ արշավանջներ էին կատարում Կիլիկիայի վրա։ Հայկական դորջերը պարտությունից
պարտության էին մատնվում այդ անհավասար պայջարում։ Դիմումները Արևմուտք ոչ մի օգուտ չէին կարող բերել, բացի նրանից, որ նրանք ավելի ես
սրում էին հայերի և նրանց հարևանների փոխհարաբերությունները։ 1323 թվականին Կիլիկիայի հայկական պետության և Մելիջ-Նասիրի միջև կնքված հաշտությունը կայուն չէր և հաճախ խախտվում էր մամլուկների կողմից։ 1330
թվականին երիպտական սուլթանը նորից մի ջանի հարձակումներ է գործում
Կիլիկիայի վրա, ծանրացնելով վերջինիս վիճակը։ Եսայաս պատրիարջի պատասիան նամակի մի նախադասությունից, ըստ որի «արջունի սենեկապետը
(Միջայել Կալլիկրինիտեսը—Հ. Բ.) պիտի դնա նախ .սուլթանի (Մելիջ—Նասիրի—Հ. Բ.) մոտ այն դործի համար, որ անհրաժեշտ դտան ձեր (հայոց կա-

թողիկոսի և թագավորի—Հ. Բ.) կողմից ուղարկված դեսպանները»՝ կարելի է ենքաղրել, որ լատինասեր Հոսանքի պարագլուխ կաթողիկոս Կոստանդին Գ Կեսարացու մահից հետո, որը տեղի ունեցավ 1322 թվականին, նրա հաջորդ Կոստանդին Գ կաթողիկոսը և թագավորը ամենայն հավանականությամբ հուսալթված Արևմուտքից սպասվող օգնությունից, հատուկ դեսպանություն է ուղարկել Բյուղանդիա, մտադիր լինելով բարելավել երկու պետությունների փոխհաբարերությունները։

Եսալաս պատրիարքի պատասիսան նամակներից էլ շատ պարզ երևում է նիլիկյան պետության անելանելի դրությունը, այլապես Հայոց կաթողիկոսը էր գրի բյուղանդական պատրիարքին, որ խոստանում է համամիտ լինել բյուղանդացիների հետ բոլոր հարցերում։ Սակայն Բյուղանդիան անտարբեր էր նիլիկիայի այդ օրահասական վիճակի հանդեպ։ Այլ կերպ չի կարելի բացատրել Եսայասի նամակների այնքան մեծամիտ, վիրավորական, նույնիսկ լկտի շեշտը, որը կարող էր միայն բացասարար անդրադառնալ երկու պետու-Մյունների փոխհարարհրությունների բարելավման վրա<sup>1</sup>։

Եսալասի նամակներից որարզվում է, որ բյուղանդական իշխանությունների Տալածանքները Տայադավանների դեմ, մի բան որ մենք տեսանք դեռևս Իսահակ Անդելոսի ժամանակ, շարունակվում էին նաև մոտ մեկ և կես հարյուրամյակ հետո։

Այս նամակները նույնպես վրիպել են հայագետների ուշադրությունից, չնայած, որջան մեղ հայտնի է, հրատարակվել են երկու անդամ²։

Ստորև Թարդմանարար տալիս ենք այդ երկու պատասխան նամակներ<mark>ի</mark> լրիվ տեքստը։

1. «Ամենահարդելի, ամենապատվավոր և ամենաբարեպաշտ կաթողիկոս Հայոց եկեղեցվու Մեր խոնարհությունը հողու խորքից մաղթում է, որպեսզի թո մեծապատվության և նրան ենթակա ժողովրդի սրտին հասնի խաղաղություն պարգևող աստծո շնորհըը, որպեսզի ավելի ուժդին ու ավելի կատարյալ կերպով ուղեր և դյուխ բերեր միությունը մեզ հետ, ինչպես որ մենք էլ ուղում ենք ալդ, սիրով, մադթանընհրով ու հաչույքով ցանկանում։ Ձեր կողմից ուղարկված դեսպանները ժամանելով բերեցին այստեղ և մեզ հանձնեցին ձեր բաբեպաշտության կողմից ուղարկված նամակները։ Մեր խոնարհությունը այդ առքիվ Հրավիրեց ներկա եղող բարձր Հոդևորականներին և ժողով գումարեց, որին ներկա էր նաև իմ ամենահղոր և սուրը կայսրը (Անդրոնիկոս Բ 1282 -1328 կամ Գ 1328—1341) նրան ենթակա սինկղետոսի և թիկնապաշների Հետ, որը և կարգադրեց ընթերցել այդ գրությունները։ Քոլորին լսելի կերպով ընթերցելուց հետո եշգրիա իմացանը ձեր դարձի մասին, որ մեծ ջերմությամբ և անկեղծ արամադրությամբ ցանկացաք աստուծո մղումով։ Կարիք կա՞ արդյոք ասել, նե այդ առնիվ ինչբան երանությամբ և դոհությամբ լցվեցինք, ինչպիսի հոգեկան հրեվանը ստացանը։ Միայն ասենը, որ Տերը այցելեց իր ժառանգությունը, չթողեց, որ իր սեփական ժողովուրդը, որին նա իր արյունով փրկեց, մնա

<sup>1</sup> U.jq τις τι τη ητιατά δωμοτή δαερά αμοσταμοτή 4. Θωαρημήσηση τητά: St'a Τοτορία του 'ελληνικου Εθνουτ, εκδ. έκτη, 'Αθήναι, τόμ. Ε. μέρ. Α' σελ. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta et diplomata graeca medii aevi sacra et profana collecta ediderunt Franciscus Miklosich et Josephus Müller, vol. I. Acta Patriarchatus Constantinopolitini MCCCXV—MCCCCII, Vindobonae, 1860, p. 158—164; Migne, Patr. graeca, t. 152, col. 1207—1211.

անջատված և բաժանված։ Ինչպես որ նախապես հոր և աստուծո դեպի մեղ տածած կարհկցությամբ նա անմեղ կերպով մարդ դարձավ և քանդեց բաժանող միջնորմը և վերացրեց հին - Թշնամությունը և հաշտեցրեց մեզ աստուծո և հոր նետ, այնպես էլ այժմ կրկին, տեսնելով որ դուբ նասարակաց Թլնամու կողմից ընդունել եք չար սերմեր և ուրիչ բաժանում եք կրել չատ ու չատ տարիներից ի վեր եկեղեցիների ընդհանուր մորից, խղճաց և քավեց և չթողեց որ այդ թշնամին մինչև վերջ ծիծաղի իր ժառանդության կործանման վրա։ Եվ այսպես, նա լինելով մեր Հոգիների իմաստուն բժիշկը և խոհեմորեն անօրինելով մեր (գործերը), շատ լավ տեսավ, Թե հասել է ձեր բուժման ժամանակը, ինչպես նաև Թե ինչ դեղերով է բուժվելու տանջող հիվանդությունը և արմատախիլ է արվելու բույն դրած կիրըը։ Չնայած, նա մինչև այժմ երկայնամտացավ, սակայն երբ տեսավ, որ դուք իսկապես մաադիր եք ընդունելու բուժումը, նա գործեց խուհեմությամբ, և դաղանի կերպով խոսելով ձեր-սրտերի հետ հոդեպարար և փրկիչ (խոսջերով), առաջնորդեց ձեզ որ դիմեք հարադատ մորը՝ տիեզերական եկեղեցուն, թանզի մոր խոսքը մենք ենք մատուցանում բոլոր նրանց, ովքեր ցանկանում են լինել ջրիստոնյաներ և կրել (ջրիստոնյայի) անունը, իհարկե ձեզ ևս, որ իսկապես այդպեսին եր։ Մեզանից են ամբողջ աշխարհով մեկ տարածվում բարեպաշտության որբազան դոդմաները, կարծես մի աղբյուրից նոսում եկեղեցվո կազմի վրա սուրբ հայրերի վարդապետությունները և սուրբ սյուն հողների աստվածաշունչ օրենսդրությունները։ Այժմ աստված հայվեց ձեր սրահրին և հաղիվ այդքան ժամանակից հետո հանաչեցիք ընդհանուր մորը՝ հկեղեցուն, որից այսքան ժամանակե ի վեր բաժանվել էիջ։ Այժմ դուբ արհամար-Snul եր<sup>1</sup>, խորջում եր և բոլորովին դեն եր գցում այն ինչ վատաբար ընդունում էին ձեր հայրերը՝ ի խորտակումն եկեղեցու ուղից գողմաների, պախարակում եր նրանց անմաությունն ու անիմացությունը և բացարձակորեն խոստովանում եր Հշմարտությունը և խնդրում եր ու աղաչում ջերմ եռանդով ու ցանկությամբ ընդունել ձեղ ի փառո ամեն ինչի արարիչ և հոր աստուծո։ Մեզ էլ ի՞նչ էր մնոսք անել բացի բացելուց ձեր առաջ մեր խղճացող սիրտը և ընդունել ձեղ ինչպես որդիների, որոնը Հանաչել են իրենց Հորը, անչափ ուրախանալ և Հայտարարել, որ նրանց, որոնց կարծում էինը մեռած, այժմ տեսնում ենը Թե- ողջ են, նրանց, որոնց համարում էինք կորած դանում ենք նրանց փրկված մեր մաղթանքների համաձայն։ Եթե այն ավետարանական հարսանիքի ժամանակ փողոցներից հրավիրում էին մարդկանց ընթրիջի, լցվելու համար հոգեկան բավարարությամբ, մենք ձեզ, որոնք մի ժամանակ բարեկամ էիք մեզ և եղբայթներ, հաղորդակից էիջ մեր ընդհանուր սեղանին, չե՞նք ընդունի, երբ դուք զգջացել եր, չե՞նք ընդունելու ձեզ, երբ խոստանում եր ուղղվել այն բանից, ինչ ձեր հայրերը անդիտանալով ընդունել էին։ Էլ ի՞նչպես պիտի նմանվենը Քրիստոսին, որ ընդունեց Պետրոսին, որ ջերմորեն և անչափ Հուզված արտասվեց ուրանալուց Տետո, ավազակին համաժառանդընդունեց դրախտում մեկ խոսքի Տամար։ Եթե երկնքում ուրախություն է լինում մի մեղավորի զղջման համար և մի դրամի դանելը անասելի ուրախություն է պատճառում, ինչպես ասում են աստվածային խոսքերը, ապա մենք ձեզ չե՞նք միացնի մեզ, չե՞նք դուրդուրի ձեզ որպես մեր հարազատ յուրայինների, որոնց բաժանումից բզկտվում էինք։ երը դուք՝ ամրողջ ժողովրդով, որ մեծ է ու բազմամարդ և ամենուրեք Հռչակ-

<sup>1</sup> fanugh effened hes:

ված վերադառնում եր դեպի մեզ, խոստանում եր մեզ հետ ամեն ինչում համամիտ լինել և համահավատ։ Գա օրենը չէ, սիրելիներ, բարի, խոնարհ և խաղաղասեր Հոգոււ Այժմ մենք ձեզ առաջ բացում ենք ղղջման դուռը և հրավիրում որպես հարազատ դավակների, որոնք ուղում են մեր կողքը կանգնել և միասին փառավորել երրորդությունը, բայց միայն առողջ դատողությամբ, մաքուր մաբով և անբիծ սրտով։ Ընդունեք միությունը մեց հետ և ինչպես խոսքով, այնպես էլ սրտով խոստովաներ և հայտարարեր դոդմաների Հշմարտությունը, բանի որ դուջ կամավոր կերպով եջ վերադառնում՝ դեպի մեզ, այդ գործին ձեղ դրսից ճնշում չի մղում, ոչ ոք չի ստիպում, այլ միայն աստված, որ ուղում է, որ բոլորը փրկվեն և Հշմարտության դիտության դան։ Անհրաժեշտ է, որ ձեր սերը և՛ ընդունի, և՛ խոստովանի ուղղափառության գոգմաները և ամեն ինչում Տար և նման լինի մեզ։ Ձեր այս՝ աստծուն հաճելի և փրկիչ գործի համար մենք ընտրեցինը և ձեզ ուղարկեցինը տեր Միջայել Կալլիկրինիտեսին!, ամենա-Տարդելի սերաստոսին, իմ ամենաՏղոր և սուրբ կալսեր բարեկամին, որը կառավարում է նրա սուրը թագավորության աստծո կողմից պահվող պալատը, ամենապատվավոր վանական տեր Գարրիելին, այլև այստեղի հայերի մեծահարգո եպիսկոպոսին։ Արբունի սենեկապետը պիտի գնա նախ սուլքանի մոտ, այն գործի համար, որ անհրաժել։ո դտան ձեր կողմից ուղարկված դեսպանները։ Նրա հետ ուղարկվողները պիտի ձեզ բերեն իմ ամենահղոր ու սուրբ կայսեր Տարգո հրամանը, ինչպես և մեր ներկա գրությունը, որոնցից կհասկանար, թե ինչպիսի ուրախությամբ և հոգեկան մեծ սիրով ընդունեցինը ձեր դարձը դեպի լավը և ինչպես ընդունում ենջ բավարարել ձեղ այն ամենով ինչ ձեղանից պակասում է, այդ ձեղ կհաղորդենը այնտեղ ուղևորվողների միջոցով։ Ինչ վերաբերում է այստեղի այն հայերին, որոնը հարեցին մեր սուրբ և տիեղերական եկեղեցուն, Տաստատ իմացեր, որ նրանք այդ կատարեցին ոչ Թե որևէ բռնության կամ ստիպման հետևանքով, ինչպես որ դուք իմացել եք, այլ սեփական կամքով, ոհփական նախաձեռնությամբ և ցանկությամբ։ Հենց մենք երբեր էլ չէինք ընդունի նրանց Հաղորդակցման, եթե նրանք գային ակամա։ Հավատքի և դոդմաների եշգրտության հարցը համողմունքի հարց էև ոչ բռնության։ Ով ուզում է թող նա ձևաևի ինձ, ասում է մեր Տերը և տիրակալը, սուրբ ավետարանների մեջ։ Մենջ ինչպե՞ս կարող էինջ հավատքի հաղորդակից ունենալ նրանց, որոնց գիաննը Բե պարտադրված և վախից են եկել, իսկ սրտում այնպես են մնացել ինչպես որ էին նախապես։ Դուբ այս էլ նկատի ունեցեր, որ հարցը այնպես է ինչպես որ մենը գրում ենը ձեզ և տեղեկացնում։ Ինչ վերաբերում է նրանց կառավարմանն ու անդորրությանը, ապա այժմվանից իսկ մենք այդ սկսելու ենք, ենե դա ձեզ համար ընդունելի է։ Մնում է, որ մեր կողմից այնտեղ ուղարկված մարդկանցից մենը վերջնական տեղեկություն ստանանը ձեր եշմարիտ դարձի մասին, ձեր ուղղման մասին։ Եվ այդպես, ընդունելով ձեզ առանց տատանման և տարակուսանքի, լինենք մի մարմին և մի հոդի ի փառս մեզ ի խաղաղություն կոչած մեր Տիրոջ, աստծու և փրկչի Հիսուսի Քրիստոսի։ Ողջ լեր ի Տեր, սիրելի կաթողիկոս, այր ամենապատիվ»։

<sup>1</sup> Միրայել կալլիկրինիահաին հիշատակում է ժամանակակից պատմիչ Հայհան կանտակուդինոսը իր պատմուβյան մեջ։ Տե՛ս Migne, Patrologia graeca, t. 153, col. 161 ό τοῦ ποιτώνος προπαθήμενος Καλλικρηνίτης. col. 128, ὁ Καλλικρηνίτης Μιγαήλ έπτομίσε.

2. «Կիլիկիայի, Իսավրիայի և ամբողջ Հայաստանի մեծ Թագավոր!, իմ ամենահղոր և սուրբ կայսեր ցանկալի եղբայր։ Մեր խոնարհությունը ամբողջ սրտով աղոթում է և խնդրում աստծուն, որպեսզի նա կայուն պահի ջո թագավորական իշխանությունը, նրան ենթակա ամբողջ ժողովրդին, օժանդակի ձեր րարի ձգտմանն ու ցանկությանը և Հնարավորին չափ ավելի պատրաստակաժ անի ձևզ ձևը այդ գովելի գործին, ավարտման հասցնի ձևը ցանկությունն ու փափագը, որ և մեր ցանկությունն էև որի հաջողության համար աղոթում ենւը։ Քո *Օադավորական իշխանության այստեղ ուղարկված դեսպանից ստացանք բո* գրությունը։ Մեր խոնարհությունը, ինչպես ներկա եղող բարձր հոդևորականները, նրա ընթերցումից իմացանք այն ինչ հայտնում էր և ցանկանում բո թադավորական իշխանությունը այդ հարցի առթիվ, որ մեզ դիմեց Հայոց եկեղեցվո ամենահարգելի և ամենապատվավոր կաթողիկոսը, հաստատելով նաև թո համաձայնությունը այդ հարցում։ Քո թագավորական իշխանությունը իր կողմից ևս խոստանում է պաշտպանել միաբանության խնդիրը, ինչպես նաև բեզ ենքակա հայ ժողովուրդը։ Թող իմանա բո քաղավորական իշխանությունը, որ սիրով ընդունեցինը ինչպես էո թագավորական իշխանության, այնպես էլ ամենաժարգելի և ամենապատվավոր կաթողիկոսի այդ խնդիրքը, որովհետև ամենաողորմած աստուծո շնորհրով մենը խաղաղասեր, բարի և Հշմարիտ հովվի աշակերաներ ենք, հովիվ, որը միայն այն բանի համար եկավ երկիր, որպեսզի Տամախմբի բաժանվածներին, բոլորին փրկի։ Ձեր դարձի առքիվ՝ դեպի մեր սուրը և տիհղերական եկեղեցին, որի համար դա մեծ ավելացում է, մենջ մեծապես շնորհակալ եղանք և խոստովանեցինք աստուծո սուրբ ողորմածության, որ նա ի վերջո չթողեց, որ այնչափ ժողովուրդը հարի սխալ դոդմաների և բաժանված լինի նրա նկնղեցուց։ Այդ առքիվ մեր զգացմունքների մասին գրեցինք և հայտնեցինը ամենահարգելի կաթողիկոսին, դրում ենը նաև բո թագավորական իշխանությանը, որ մեծ հաճույթով ընդունում ենք, որ դուք մեդ հաղորդակից դառնաբ, այդ հարցի, ինչքան որ հնարավոր է, հաջող ավարտումից և դլուխ բերելուց հետո։ Աստծուն այնքան հահելի և փրկարար ձեր խնդիրքի համար ընտրցեինը և ուղարկեցինը ձեզ մոտ ամենահարդելի սերաստոս Միջայել Կալլիկրինիանսին՝ իմ ամենահղոր և սուրբ կայսեր բարեկամին, որը գլխավորում է նրա սուրբ Թագավորության աստուծո կողմից՝ պահվող պալատը՝ նաև ամենապատվավոր վաճական տեր Գաբրիելին, այլև այստեղի հայոց ամենապատվավոր եպիսկոպոսին։ Արբունի սենեկապետը պետը է նախ գնա սուլթանի մոտ այն գործի համար, որ անհրաժեշտ գտան ձևը մոտից հկած դեսպանները։ Նրա Հետ ուղարկվածները պետք է բերեն քո Թագավորական իշխանությանը իմ ամենահղոր և սուրբ կայսեր խրիսովուլը, ինչպես նաև մեր այս գրությունը, որից կնասկանաբ, նև ինչպիսի ուրախունյամբ և մեծ նոդեկան սիրով ընդունեցինը ձեր դարձը դեպի լավը, և ինչպես համաձայն ենք բավարարելու ձեղ ինչով որ ձեղանից պակասում է։ Այդ մասին ձեղ կնաղորդեն, ինչպես ասացինը, այդտեղ ուղևորվողները։ Այստեղի հայերի մասին, որոնը հարեցին մեր սուրբ և աիեղերական եկեղեցուն, Թող իմանա ջո թագավորական իշխանությունը, որ նրանք այդ կատարեցին ոչ Թե որևէ բռնության կամ ստիպման Հետևանքով, այլ սե-

<sup>1</sup> Թաղավոր բառը Նամակում արտահայտված է ոչ ին βումեն, տերմինով, այլ բկի<sup>ույ</sup> լատիներեն rex, ինչպես բյուղանդացիք անվանում էին ոչ բյուղանդական իաղավորներին և կայորներին, վերապահելով βումեն,-ը միայն ըյուղանդական կայորերի համար:

փական մտադրությամբ, նախաձեռնությամբ և կամքով։ Եթե դա այդպես չլիներ, ապա մենք ինչպե՞ս պետք է որ ընդունեինք հաղորդակցման մարդկանց,
որոնք ակամա հարեցին հավատին, իսկ իրականության մեջ մնում էին այն,
ինչ որ և նախապես էին։ Ինչ որ դուք իմացել եք այդտեղ, իրականության չի
համապատասխանում։ Իրականությունն այնպես է, ինչպես որ մենք հայանում
ենք ձեղ, և այժմվանից կձեռնարկենք նրանց կառավարումը, եթե դա ընդունելի լինի քո թադավորական իշխանությանը։ Իսկ մենք մաղթում ենք, որպեսզի
հաճոյանա խաղաղության աստվածը և տեղի ունենա այդպիսի միությունը և
ձեր անցնելը մեր կողմը աստուծո հաճոյությամբ, ինչպես նաև մեր հիմունքների և ցանկության համաձայն, ինչպես նաև այնպես, ինչպես ցանկանում է
և ուղում, ինչպես որ հաճելի է քո թադավորական իշխանությանը, պաշտպանում է աստուծո շնորհքը, անհառ կերպով նրան բերող ամենաանարատ Տիրուհու և աստվածամոր միջնորդությամբ»։

## ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՌ ՄԻՆԻՍՏՐՆԵՐԻ ՍՈՎԵՏԻՆ ԱՌԸՆԹԵՐ ՀԻՆ ՉԵՌԱԳՐԵՐԻ ԳԻՏԱ-ՀԵՏԱԶՈՏԱԿԱՆ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ — «ՄԱՏԵՆԱԳԱՐԱՆ»

# ԲԱՆԲԵՐ ՄԱՏԵՆԱԴԱՐԱՆԻ

brbdub

Ni 5

1960

Եվստաթիոս Բոյիլասի կտակը (1059 թ.) որպես Հայաստանի և Վրաստանի պատմության կարևոր սկզբնաղբյուր [The Will of Eustathius Boilas (1059) as an Important Primary Source for the History of Armenia and Georgia], volume 5 (1960), pp. 393-430, in 38 pdf pages.

# ԵՎՍՏԱԹԻՈՍ ԲՈՅԻԼԱՍԻ ԿՏԱԿԸ (1059 Թ.) ՈՐՊԵՍ ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ և ՎՐԱՍՏԱՆԻ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ ԿԱՐԱՈՐ ՍԿՋԲՆԱՂԲՅՈՒՐ

Միջնադարյան Հայաստանի սոցիալ-տնտեսական Հարաբերությունների ուսումնասիրության հարցը միշտ էլ գտնվել է սովետահայ պատմաբանների ուշադրության կենտրոնում։ Մինչև այժմ գրվել են բազմաթիվ հոգվածներ ու մենագրություններ այս հարցի վերաբերյալ։ Սակայն այդ աշխատություններում գրեթե չի օգտագործված բյուզանդական աղբյուրների նյութը։ Հայկական սկզբնաղբյուրների տվյալները նշված հարցի մասին, որոնք գլխավորապես վերաբերում են արևելյան Հայաստանի սոցիալ-անտեսական հարաբերություններին, չի կարելի մեխանիկորեն տարածել արևմտյան Հայաստանի վրա։ Արևմտյան Հայաստանը դարերի ընթացքում գտնվել է բյուզանդական աիրապետության տակ։ Բնականաբար Բյուզանդիայում տիրող սոցիալ-տրնտեսական հարաբերությունները այս կամ այն չափով արմատացել էին նաև նրա կողմից նվանված տերիտորիաներում՝ ընդհանրապես և արևմտյան Հալաստանում՝ մասնավորապես։ Այդ պրոցեսն սկսվել էր դեռևս Հուստինիանոս կայսեր ժամանակաշրջանից, վեցերորդ դարի առաջին կեսից։ Նշված կայսեր մեկ օրենքի վերճագիրը միայն,- «Հայերի մասին, որպեսզի նրանք ևս ամեն ինչում հետևեն հռոմայեցիների օրենքներին»1,- բավական է համողվելու համար այդ բանում։ Հետաբրբրականն այն է, որ հետագա ժամանակներում էլ այդ օրենքը ուժի մեջ էր։ Մակեդոնական հարստության «Բասիլիկի» կոչվող օրենսդրական ժողովածուում, որը դործածության մեջ է եղել բագում դարեր, այդ նույն օրենքը ուժի մեջ էր2։ Այդ պրոցեսը շարունակվեց նաև Տետագայում. 10—11-րդ դարերում, երբ բյուզանդական տիրապետուβյունը տարածվեց նաև արևելյան Հայաստանի վրա, զավԹիչների հետ միասին այնտեղ մուտը գործեց նաև բյուղանդական օրենսդրությունը և կարգ ու կանոնու Հասկանայի է, ուրեմն, որ 10-11-րդ դարերի Հայաստանի սոցիալ-արևտեսական հարաբերությունների ուսումնասիրությունը առանց բյուղանդական սկզբնաղբյուրների ընձևռած նյութի հնարավոր չէ։

Այդ տեսակետից բացառիկ արժեք է ներկայացնում բյուղանդական ֆեո-

գալ Եվստանիոս Բոյիլասի կտակը, գրված 1059 թվականին։

Կտակը դանվում է Փարիզի Աղդային Մատենադարանի Կոալենյան շարջի 263 Համարի տակ դանվող մադաղաթյա ձեռագիր մատյանում։ Այդ մատյանի

Corpus Juris Civilis, vol. III, Novellae, recognovit R. Schoell, Berolini, 1895, Novell, XXI, caput. I, p. 145.
 Basilicorum libri LX, ed. C. G. E. Heimbach, liber XLV, tit. VI, §a, Lipsiae, 1846.

մասին առաջին անգամ հիշատակում է Բերնար Մոնֆոկոնը, ցույց տալով, որ այն բովանդակում է Հովհաննես Կլիմաքսի «Սանդուխք աստուածային ելից»-ը, հլնելով հնագրական տվյալներից, նա ենթադրում էր, որ գրված պետք է լինի 11-րդ դարում<sup>1</sup>։

2. Օմոնը 1888 Թվականին հայտնաբերեց ձեռագիր այդ մատյանի ընդօրինակության որոշակի Թվականը — 1059 թ., որը նշված է ձեռագրի գրչի հիշատակարանում։ 2. Օմոնը միաժամանակ ցույց տվեց, որ նույն մատյանի վերջում գտնվում է ոմն պրոտոսպաթար Եվստաթիոս Բոյիլասի կտակը, նույնպես գրված 1059 Թվականին<sup>2</sup>։ «Սանդուխը»-ի, և կտակի ընդօրինակությունը կատարված է նույն գրչի կողմից, այդ ապացուցվում է ոչ միայն դրության նմանությամը, այլև գրչի թողած հետևյալ հիշատակարանով.

«Ավարտվեց ամենաառաքինի «Սանդուխքը»,— ասված է հիշատակարանում,— հրամանավ պրոտոսպանար և հյուպատոս Եվստանիոս Բոյիլասի, ձեռամբ իմ՝ Թեոդուլոսի, Սալիմի ամենասուրբ Աստվածանի վանականի և երեցի (երկուսս էլ կապադովկացի), Իսահակ Կոմնինոսի<sup>3</sup> Թադավորունյան ժամանակ, երբ Թադավորանիստ (քաղաքի) պատրիարքն էր պրոէդրոս ու պրոտովեստիարիտես Կոնստանդինը<sup>4</sup>, Անտիոքի՝ Թեոդոսիոսը, վեց հազար հինդհարյուր վաճսունյոն նվականին<sup>5</sup>, տասներկունրորդ ինդիկտիոնում, ապրիլ ամսի չորսին, ժամը լոնին, ավագ շաբան օրը, երբ Եդեսիայի կատապանն էր Հովհաննես Դուկիձեսը<sup>6</sup>, Անտիոքի դուքս՝ Ադրիանոսը, արքայական Միջադետքի պրոէդրոսն ու ինքնակալ տեր՝ Ահարոն Պարադունամիսը<sup>7</sup>, Երերիա-

Bernardus de Montfaucon, Bibliotheca Coisliniana olim Segueriana, Parisiis, 1715, p. 306. ¿ddm. R. Devreesse, Catalogue des manuscrits grecs. II, Les Fonds Coislin, Paris,1945, p. 241—242.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. O m o n t, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la Bibliothèque Nationale, Troisième partie, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de Coislin, Paris, 1888, № 263 (p. 164).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Իսանակ Կոմնինոս, դանակալել է 1057—1059 BB.

<sup>4</sup> Կոնստանդին Գ. Լիխուգևս, աթոռակայել է 1059—1063 թթ.։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Աշխարհի «արարչագործության» թվականն է, որ համապատասխանում է մեր թվակահության 1059 թ.։

<sup>6</sup> Եղեսիայի կատապան Գուկիձեսի մասին հայ հեղինակներից հիշատակում է Մտաթեոս Ուոհայեցին, «Եւ յայնժամ առաջնաց (Կոմնինոս կայսրը—Հ. Բ.) ի կողմն Տահկաց ի քաղաքն վեւահա և բերեալ դտուկն քաղաքին Ուոհայոլ, որում անուն էր Տուկիծ, վասն դի ի ժեծամեծաց արդէ էր, եւ առեալ դթագն դնէր ի գլուխ Տուկծին» (Մատթէոս Ուոհայեցի, Ժամանակագրունին, Վաղարչապատ, 1898, էջ 127)։

<sup>7</sup> Արքայական Միջադետքի պրոէդրուն ու խնքնակալ տերը Ահարոն Պարադունավիսը ոչ шյյ по է քան հայտնի Ահարոն пուլղարը։ Սա 1049 Д. նչանակվեց Անիի կառավարիչ, հաջորդելով Կատակալու Կեկավժենոսին։ Ահարոնը Անիի ժայր տաճարի արևժոյան պատի վրա 1055— 1056 Иվականներին Մողել է հայերեն արձանագրություն, ուր խոսվում է քաղաքի պարիսպների բարձրացժան, աշտարակների կառուցժան, ջրժուղի անցկացժան ժասին և այլն (տե՛ս В. Н. Беч е ш е в и ч. Три Анийские надписи XI века из эпохи византийского владычества. Петербург, 1921, стр. 2).

Ինչպես տեսնում ենք վաճական Թեոդուլոսի թողած հիշատակարանից, 1059 թ. Ահարոնը Միջադետքի դուքոն էր։ Սա ցույց է տալիս, որ Գրիդոր Մադիստրոսի մահվանից (1058 թ.) ան-միջապես հետո, հակառակ Կոնստանդին 9-րդ Մոնոմախի խրիսովույին, որի համաձայն Միջադետքի դրսությունը տրվում էր Գրիդոր Պահլավունուն և նրա սերունդներին (հմմա. Արիստակես Լաստիվերտցի, Պատմություն, էջ 61 «Եւ մեծարհալ (Գրիդոր) ի նմանէ՝ (ի Մոնոմախէ) առնուղատան մադիստրոսութեան, և դտեղիս ընակութեան ի սահմանս Միջադետաց դեօղս եւ բա

յի՝ Վասիլիոս մագիստրոսը և Հովհաննես Մոնաստիրիոտեսը<sup>լ</sup>, Վասպուրականի՝ Բազարատը<sup>2</sup>, Հովհաննես կուրապազատի և սխոլերի դոմեստիկի Կոմնինոս Թագավորի եղբոր (ժամանակ)»։

Քոյիլասի կտակի վերջում ևս կա հիշատակադրություն այն մասին, որ այն դրված է 1059 թվականին, նույն վանական Թեոդուլոսի ձեռթով։

Ֆրանսիայի Հնագետների ազգային ընկերության (Société Nationale des Antiquaires de France) 1890 թվականի փետրվարի 5-ի նիստում Հ. Օմոնը բյուղանդագետների ուշադրությունը հրավիրեց Եվստաթիոս Բոյիլասի կտակի վրա, ընդգծելով նրա նշանակությունը Բյուղանդիայի պատմության և հնագիտության ուսումնասիրության համար։ Նա միաժամանակ հայտարարեց, որ ինքը մանրամասն կանդրադատնա այդ կտակին հետադայում<sup>3</sup>, մի բան, որ անկատար մնաց։

Տասնևյոն տարի անց Եվստանիոս Բոյիլասի կտակը հրատարակեց ռուս թյուղանդադետ Վ. Բենեչևիչը<sup>4</sup>, ընդդծելով նրա նշանակունյունը աչ միայն Բյուղանդիայի, այլև հարևան երկրների պատմունյան ուսումնասիրունյան հա-

1 Իրհրիայի կատապան Հովհաննես Մոնաստիրիոտեսը մեղ հայտնի է իր մեկ հունարեն արձանագրությամբ, որ փորագրել է տվել Անիում 1059 թվականին։ Այդ արձանագրությունից հայտնաբերվել են 65 բեկորներ, Ն. Մառի 1907, 1908 և 1914 թվականներին Անիում կատարած օլեղումների ժամանակ։ Արձանագրության մեջ նա հիչվում է «Հայաստանի և Իրերիայի կատատրան վեստարիսոս Հովհաննես Մոնաստիրիոտես» ծևով (տե՛ս В. Н. Бенешевич, Трա

Анийские надписи, стр. 19):

- <sup>2</sup> Վասպուրականի Բագարատը նույն այն Բագարատն է, որ 1063 թվականին դարձավ Անիի գութու Նա թողել է արձանագրություն Անիի մայր տաճարի վրա, ուր, ի միջի այլոց, փորաըրված է. «Անուամբ ահառն ամենակայի եւ ողորմունեամբ սուրբ եւ ինքնակալ Բադաւորին Կոստանդետ Դուկի կամ նղեւ իմ Բագրտա մադիստռոսին եւ արևելից կատապանիս Վիկացոյս՝ առ. вы поправиры выправодниции выпо вы на В. Н. Бенешевич, Три Анийские надписи XI века из эпохи византийского владычества, стр. 22): бры бый бүриншиний бы брин. բյուղանդական պատմիչներ Սկիլիցես-Կեդրինոսը և Միջայել Ատտալիատեսը։ Սկիլիցեսը, պատմելով Հայաստանում և Վրաստանում Ալփ-Ասլանի հրոսակախմբերի կատարած ավերումների մասին, գրում է.— «Իրերիայի դարերեր երկիրը լրիվ ավերվեց և ամայացավ... և բոլոր այն (երկրըները), որոնց դանվում էին նրա մոտիկ՝ Միջագետքն ու Խաղտիքը, ինչպես նաև Մելիտինեն ե եռզոնիան և Եփրատ գետի մոտ դանվող (բազաբները), բացի դրանից նաև Արմենիակոն [Բեմբ] և Վասպուրականը... Հենց այն ժամանակ էլ Անի է ուղարկվում որպես դուրո ոմն հայազգի Բաдырым шынымі» (шы Georgius Cednenus, Historiarum compendium, vol II. Воппас, 1839, р. 653). И рошјиј Иминијрниког прист է, пр шји Рициринир гриниција ապանովել Անի թաղարի պաշտապնունյունը, դրա համար էլ Անին ընկավ սելջուկների ձևորը (2ddm. Michaelis Attaliotae, Historia, Bonnae, 1853, p. 80-82). 2mjmqqh Pm. դարատին հիշտտակում է նաև Մտաքնոս Ուռնայեցին, ցույց տալով, որ նրա որդին կոչվել է Սմբատ (աև՛ս ժամանակադրություն, էջ 148)։
  - 3 Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France, 1890, p. 100—101.

զարս, գրով և ոսկի մատանետւ յազգէ յազգ մինչեւ յաւիահան»), բյուղանդական պետությունը խախտում է այդ և Միջադետքի կառավարիչ է նշանակում Ահարոն բուլզարին, որը, ինչպես երևում է վերևում նշված հիշպտակարանից, արդեն պրոէդրոսի աստիճանին էր բարձրացվել։ Այս Ֆիշատակարանի վերջին տողերը մինչև այժմ ուսումնասիրողների կողմից ճիշտ չեն ըններցվել և Պարադունավիս կոլումը, որն իրականում պատկանում է Ահարոնին, սիալմամբ վերադրվել է Վասիլիոս Մադիստրոսին, պատճառ դառնալով բաղմաթիվ վիճարանությունների,
որոնց մասին տե՛ս ստորեւ

<sup>4</sup> В Н. Бенешевич, Завещание византийского боярина XI века, Журнал Министерства народного просвещения, 1907 г., май, Отдел классической филологии, стр. 219—231:

մար։ Բեննեշևիչը հրատարակելով կտակի միայն հունարեն տեքստը և այն վերջացնելով «շարունակելի» բառով, ենթադրել էր տալիս, որ նպատակ է ունեցել մոտ ապադայում տալու նաև այդ կարևոր փաստաթղթի թարգմանու-Թյունն ու ուսումնասիրությունը։ Սակայն, ցավոր, այդ ևս չիրականացավ, գուցե և այն պատճառով, որ Բենեշևիլի իսկ խոսջերով. «Շատ մեծ դժվարու-Թյուններ է ներկայացնում տերստր հասկանալը, որովհետև նա վիտում է ստուգաբանական և շարահյուսական բոլոր օրենքների աղաղակող ամենամեծ խախտումներով, նա զուրկ է որևէ ոճական մշակումից և բացի բազմաԹիվ անհասկանալի բառերից ու արտահայտություններից, որոնք մեզ հայտնի են արդեն ուրիշ Հուշարձաններից, նա բովանդակում է նորերն էլ, նույնպես ան-Surulywingh 1:

1911 թվականին Բոյիլասի կտակին անդրադարձավ բյուզանդագետ Պ. Բեզորրազովը։ Նա նույնպես կրկնելով Բենեշևիչի խոսքերը տեքստր հասկանալու դժվարությունների մասին, իր կողմից ավելացրեց. «Հեշտ չէ որոշել բերա կանորեն ճիշտ տերստրև բացատրել որոշ տերմիններ»², սակայն, «չնայած այդ բոլորին, լրիվ Տնարավոր է հասկանալ Բենեշևիշի հրատարակած կտակի միտքը»3, Եվ անա Պ. Բեզոբրազովը իր հոդվածում շարադրում է այս

կտակի բովանդակությունը։

Վերջերս Բոյիլասի կտակին անդրադարձավ բյուղանդագետ Մ. Վ. Լևչենկոն։ Առանց տվյալ փաստաթեղթի մասին որևէ ուսումնասիրություն կամ ծանոթագրություններ տալու, նա կտակը կրճատումներով ռուսերեն թարգմանությամբ լույս ընծայեց Բյուզանդիայի սոցիալ-անտեսական պատմության վերաբերյալ փաստաթղթերի ժողովածուում ։ Պետք է ասել, որ Լևլենկոյի տված թարգմանությունը մեծապես մեզանչում է կտակի հունարեն տեքստին. այստեղ, առանց որևէ բացատրության, դեն են նետվել բազմաթիվ նախադասություններ ու պարբերություններ, որոնը, առավել կամ պակաս չափով, դրժվար թարգմանելի էին։

1957 Թվականին լույս տեսավ Ս. Վրիոնիսի փոքր ուսումնասիրությունը Բոյիլասի կտակի մասին, ինչպես և նրա կողմից կատարված կտակի հաջող Բարդմանությունը անդլերեն<sup>5</sup>։ Վրիոնիսն իր ուսումնասիրության մեջ նպատակ չի դրել բարձրացնելու այդ հուշարձանը որպես աղբյուր սոցիալ-անտեսական հարաբերությունների ուսումնասիրման, այլ իր գլխավոր ուշադրություեր սևհունլ է կտակում հիշատակված անձնավորությունների ինջնությունը պարզելու և Բոյիլասի տիրույթների տեղադրման հարցը լուծելու վրա։ Այդ Տարցերին մենք կանդրադառնանը ստորև։

<sup>2</sup> П. Безобразов, Завещание Воилы, «Византийский Временник», том XVIII. вып. 1-4 (1911), Отдел III, стр. 10%.

3 Transfer integrals

<sup>1</sup> В. Н. Бенешевич, Завещание византийского боярина XI века. Журнал Мин. народного просвещения, 1907 г. май, Отдел классической филологии, стр. 221.

<sup>4</sup> Сборник документов по социально-экономической истории Византии, Москва, 1951, стр. 169-173.

<sup>5</sup> Speros Vryonis, The will of a provincial magnate, Eustathius Boilas (1059). Dumbarton Oaks Papers, number eleven, Cambridge, Massachusetts, 1957, pp. 263-276.

Բոյիլաս բառը բազմիցս է հանդիպում վիմագիր արձանադրություններում, զանազան մետազյա առարկաների վրա, և հատկապես, բյուզանդական սկզբնաղբյութներում։ Բոյիլաս հին բուլղաբների մոտ նշանակում էր «բոլարին»1։ Դեռևս 1799 թ. Հունգարիայի Նագի-Սենտ-Միկլոշ վայրում հայտնարերված ոսկե գանձի մեջ կար և մի ոսկե Թաս հունարեն տառերով գրված «թուիլա» և «ժուպան» մակագրությամբ<sup>2</sup>։ Այդ թասը և ընդհանրապես դանձը

թվագրվում է 9-րդ դարի առաջին կիսով<sup>3</sup>։

«Քոյիլաս» տիտղոսը Հանդիպում է նաև նախարուլղարական վիմադիր արձանագրություններում, նույնպես Հունարեն տառերով գրված և վերաբերում ոն 9-րդ դարի առաջին կեսին է Բյուզանդական պատմական սկզբնաղբյուրներում առաջին անգամ Բոյիլաս անունը հանդիպում է Թեոֆանեսի ժամանակագրության մեջ։ Երբ 798 թվականին թագուհի Իրենեն դուրս էր դալիս սուրբ Առաբելոց եկեղեցուց, նրան ուղեկցում էին չորս պատրիկներ, որոնց թվում էր և ոմն Կոնստանդին Բոյիլաս<sup>5</sup>։ Ավելի բան մեկ դար լռությունից Տետո 923 թվականին, հիշատակվում է ոմն Վարդաս Բոյիլաս Խաղտիքի ստրատեգ, որ ձերբակալվեց Ռոմանոս Լեկտպենոս կայսրին գահընկեց անելու ան-Տաջող փորձի կապակցությամբն։ Երկու տարի անց այդ դերդաստանի մի այլ ներկայացուցիչ, կայսերական պալատի սպա Կոնստանդին Բոյիլասը ծրագրում էր, միստիկոս Հովհաննեսի հետ միասին, տապալել Ռոմանոսին<sup>7</sup>։ Կոնստանդին 7-րդի Թադավորության ժամանակ Փոքը Ասիայի Նիկոպոլիս քաղաթէ կատապան է հիշվում պրոտոսպանար Պետրոնաս Բոյիլասը»։

Բոյիլաս գերդաստանի անվանը այնուհետև հանդիպում ենք 11-րդ դարի կեսերին, Կոնստանդին Մոնոմախ կայսեր (1042-1054 թթ.) ժամանակ, երբ ոմն Ռոմանոս Բոյիլաս, որ բարձր դիրքի էր հասել սենատում, գաղտնի գործողություններ էր սկսել, ուրիշ սենատորների հետ մեկտեղ, գահընկեց անելու համար Կոնստանդին Մոնոմաիլին, դահին տիրելու հավակնությամբ<sup>9</sup>։ Այդ դեպքը, ինչպես կարելի է եզրակացնել Սկիլիցես-Կեդրինոսի տվյալներից.

византийской эмали, СПб, 1 Sb'. Н. Кондаков, История и памятники 1892, стр. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Thomsen, Une inscription de la trouvaille d'or de Nagy-Szent-Miklos, Historisk-filologiske Meddelelser Det Kgl. Danske Videnskabernes Selskab, I, I, Kjöbenhavn, 1917. 3 Sh'u J. Strzygowski, Zur Datierung des Goldfundes von Nagy-Szent-Miklos,

Byzantinische Zeitschrift, Bd. 6, 1897, S. 586.

<sup>4</sup> Sh' F. Dvornik, Deux inscriptions greco-bulgares de Philippes, Bulletin de Correspondance Hellénique, 52 (1928) p. 128; V. Beševliev, Der Titel κανάρτι κεῖνος, Byzantinische Zeitschrift, Bd. 32, I Halbjahrsheft, 1932, S. 13; Sh'u Karel Skorpil i Petr Nikov, Надписи от първото българското царство в източната часть на Балканския полуостров,часть III. Byzantinoslavica, t. III. fasc. 2, p. 366.

<sup>5</sup> Theophanis Chronographia, ed. C. de Boor, t. I, Lipsiae, 1883, p. 474.

<sup>&</sup>quot; Georgii Monachi Vitae imperatorum recentiorum, Bonnae 1838, p. 896-897.

<sup>7</sup> Ibidem, p. 903.

<sup>\*</sup> Constantine Porphyrogenitus, De administrando imperio, ed. G. Morav-

csik and transl. R. H. J. Jenkins, Budapest, 1949, p. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Georgii Cedreni Historiarum compendium, t. II, Bonnae, 1839, p. 605. ζddm. Michaelis Glycae, Annales, Bonnae, 1834, p. 597:

ահղի է ունեցել 1051—1052 թվականներին և Ռոմանոսն ու իր դործակիցնեըր ձերբակալվեցին և, չնայած որ վերջիններս խիստ պատժի ենթարկվեցին, Ռոմանոս Բոյիլասը կարճատև աջսորից հետո վերահաստատվեց իր բարձրպաշտոնում։

Ահա սրանից հետո, 1059 թվականին, հանդես է դալիս նվստաթիոս Բույիլասը, որի կտակին է նվիրված մեր ներկա ուսումնասիրությունը։ Ինչպես երևում է այս կտակի տվյալներից, նվստաթիոս Բոլիլասը Կոնստանդնուպոլսի Ոսկն պալատում պրոտոսպաթարիոսի աստիճան ուներ, մի բան որ ցույց է տալիս արջունիջում նրա բարձր պաշտոն ունենալը։ Նա միաժամանակ հյուպատոս էր, ուստի տեղ ուներ նաև սենատում։ Ս. Վրիոնիսը ենթադրում է, որ նվստաթիոս Բոլիլասը մասնակցել է Ռոմանոս Բոլիլասի հետ Կոնստանդին Մոնոմախի դեմ 1051—1052 թվականին կազմակերպված դավադրությանը, որի անհաջող ելջից հետո աջսորվել է Կոնստանդնուպոլսից և Կապադովկիայում դանվող իր տիրույթներից<sup>2</sup>։ Ս. Վրիոնիսն ենթադրում է, որ այդ դեպքին են վերաբերում նվստաթիոս Բոլիլասի կտակի հետևյալ խոսքերը. «իսկ թե ինչքան դժվարություններ պատմալ, որովհետև ես անչափ տանջվել եմ դժբախտություններից, ինձ ամեն կողմից անդադար հարվածել են կոհակները, ինչպես նավաբեկլալին»։

Եվստանիոս Բոյիլասը գրում է իր կտակում, նե ինքը կապադովկացի է և իր մոր ու կնոջ Աննայի հետ որոշ ունեցվածքով գաղնել է Կապադովկիայից, կտրելով մեկ ու կես շաբանվա ճանապարհ։ Թե ինչու է Բոյիլասը գաղնել, այդ մասին նա ոչինչ չի գրում, բայց նա ընդգծում է, որ այն վայրերը, որոնք իր սեփականունյունն են կազմել իր երկրորդ հայրենիքում՝ «ստացել է»։ Այդ բանը նա մի քանի անգամ է կրկնում և պարզ է, որ նա այդ ստացել է

բյուղանդական կառավարության կողմից։

Ին՞չ է ստացել Բոյիլասը։ Նա թվարկում է իր անշարժ ունեցվածքը, որը կազմված է հետևյալ գյուղերից, պրոաստիոններից ու կալվածքներից. Եսայասի, Խոսպակրատ, Կոպտերիոն, Օփիդորունի (Թարգմանաբար նշանակում է օձերի լեռ), Կուսներիա, Կալմուխի, Պարաբունիոն (Թարգմանաբար նշանակում է լնոան ստորոտ կամ լնոան կից), Վարդա, Տանձուտ-Չալիմա և Բուզինա։ Այն փաստը, որ Բոյիլասը հաստատվել է «այլ հավատք պաշտող և այլ լեզվով խոսող ժողովուրդների մեջ», որոնցից հիշատակվում են միայն հայերը-'Appértot և այն, որ նշված տեղանուններից մի քանիսը – Տանձուտ, Վարդա, Խոսպակրատ, Բիզանա (կարդա Վիզանա, հայհրեն՝ Վժան) հնչում են հայերեն, ցույց է տալիս, որ Բյուզանդիայից դուրս պետք է փնտրել նշված բնակավայրերը։ Այս հարցը հասկանալի է, շատ մեծ կարևորություն ունի, հատկապես եթե նկատի ունենանք այն հանդամանքը, որ այդ վայրերի տեղադրըման կապակցությամբ արտահայտվել են մի քանի իրարից տարբեր կարծիքներ։ Այսպես Հ. Օմոնը սխալմամբ Բոյիլասի կտակում հիշված վայրերը տեղաղրում է Կապադովկիայում<sup>3</sup>, հլնելով, ըստ երևույնին, այն բանից, որ Բոլիլասը կապաղովկացի էր, և աչքաթող անելով այն հանգամանքը, որ իր իսկ

<sup>1</sup> Sh'u S. Vryonis, The will of a provincial magnate, Eustathius Boilas (1059), p. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem, p. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France, 1890, p. 101.

ասելով նա շաբաթ ու կես Հանապարհ է կտրել հաստատվելու համար իր նոր ընակավայրում՝ օտար ժողովուրդների մեջ։

Պ. Բեղոբրազովը, առանց որևէ հիմքի հայտարարում է, որ, իբր, Բոյիլասը դաղքել է Անտիոքի Թեմը՝։ Իսկ բուլղար պատմաբան Վ. Զլատարսկին, ելնելով այն բանից, որ վանական Թեողուլոսի հիշատակարանում կայսրից և
պատրիարքից անմիջապես հետո հիշատակվում են Եդեսիայի կատապանի և
ապա Անտիոքի դուքսի անունները, ենքաղրում էր, որ նշված վայրերը հավանաբար դանվում էին Եդեսիա քաղաքի շրջակայքում²։ Միմիայն Ս. Վրիոնիսն
եկավ այն ճիշտ եզրակացության, որ Կապադովկիայից արևելք պետք է փընտթել Բոյիլասի երկրորդ հայրենիքը։ Բոյիլասի կալվածների շարքում հիշված
Կալմուիի տեղանվան հիման վրա նա դալիս է այն եզրակացության, որ Բոյիլասը հաստատվել է Տայքում՝։ Այդ տեսակետից Բոյիլասի կտակը մեծ արժեք է ներկայացնում ոչ միայն Հայաստանի, այլև Վրաստանի սոցիալ-տնտեսական հարարհրությունների ուսումնասիրության համար։

Նշված Կալմուխիի մասին որոշ տվյալների մենք հանդիպում ենք բյուզանդական սկզբնաղբյուրներում։ Այսպես, օրինակ, Անտիոքի պատրիարքու-Թյան ենթակա եպիսկոպոսությունների ցուցակում մենք կարդում ենք, որ Իրերիայում Անտիոքի պատրիարքին են ենթարկվում հետևյալ պրոաստիոնները. Ալտալտը, Սպորտանոսը, որոնք դտնվում են Պանասկերից հյուսիս և Ջեբարդին, որը դտնվում է Կալմալխի հարավում<sup>4</sup>։

Վարդան Արևելցին գրում է, որ Սմբատի որդիներ Աշոտ Մսակերն ու Շապուհը «ելեալը ղկողմամբն Շիրակայ՝ հարին զզօրոն Իսմայելի՝ որ անդ, և դրաւեցին յինքեանս զՇիրակ և ղԱշոցք, և զգաւառն Տայոց։ Եւ այսպէս ըստ բախտին ելեալ Աշոտի քաջի՝ շինէ զԿամախ, և բնակեցուցանէ ի նմա զընտանիս իւր»<sup>5</sup>։ Պարզ է, որ Աշոտի կողմից կառուցված Կամախը չպետք է շփոթե՛լ Անի-Կամախի հետ. այն Տայքի Կալմախին է, որ Բոյիլասի կտակում հանդես է դալիս Կալմուխի ձևով, և միանդամայն հիշտ են Մ. Բրոսսենն և Մարկվարտը<sup>7</sup>, որոնք Վարդանի Կամախը տեղադրում են Տայքում։ 11-րդ դարի վրաց պատմիչ Լեոնտի Մրովելին իր «Վկայաբանութիւն Արչիլի» աշխատության մեջ խոսում է Տայքում Կամախ ամրոցի կառուցման մասին։ Վրացերեն բնագրում այդ

<sup>1</sup> П. Безобразов, Завещание Воилы, стр. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh'» V. N. Zlatarski, Една датирана приписка на гръцки от средата на XI век. Вузаntinoslavica, t. I, 1929, р. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Vryonis, o. c., p. 275 U. d lift & from Unup form d; ¿d d m. Ernst Honigmann, Die Ostgrenze des byzantinischen Reiches von 363 bis 1071 nach griechischen, arabischen, syrischen und armenischen Quellen, Bruxelles, 1935, S. 220 h δωβορη:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս V. Benešević, Die byzantinischen Ranglisten, Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher, Athen, 1926, Bd. 5, 1 und 2 Heft, S. 106. Վատիկանի ժատենադարանի № 3 հայերեն ձեռադրի 270-րդ էջում գտնվում է հայեսնությունների ցուցակ, որը Թարդմանաված է հունարենից 1180 Թվականին։ Այստեղ մեջ են բերված վերը հիշատակված տեղախունները։ Տե՛ս F. C. Conybeare, On some Armenian Notitiae, Byzantinische Zeitschrift, Bd. 5, 1896, S. 126.

<sup>5</sup> Հաշարումն պատմուննան Վարդանալ վարդապետի, Վեննտիկ, 1862, էջ 76։

<sup>\*</sup> Sh'» M. Brosset, Additions et éclaircissements a l'histoire de la Géorgie, depuis l'antiquité jusqu'en 1469, S. Pétersbourg, 1851, p. 159, δωωρ. 5:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> J. Marquart, Osteuropäische und Ostasiatische Streifzüge, Leipzig, 1903, S. 404, ծանոթ. 2:

տեղանունը տառադարձված է նաև Կալմախի ձևով\: Արջայազն Վախուշտիի Աշխարհագրության մեջ ասվում է. «Արտանուջի գետի՝ [Ճորոխին] միախառնվելու տեղից վերև, Ճորոխին միանում է Թորթումի լեռից հոսող ջուրը, որ ուղըդվում է դեպի արևելջ։ Այս ձորի վրա է Կալմախի բերդը, որ կառուցել են 
բղեջինները (պատիաշխնի) մեծաշեն, ամուր և անանց, (և) որ Տաոյի էրիսթավության [կենտրոնն] էրո²։ Կալմախի ռազմական տեսակետից մեծ կարևորություն ունենալը շեշտված է նաև ժամանակակից հեղինակների կողմից, որ Իշիսանը, Կալմախը և Պանասկերը տիրում են Օլթիի և Բարդոսի Տովիտների 
վրա³, և պատահական չէ, որ դուջս Միջայելը, ուրիշ երկու գյուղերի հետ միա-

սին Բոյիլասից խլել է նաև Կալմուխին։

Կովկասի հինդ վերստանոց ջարտեղի վրա մեզ հաջողվեց գտնել Բոյիլասին պատկանող գյուղերից մի ջանիսը ևս, որոնց անունները բարեբախտաբար շատ չեն փոխվել։ Նրանք գտնվում են Արտանուջի շրջանում։ Այդպես, օրինակ, Բոյիլասի կտակում հանդիպող Տանձուտ գյուղը, որ հանդիսանում էր միաժամանակ Բոյիլասի նստավայրը, անկասկած ժամանակակից Տանձոտ գյուղն է Արտանուջից մոտ տաս կիլոմետր հարավ-արևելը։ Բոյիլասի կտակում ասված է, որ Տանձուտը այլ կերպ կոլվում էր Ձալիմա (Ջալիմա)։ Կովկասի հինդ վերստանոց թարտեղի վրա ցույց է տրված Տանձոտին կպած Ձալդիետ վայրը, որը Ն. Մառը անվանում է Տանձոտի ավան: Տանձոտում գտնվում է վրացերեն մի արձանագրություն, որը վերաբերում է սուրբ Մաբինա հկեղեցու շինարարությանը, թվադրված բրոնիկոնի 531 (1312) թվականով։ Այդ արձանագրության մեջ եկեղեցու շինողը անվանված է Սաիմդավլե Կալմախելի⁵, այն է Սաիմդավլե Կալմախեցի, անկասկած Բոյիլասի կտակում հիշատակված Կալմուխի վայրից, որը գտնվում էր Տանձոտից 15-20 կիլոմետր հեռավորության վրա։ Տանձոտից հինդ կիլոմետր արևմուտը գտնվում է Կապտախոր գյուղը, հավանաբար Բոյիլասի կտակի Կոպտերիոնըն։ Արտանուջից հինդ կիլոմետր արևելը հինդ վերստանոց ջարտեղի վրա ցույց է արված Ուսոտ գյուղը։ Ն. Մառը Կղարջքում և Շավշեթիայում կատարած Հանապարհորդության օրագրում ճշտում է այդ գյուղի անունը, ոչ թե Ուսոտ,

3 Shu W. E. D. Allen, The march-lan of Georgia, The Geographical Journal, vol. LXXIV, № 2, August, 1929, p. 154.

5 Unight inbanid, to 105:

<sup>1</sup> Տե՛ս Քարքլիս ծիսովրերայի կամ վրաց պատմունյան հին հայերեն քարդմանունյունը, վրացերեն բնագիրը և հին հայերեն քարդմանունյունը ուսումնասիրունյամբ և բառգրթով լույս ընժալեց Իլիա Աբուլաձեն, Թրիլիսի, 1953, էջ 204։ Հմմա. է. Մելիքսեր-Բեկ, Վրաց աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին, հատ. Ա, երևան, 1934, էջ 196։ Կալմախի անվան ծագման մասին ան՛ս Н. Я. Марр и Я. И. Смирнов, Вишапы, Ленинград, 1931, стр. 19—21.

<sup>։</sup> գրոֆ. Լ. Մելիքսեթ-Բեկ, Վրաց աղբյուլները Հայաստանի և հայերի մասին, հատոր Գ, Երևան, 1955, էլ 84։

<sup>4</sup> Георгий Мерчул, Житие св. Григория Хандзтийского, Грузинский текст, введение, издание, перевод Н. Марра, с дневником поездки в Шавшию и Кларджию, Тексты и разыскания по армяно-грузинской филологии, книга VII, СПб, 1911, стр. 106.

<sup>«</sup> Ս. Վրիոնիսը ենքադրում է, որ կտակում հիշատակված Կոպտերիոնը դա Կապետրու վայրն է, ուր 1049 թվականին տեղի ունեցավ ճակատամարտ բյուղանդացիների և սելջուկների միջև։ (Տե՛ս Cedrenus, t. II, p. 578 և հաջորդ), միաժամանակ շեշտելով, սակայն, որ այդ հույնացումը հնարավոր չէ հաստատել։ Տե՛ս հիշ. աշխ., էջ 275։ Սակայն Կապետրուն դանվում էր ոչ թե Տայրում, ինչպես Վրիոնիսն է դրում, այլ Արծնի մոտ։

այլ Ուծոտ<sup>1</sup>, որի տակ Հնարավոր է հնքաղրել Բոյիլասի կտակում Հանդիպող Ուղիկի գյուղը։ Արտանուջի շրջանում հինգ վերստանոց քարտեղի վրա ցույց են տրված իրարից ոչ շատ հեռու դտնվող երկու գյուղ, մեկը կոչվում է Վարդասխեվի, մյուսը՝ Վարդիսել, որոնցից մեկի տակ պետք է փնտրել Բոյիլասի կտակում հանդիպող Վարդա վայրը (խեվի վերջավորությունը վրացերեն նշա-

umlinul ; dap):

861 թվականին վախձանված սուրբ Գրիգոր Խանձիթեցու վարքի մեջ, որը գրված է նրա մահից 90 տարի հետո, Խանձիթե շրջակայքում հիշատակվում է Օպիզա վայրը, ուր կար հռչակավոր վանք²։ Վրաց Բագրատ 4-րդ թագակարի մի հրովարտակը, որը գրված է 1027 թվականին, վերաբերում է հենց այս Օպիզայի վանքի տիրույթների սահմանների հարցին³։ Կովկասի հինգ վերստանոց քարտեզի վրա Արտանուջից հյուսիս ցույց են տրված երկու վայր Օպիզա և Օպիսչալա։ Սրանցից մեկը, հավանաբար, կապ ունի կտակում հանդիպող Օփիդո-բունի տեղանվան հետ (բունի հունարեն նշանակում է լեռ)։ Նույն քարտեզի վրա այդ շրջանում ցույց են տրված նաև Խոզարիր և Խողաբարտ դյուղերը, որոնցից մեկը պետք է, հավանաբար, համապատասիանի կտակի Խոսպակրատ դյուղին։

Ինչպես տեսնում ենք Բոյիլասի տիրույթները գտնվելիս են եղել Կղարջքում, ավելի կոնկրետ Արտանուջի շրջանում։ Այդ բոլոր շրջանները ենթարկվեցին բյուզանդական ագրեսիային Տայքի կուրապաղատ Դավիթ 3-րդի մահից՝ 1001 թվականից հետո. Բյուզանդիայի Վասիլ 2-րդ կայսեր և վրաց թագավոր Գեորգի 1-ի միջև 1023 թվականին կնքված պայմանագրի համաձայն դրանք

անցան Բյուղանդիայի ձևոբը։

Բոլիլասի կտակում հիշատակված տեղանունների ճշտումը մեզ հնարավորություն է տալիս հանգելու և ուրիշ եզրակացությունների։ Տարածված է եղել այն կարծիթը, որ Կղարջթի հայկական բնակչությունը արդեն 11-րդ դարում լրիվ թաղկեղոնիկ էր դարձել, չնայած ընդհուպ մինչև 11-րդ դարի վերջը շարունակում էր վրացերեն լեզվին զուգահեռ պահպանել հարազատ հայերեն լեզուն է Բոյիլասի կտակը ցույց է տալիս, որ 11-րդ դարի կեսերին Կղարջքի Հայկական բնակչությունը դեռևս լրիվ քաղկեղոնական չէր, այլապես Բոյիլասը չեր գրի իր կտակում, որ ինքը ընակվեց այլ հավատք պաշտող ժողովուրդների մեջ։ Վրացիները բյուղանդացիների համար այլադավաններ չէին, այդպիսիք չէին կարող լինել նաև քաղկեդոնիկ հայերը։ Պարզ է, որ տվյալ դեպքում Բոյիլասը նկատի ունի միաբնակ հայհրին։ Իսկ որ քաղկեղոնականները և միաընակները իրար այլադավաններ էին համարում, դա կասկածի ենթակա չէ։ Հայոց Գրիգոր Դ. Տղա կաթողիկոսը Բյուղանդական կայսր Իսահակ Անգելոսին գրած նամակում վերջինիս մեղադրում էր այն բանի մեջ, որ նա բռնի «այլադավան» է դարձնում Բյուղանդիայում ապրող հայերին<sup>5</sup>, այսինքն որ նա նրանց քաղկեղոնիկ է դարձնում։

2 Unifu inliqued, to 891

<sup>1</sup> Георгий Мерчул, стр. 103.

з *S6*° д. П. Пурцеладзе, Грузинские церковные гуджары (грамоты), Тыфлис, 1881, стр. 120—121.

<sup>4</sup> Георгий Мерчул, стр. XVI. (в. Ишпр шпшашршир):

<sup>5</sup> Տե՛ս Հ. Բա ը ի ի կ յ ա և, Նոր հյուներ Կիլիկիայի հայկական պետության և Բյուզանդիալի փոխհարաբերությունների մասին, «Բանբեր Մատենադարանի», № 4, 1958, էջ 287։

Բոյիլասի Կղարջքում ընակվելու Հանգամանքը հաստատում է Արիստակետ Լաստիվերացու հիշատակությունն այն մասին, թե Հայաստանում «ինքնակալ թագաւորն Հոռոմոց Վասիլն... տիրէ բազում դաւառաց և բերդից և քաղաքաց։ Եւ կացուցանք ի վերայ նոցա գործակալս և դատաւորս և վերակացուս»<sup>1</sup>, կամ «թագաւորեաց զկնի Վասլին Կոնստանդին... և զիշխանս որ դաւառակալք էին, զոր մեծն Վասիլ կարդեալ էր, ի նոյն հաստատեաց»<sup>2</sup>։ Ահա Բոյիլասը ևս, ամենայն հավանականությամբ, մեկն էր այդ «դաւառակալ» իշխաններից։

Սովորաբար բյուզանդագետները շեշտում են նշված ժամանակաշրջանում Հայաստանի և Վրաստանի նկատմամբ Բյուզանդիայի վարած քաղաքականության միայն մեկ կողմը, այն, որ նպատակ ունենալով այդ երկրները թուլացնել րաղաքական և ռազմական տեսակետից, նա աշխատում էր տեղական ֆեոդալներին, կամավոր կամ բռնի Հանապարհով դաղքեցնել Բյուզանդիա։ Այդպիսի քաղաքականության արտահայտությունն է հանդիսանում Վասպուրականի թագավոր Սենեբերիմի գաղթեցումը Կապադովկիա 1021 թ., Անիի թագավոր Գագիկի գաղթեցումը Կոնստանդնուպոլիս 1045 թ., Կարսի թագավոր Գագիկի գաղթեցումը Կիլիկիա և այլն։ Հայտնի է նմանապես, որ Բյուզանդիան իր կողմից գրավված շրջաններում հաստատում էր բյուզանդական դուքսերի, կատապանների և մադիստրոսների իշխանությունը։ Բոյիլասի կտակը սակայն ցույց է տալիս, որ միաժամանակ տարվում էր նաև բյուղանդական ֆեոդալների, ամենայն Հավանականությամբ, բոնի կերպով Հայկական և վրացական Հոդերի վրա ընակեցվելու բաղաբականություն, նպատակ ունենալով բյուղանդական տիրապետության պատվարներ ստեղծել նվանված ծայրամասերում, մի բան, որ հանդիպում էր տեղական բնակչության դիմադրությանը։

Եվստանիոս Բոյիլասը շարադրում է իր կտակը նախ և առաջ գանգատվելով խառը ժամանակներից, որոնք անչափ վիշտ են պատճառել իրեն։ Այնուհետև նա անդրադառնում է այն տառապանքներին, որոնք հասել են նրան
իր բնակած շրջանի քաղաքական և ռազմական ղեկավարի՝ Միքայել դուքսի
և նրա որդի Վասիլիոս մադիստրոսի³ կողմից։ Վասիլիոս մադիստրոսը հիշված է նաև կտակը պարունակող ձեռագրի դրիչ Թեոդուլոս վանականի հիշատակարանում, որտեղ մեկ առ մեկ թվարկված են Բյուզանդիայի արևելյան
նահանանաների քաղաքական և ռազմական իշխանավորները, իրենց ենքակա շըրջանների հետ միասին։ Կտակի վերջում նրա պայմանների ճշգրիտ կատարմանը հետևող հոգարարձուների թվում հիշատակված են ինչպես այդ նույն
Վասիլիոս մադիստրոսը, ապա նաև վերջինիս եղբայրը, նույնպես ռազմական
գործիչ, վեստարխոս Ֆարևսմանեսը։ Այս վերջին (Ֆարևսմանես-Փարսման)
անունից դատելով, կարելի է եղբակացնել, որ 11-րդ դարի կեսերին Կղարջի
քաղաքական ու ռազմական ղեկավարությունը դանվում էր այնպիսի մարդկանց ձեռքին, որոնք ծադումով հայ էին (դուցե և վրացադավան) կամ վրացի-

ւ Արիստակես Լաստիվերացի, Պատմունիւն, էջ 4-5։

<sup>:</sup> Unify whyned, to 11:

з «Расри» կыб «бырнитраи» прибр рјасцибирициб тврббор во Иза въдибъбърр, избътјо видибирибасијите, твасе упудрј во «тибастврбор» Уршу Ршерит 4-ра Ршпријар 1027 Идицибр врадиришцаст, пре двршрвраст ј Ощрат дибер вадорбо, Ѕшјер в Идиргер двршршдаствер шбојшбојшт во «тибастврбор» во и П. Пурцеладзе, Грузинские церковные гуджары (грамоты). Тифлис, 1881, стр. 121. 4 Ир ршбр шшибишјица выпа Рвадаопсијар Овбшјр дагри прива врада Рифлирјибе

Միջայնլ դուջսի և նրա որդիներ Վասիլիոս մագիստրոսի և վեստարխոս Ֆարեսմանեսի անձնավորությունների բացահայտման գործով զբաղվել է Ս. Վրիոնիսը։ Բյուզանդագետների մեջ երկար վեճեր են եղել Վասիլիոս մադիստրոսի անձնավորության շուրջը, որոնց հիմնական պատճառն այն է, որ բոլոր ուսումնասիրողները «Պարադունավիս» մականունը, որ հիշատակվում է վանական Թեոդուլոսի վերևում մեր կողմից մեջ բերված հիշատակարանում, վերագրում էին ոչ Թե Ահարոն մագիստրոսին, ինչպես իրականում է, այլ այս Վասիլիոս մագիսարոսին է «Պարադունավիս» հունարեն նշանակում է «Մերձդանության»։ Բյուզանդական պատմիչներ Միջայել Ատտալիատեսը, Զոնարան և Սկիլիցես-Կեդրինոսը պատմում են որ, 1065 թվականին Ուզերը անցնելով Իստրոս (Գանուր) գետը, գերի վերցրին մերձդանուրյան (Պարիստրիոն) քաղաքների արխոնտներ Նիկիփորոս Վոտանիատեսին և մագիստրոս Վասիլիոս Ապոկապեսին 2։ Ռումինացի թյուզանդագետ Ն. Բանւեսկուն վանական Թեոդուլոսի հիշատակարանում նշված Վասիլիոս մագիստրոսին, որին նա վերագրում է «Պարադունավիս» մականունը, նույնացնում է վերոհիշյալ մերձդանուբյան թաղաքների արխոնտ Վասիլիոս Ապոկապեսի հետ և պնդում, որ «Պարադունավիս»-ը ոչ Թե մականուն է, ինչպես ենթադրում էր Տույն բյուզանդադետ Լամբըոսը<sup>3</sup>, այլ «Պարիստրիոն» (մերձդանուրյան) բառի էկվիվա-, L'ump4:

Բուլղար բյուղանդագետ Վ. Զլատարսկին հանգեց այլ եզրակացության<sup>5</sup>։ Նրա կարծիքով, Թեոդուլոսի հիշատակարանում հանդիպող մագիստրոս Վասիլիոս «Պարադունավիսը» ոչ մի դեպքում չէր կարող լինել մերձդանուբյան քաղաքների դուքս՝ 1059 թվականի ապրիլին (հիշատակարանի դրության ժամանակը)։ Նա չէր կարող Վասիլիոս Ապոկապեսի հետ նույն անձնավորությունը լինել, որովհետև վերջինս մագիստրոսի կոչում ստացավ 1064 թվականին, իսկ նույն դարի 50-ական թվականներին նա պատրիկի կոչում ուներ։ Բացի դրանից, շարունակում է նա, 1059 թվականի վերջում և 1060 թ. որպես մերձդանության երկրների արխոնտ հիշատակվում է Ռոմանոս Դիոգենեսը։ Վ. Զլատարսկին միանում է հույն բյուղանդագետ Լամբրոսի կարծիքին, որի համահական Թեոդուլոսի հիշատակարանում հանդիպող «Պարադունավիս»-ը պարզապես այնտեղ հիշատակվող մագիստրոս Վասիլիոսի մականունն է և որ չի

<sup>2</sup> Sh'w Michaelis Attaliotae Historia, Bonnae, 1853, p. 83; Ioannis Zonarae Epitome historiarum, t. III, Bonnae, 1897, p. 678; Georgii Cedreni Historiarum compendium, t. II, Bonnae 1839, p. 654.

фишутты бы связи с вопросом об армянах халкедонитах. Отдельный оттиск из «Византийского Временника», том XII, 1905, стр. 21, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Илу выправний оби Р Бартикян, Относится ли прозвище Парабойчабіє к магистру Василию в памятной записи монаха Феодула (1059 г.) ?, 2000 ЧИ «Shqb- чичрр», 1959 В., № 8:

<sup>3</sup> Σπ. Λάμπρος, 'Ενθυμήσεων ήτοι χρονικών σημειωμάτων συλλογή πρώτη. «Νέος Έλληνο-

μνήμων», VII (1910), σελ. 130 -131:

<sup>4</sup> N. Bānescu, Les premiers temoignages byzantins sur les Roumains du Bas-Danube, Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher, Bd. III, 3 und 4 (Doppel-) Heft, 1922, S. 294—295. 

λπιγυβ, La question du Paristrion, Byzantion, t. VIII (1933), fasc. I. p. 294.

<sup>5</sup> N. V. Zlatarski, Една датирана припыска на гръцки от средата на XI век. Вуzantinoslavica, t.I, 1929, р. 28, sq.

կարելի այն ընդունել որպես կոնկրետ շրջանի վրա իշխանություն ունեցող անձնավորության տիտղոս։ Վ. Զլատարսկին ենթագրում է, որ Թեոդուլոս վանականի հիշատակարանում հանդիպող մագիստրոս Վասիլիոսը, դա Մատթեոս Ուռնայեցու ժամանակագրության մեջ հիշատակված բուլղար թադավոր Ալուսիանի որդի Վասիլն է, որը Ռոմանոս Դիոգենեսի Թագավորության սկզբում Եդեսիայի դութան էրև «Պարադումսավիս» մականունը, ըստ Զլատարսկու, ցույց է տալիս Վասիլի բուլղարական ծագումը։ Սակայն Զլատարսկին ուշադրություն չէր դարձնում այն Տանդամանքի վրա, որ այդ Վասիլի հղրայրը կոչվում էր Ֆարեսմանես-Փարսման, մի անուն, որ դժվար Թե բուլղարների մոտ տարածված լիներ։ Այդ անունը ցույց է տալիս, որ Ֆարեսմանեսը, ինչպես և, հասկանալի է, նրա հղբայր Վասիլիոսը և նրանց հայր Միջայելը կարող էին, ինչպես վերևում ասեցինը, կամ հայկական, կամ էլ վրացական ծագում ունենալ։

Ս. Վրիոնիսն հիմնականում ընդունում է Ն. Բանեսկուի հղրակացությունները և միաժամանակ փորձում է բացահայտել կտակում հանդիպող մյուս երկու անձնավորություններին՝ մադիստրոս Վասիլիոսի հայր՝ դուքս Միջայելին և վերջինիս մյուս որդուն՝ վեստարիսոս Ֆարեսմանեսին։ Նա գրում է. Մագիստրոս Վասիլիոսը նույն մագիստրոս Վասիլիոս Ապոկապեսն է։ Կտակում Տիշատակված մագիստրոս Վասիլիոսի հղբայր վեստարխոս Ֆարեսմանեսը՝ նույն վեստարխոս<sup>2</sup> Ֆարեսմանես Ապոկապեսն է, որը 1069 թվականին Ռոմանոս Դիոգենես կայսրի կողմից նշանակվեց Հիերապոլիս բաղաբի ստրատեղ։ Ինչ վերաբերում է կտակում հիշատակված դուբս Միջայելին, մագիստրոս Վասիլիոսի և վեստարխոս Ֆարեսմանեսի Հորը, Վրիոնիսի կարծիքով նա հիշատակված է Մատթեոս Ուռնայեցու մոտ, որի ժամանակագրության մեջ նա Հանդես է գալիս որպես «Ապուբապ, հայր Վասլի»։

b'վ Բանեսկուի, և' նրան հետևող Ս. Վրիոնիսի եզրակացությունները, որոնը առաջին հայացրից կասկած չեն հարուցում, հեռու են համողեցուցիչ լինելուց։ Մատթեոս Ուռհայեցու մոտ հիշատակված Ապուբապը, որին Վրիոնիսը նույնացնում է Բոյիլասի կտակում նշված դուքս Միքայելի հետ, 1035-1038 Թվականներին Եդեսիայի բաղաքի դուբսն էր և այդ պաշտոնում հիշատակվում է դեռևս 1065 թվականին: Սկիլիցես-Կենդրինոսը հիշատակում է որ 1038 թվականին Եդեսիա քաղաքին տիրում էր վրացական ծագում ունեցող Վարազվաչեն4։ Եթե այս Վարազվաչեն և Ուռնայեցու մոտ հիշատակված

Հ Վրիոնիսը սխալմամբ գրում է վեստարխոս։ Նա հենվում է Սկիլիցես-Կեդրինոսի ժամանակագրության վրա, ուր այդ Ֆարնսժանը ոչ Բն վեստարխոս է հիշատակված, այլ վեստ։ Տե՛ս Georgius Cedrenus, t. II, Bonnae 1839, p. 675; Adm. Michaelis Attaliotae

Historia, Bonnae, 1853, p. 116:

4 Georgii Cedreni, t. II, p. 520. Ուռնա թաղաթի պատմու Թյան մասին տես Լորանի 4 հատաքրքիր ուսումնասիսու Թյունը. J. Laurent, Des Grees aux Croisés. Etude sur l'histoire

d'Edesse entre 1071 et 1098, Byzantion, t. I, 1924, p. 367-449.

ւ 2 մանա. Մ ա ա թ է ո ս Ու ո հ ա լ և ց ի, ժամանակադրութիւն, Վաղարջապատ, 1898, Ly 1951

<sup>3</sup> Սակայն Մատթեոս Ուռհայեցու մոտ մենը կարդում ենը, որ Շե (1056) թվականին Իսա-Հակ Կոմնինոսը «բերեալ զաուկ թաղաքին Ուռնալոլ, որում անուն էր Տուկիծ... և առեալ գրագն գներ ի գլուխ Տուկծին և նստոյց գնա յաթոռ թագաւորութնան» (էջ 126—127)։ Թեոդուլոս վանականի հիշատակարանում 1056 թ. ապրիլին որպես Եղեսիայի գութս է հիշատակվում Հովհաննես Գուկիձևսը, ըստ երևույթին, Ուռհայեցու Տուկիծը։ Ամենայն հավանականությամբ, 1059 թ., bpp Գոշկասը դառնում է կայսը, Եդեսիայի իշխանությունը նորից արվում է Վասիլի Հայր Ապուջապին։ Ուոնայեցու ՇԵ թվականը նիշտ չէ, պետք է լինի ՇԸ։

Ապուբապը նույն անձնավորություններն են (Ապուբապը ոչ թե անուն է, այլ ազգանուն), ապա Վրիոնիսի այն ենβադրությունը, որ դուջս Միջայելը Ուո-Տայեցու մոտ հիշատակված Ապուրապն է, պարզ է, որ չի կարող հիշտ լինել։ Այդ բոլորից զատ, մենք չունենք որևէ փաստ այն մասին, որ Եդեսիայի դուքս Ապուքապը, կամ էլ նրա որդի Վասիլը ունենային որևէ առնչություն կղարջթի հետ 11-րդ դարի 50-ական թվականների վերջում : Բայց ամենակարևորը, որը կասկածի տակ է դնում Ն. Բանհսկուի և Ս. Վրիոնիսի հզրակացությունները, դա Հանդես եկող ժամանակագրական Հակասությունն է։ Բոյիլասի կտակի տվյալների համաձայն, դուբս Միբայելը վախճանվել է 1059 Թվականի ապրիլ ամսից (կտակի գրության ժամանակը) առաջ։ 1065 թվականին, ինչպես ցույց է տալիս Մատթեոս Ուոնայեցին, «ըօրը Ուղացն սրով յարձակեցան զհետ մեծաւ կոտորածով և կալան ղՎասիլ զօրապետն Հոռոմոց և տարան զնա ի գերութիւն յաշխարհն իւրեանց»2։ Նույն դեպքը արձանագրված է նաև, ինչպես վերևում ցույց տվեցինք, բյուղանդական պատմիչներ Ատտալիատեսի, Զոնարայի և Սկիլիցևս-Կեդրինոսի մոտ, նույն՝ 1065 թվականի տակ։ Բայց Ուռհայեցին մեզ հաղորդում է մանրամասնություններ, որոնք չունեն բյուզանդական աղբյուրները։ Պարզվում է, որ Ապուբապի որդի Վասիլին հաջողվում է փախչել գերությունից և գնալ նախ Թագավոր Տուկիծի մոտ։ Այնու-Shink «եկեալ Վասիլն առ Ապութապ Տայրն իւր ի յՈւոնա, և հայրն և ամենայն ազգ իւր լցան ցնծունեամբ»3։ Այդ բոլորը տեղի են ունենում 1065 թվականին։ Այսպիսով Վասիլի հայր Ապուբապը, (որին Ս. Վրիոնիսը նույնացնում է Բոյիլասի կտակի դուքս Միջայնլի հետ), 1065 թվականին դեռ ողջ էր։ Ս. Վրիոնիսը չի նկատում, որ Բոյիլասի կտակում (1059 թ.) հիշատակված դուբս Միջայելը և Ուռնայեցու մոտ հիշատակված «Վասլի նայր Ապուբապը» չեն կաթող նույն անձնավորությունները լինել, որովնետև Բոյիլասի կտակի տվյալների համաձայն, 1059 թվականի ապրիլին դուքս Միջայելը արդեն մեռած էր։ Հետևաբար տրամարանական է պնդել, որ դուքս Միքայելի որդի Վասիլիոս մադիսարոսը ոչինչ ընդհանուր չունի Ուռհայեցու Ապուբապի որդի Վասիլի հետ, բյուզանդական աղբյուրների Վասիլիոս Ապոկապեսի հետ։

Այս երկար վիճարանությունները տեղի չէին ունենա, իհարկե, եթե ինչպես վերևում ասացինք, ճիշտ ընթերցվեր վանական Թեոդուլոսի հիշատակարանը։ Այնտեղ «Պարադունավիս» բառը վերաբերում է ոչ թե Վասիլին, այլ Ահարոն մագիստրոսին։ Վ. Զլատարսկին միանդամայն ճիշտ էր, երբ գրում էր, որ «Պարադունավիս» մականունը կրող մարդը կարող էր բուլղարական ծագում ունենալ (այստեղ կարևորություն չունի այն հանդամանքը, որ նա այդպիսին էր համարում Վասիլին)։ Իսկապես որ Ահարոն մադիստրոսը բուլղար է եղել, այդ մասին վկայում են ոչ միայն բյուզանդական, այլև հայկա-

կան սկզբնաղբյուբները։

ինչպես մենք վերևում նշեցինք, Ս. Վրիոնիսը դուքս Միքայելի մյուս որդուն վեստարխոս Ֆարեսմանեսին նույնացնում է Սկիլիցես-Կեդրինոսի մոտ

<sup>:</sup> Ուռհայնցին հաղորդում է, որ Ապութապ իշխանը նախկինում նղել է վրաց Դավիի կուրապաղատի վրանապահը և ստացել է Եդեսիա ջաղաթը Ռոմանոս կայսրից ՆՁԱ Բվականին (էջ 57, 64)։

<sup>2</sup> Umm Hilmu Acasm shy h, to 152:

<sup>2</sup> Unify inbiqued, to 153:

հիշատակված, ծագումով վրացի վեստ Ֆարեսմանես Ապոկապեսի հետ, որին 1069 թ. կայսրը նշանակեց Հիերապոլսի ստրատեղ՝։ Իհարկե, ընդունելով, որ դուքս Միքայելը և նրա որդի մագիստրոս Վասիլիոսը պատկանում էին Ապոկապեսների գերդաստանին, շատ հավանական պետք է լիներ նույնաց-նել նաև կտակի վեստարխոս Ֆարեսմանեսին Սկիլիցես-Կեդրինոսի հիշատակած վեստ Ֆարեսմանես Ապոկապեսի հետ։ Բայց երբ մերժվում է այդպիսի հնարավորությունը, պարզ է, որ Ֆարեսմանեսի Ապոկապես ազգանունը քիչ բան է տալիս։ Մեզ մնում է միայն այն, որ երկուսն էլ կոչվում են Ֆարեսմանես, մեկն ունի վեստարխոսի, մյուսը վեստի աստիճան։

Եվստանիոս Բոյիլասին, ահա, բավականին նեղություն են պատճառել վերոնիշյալ Միջայել դուջոր և նրա որդին մագիստրոս Վասիլիոսը, որոնց կառավարչության տակ էին գտնվում Բոյիլասի կալվածքները։ Նա ստիպված է հղել իր տիրույթների մի մասը վաճառել իր տիրոջը, նրանց արժեքի դիմաց ստանալով միայն մի գրություն, բայց ոչ մի հատիկ դրամ։ Քացի այդ, իր տերերին տվել է նա «պարտքով» դրամական մեծ գումար (բսան հինդ լիտր ոսկի, այն է Հաղար ութեարյուր ոսկեդրամ), որը նույնպես 1059 թվականին (կտակի գրության տարում) դեռ չէր վերադարձվել պարտատիրոջը։ Կտակում ավյալ կա այն մասին, որ Միջայել դուքսն ու Վասիլիոս մագիստրոսը նույնիսկ Բոյիլասին կյանքից զրկելու ցանկություն են ունեցել։ Այս տվյալները ուշագրավ են ու հետաբրբրական։ Նույնիսկ Բոյիլասի նման ազդեցիկ մի պաշտոնյա, որ ուներ պրոտոսպաթարիոսի և հյուպատոսի բարձր աստիճան, չէր կարողացել խուսափել տեղական իշխանությունների ոտնձգություններից ու հափշտակություններից<sup>2</sup>։ Գուքս Միքայելի և մագիստրոս Վասիլիոսի պայջարը ըլուդանդական ֆեոդալ Բոլիլասի դեմ, մեր կարծիքով, սոսկ խոշոր ֆեոդալների միջև գոյություն ունեցող հակառակություն չէր, այլ ամենայն հավանականությամբ Բյուզանդիայի տիրապետության դեմ ուղղված պայքարի արտանայտություն։ Ճիշտ է, դուքս Միջայնլն ու մագիստրոս Վասիլիոսը ի պաշտոնն ծառայում էին Բյուզանդիային, բայց ինչ խոսը, որ բյուզանդական տիրապետությունը իրենց երկրի համար օտարի լուծ էր։

Բոյիլասն իր կտակում հայտնում է, որ հրբ նա հաստատվեց իրեն տրըված կալվածջներում, դրանք գարշահոտ, անտանելի վայրեր էին, լինելով օձերի, կարիճների և վայրի գաղանների բույն, որից սարսափահար մոտակայբում ապրող հայերը հանդիստ չունեին։

Նշված ժամանակաշրջանում Կղարջքին մերձակա բոլոր դավառներում — Հարքում, Ապահունիքում, Մանանաղում, Եկեղյաց դավառում, նույնիսկ Շիրակում լայն տարածված է եղել Թոնդրակեցիների աղանդը, և, ըստ երևույթին, Կղարջքը բացառություն չի կազմել<sup>3</sup>։ Բոյիլասի կտակում նշված օձերի, կա-

<sup>2</sup> Sh'н Сборник документов по социально-экономической истории Византии, Москва, 1951, стр. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Georgius Cedrenus, t. II, p. 675—676: Միջայել Ատտալիատեսը Նրան համարում է հայ (Michaelis Attaliotae, Historia, p. 116): Ամենայն հավանականությամբ նա վրացադաման հայ էր։

<sup>3</sup> Գրիգոր Խանձինեցու (վախճանվել է 861 նվականին) վարքարանունյան մեջ կա հիշատակունյուն Կղարջբում, կոնկրետ Օպիզայում, աղանդավորների գոյունյան մասին։ Տե՛ս Георгий Мерчул, стр. 144—145. Նշված ժամանակաշրջանում աղանդավորներ են հիշվում նաև Անչայում, որ գտնվում է Արտանուջից երկու ժամ հեռավորունյան վրա (նույն տեղում, էջ 136).

րիճների և վայրի գազանների տակ մեր կարծիջով ենթադրվում են թոնդրակեցի աղանդավորները։ Արիստակես Լաստիվերտցին թոնդրակեցի աղանդավորներին անվանում է «մարդադէմ դաղանաց փարախ», Կունձիկ արեղային՝ «վիշապ օձ կամակոր», Թոնդրակը՝ «դաղանաց փարախ», իշխան Վրվեռի ադարակը՝ «օձաբնակ տեղիջ», իսկ աղանդավորների բնակատեղիները՝
«օձաբնակ որջջ»։ Նման ածականներով են խոսում թոնդրակեցիների մասին
նաև Գրիգոր Մադիստրոսը և միջնադարյան մյուս հեղինակները։ Ինչպես երեվում է, Բոյիլասը հանդիստ չի ունեցել այդ աղանդավորներից։ Սաղմոսի բառերը մեջ բերելով նա ասում է, որ այդ անտանելի վայրը ինջը սրի ու հրի
մատնեց։ Հակված ենջ կարծելու, որ խոսջն այստեղ թոնդրակեցիներին և
նրանց բնակատեղիների սրի ու հրի մատնելու մասին է։ Այս ենթադրությունը
հաստատվում է Գրիգոր Մադիստրոսի վկայություններով, իրենից առաջ թոնդթակեցիների դեմ դործող իշխանավորների մասին։ Նա դրում է, որ «նախջան
մեղ բաղումջ ղօրավարջ և պետք ի սուր սուսերի մատնեցին զնոսա»<sup>1</sup>, այսինջն
թոնդրակեցիներին։

Բոյիլասի կտակի հետ ծանոթանալով կարելի է գալ այն եզրակացության, որ կտակագիրը ջաջ ծանոն է հղել բյուզանդական օրենսդրությանը։ Կտակագիրը սկզբում տվյալներ է հաղորդում իր անձնավորության մասին, ապա հատուկ շեշտում է այն հանգամանքը, որ կտակը կազմել է ֆիզիկական ու մտավոր տեսակետից առողջ վիճակում, և որ այդ դործում նրան ոչ ոք չի խաբել կամ ստիպել։ Բացի դրանից նշում է, որ ինքը ուղղափառ քրիստոնյա է, տիևդերական յոք ժողովների կանոններին համաձայն, և որ ինքը պետության դեմ ոչ մի հանցանը չի գործել։ Այդ բոլորը շարադրելուց հետո, նա կենսագրական ավյալներ է հաղորդում իր և իր ընտանիքի մասին, որից հետո խոսում է իրեն պատկանած 11 գյուղերի և կալվածների մասին, որոնցից 1059 թ. (կտակի գրության ժամանակ) իր տրամադրության տակ էին մնացել միայն չորսը, այն է Տանձուտ-Սայիմը, Բուդինան, Պարաբունիոնը և ըսայասը։ Նախկինում ունեցած իր գյուղերից Օփիդոբունի, Կուսներիան և Կալմուխին խլել էր Թեմայի դութս Միջայելը, իսկ Վարդա գյուղը՝ Միջայելի որդին, մադիստրոս Վասիլիոսը։ Բոյիլասն իր գյուղերից Ուզիկին կտակել է մեկին, որի անունը չի հիշատակում, իսկ Կոպտերիոնը և Խոսպակրատը կտակել է ինչ որ որբ եղբայրների՝ Քրիստափորին և Գևորգին ու նրանց Հորևղբորորդուն։ Ինքը՝ Բոյիլասն ապրում էր Տանձուտ-Սալիմ կալվածքում, ուր նա կառուցել էր նաև սուրը Աստվածածնի անունով մի վանը։ Ամենայն հավանականությամբ հենց այդ գյուղում էր գտնվում նաև սուրբ Վարվառայի վանքը, որտեղ Թաղված էին Բոյիլասի մայոր, կինը, Ռոմանոս որդին և ուր Բոյիլասի խոսքերով պետք է Թաղվեր իր մանից նետո նաև ինթը։ Այդ Տանձուտ կալվածրից է Բոյիլասն առանձնացրել լորս հողաբաժին ազատ արձակած իր ստրուկների ընտանիջների համար։ Տեղին է նշել, որ Բոյիլասը ազատ արձակած իր ստրուկներին տված այդ չորս Մ. Տա այդ Տանձուտ գյուղը, բացի վերևում հիշատակված չորս հողակտորնե ոից, Բոյիլասը կտակում է իր անդրանիկ դստեր Իրինեին և նրա ամուսնուն՝

վերջիններիս մասին Ն. Մառը ենքադրում է, որ պավլիկյաններ են եղել (նույն տեղում, Առաասրան, էջ XVIII, ծանոք. 3)։ Հե՛ս Գրիգոր Մագիսարոսի քղքները, Ալեթսանդրապոլ, 1910, էջ 162։

սպաթարոկանդիդատ Գրիգորիոսին։ Տանձուտ գյուղի հկամուտը, ինչպես նաև իր այդ դստեր նվիրված «շարժական, ինջնաշարժ և դյուրաշարժ» ողջ գույքի արժեջը (ստրուկներ, արծաթ, դիպակներ և անասունները) Բոյիլասի հաշվումներով կազմում է երեսուն լիտր ոսկի, որը և նա համարում է իր դստեր օժիտը։

Բոյիլասն իր մյուս դստեր՝ Մարիային Թողնում է նույնպես երեսուն լիար արժեքով ունեցվածք, Այդ Թվում՝ տասը լիտր արժեքով ստրուկներ, արծաթ, դիպակներ և անասուններ։ Մնացած քսան լիտրի դիմաց նա Մարիային տալիս է իր Բուդինա կալվածքի կեսը։ Նույն կալվածքի մյուս կեսը Բոյիլասը Թողնում է իր կողմից Տանձուտ դյուղում կառուցված սուրբ Աստվածածնի վանքի հոգևորականության տրամադրության տակ, պարտավորեցնելով նրան այդ կես դյուղի տարեկան եկամտից վճարել միաբաններին որպես ռոճիկ քսանվեց դահեկան, վանքի կարիքների համար տասներկու դահեկան և սուրբ Վարվառայի վանքի կանքի կարիքների համար տասներկու դահեկան։ Ինչպես տեսնում ենք, Բուղինա դյուղի կեսի եկամուտը ըստ երևույքին հիսուն դահեկան էր, հետևապես ամբողջ դյուղի տարեկան եկամուտը մոտավորապես հեկան էր, հետևապես ամբողջ դյուղի տարեկան հկամուտ դյուղի եկամուտը։

Ըստ երևույնին, այդ հիսուն դահեկանը, որ Բոյիլասը կտակում է երկու վանքերի ու նրանց հոդևորականունյան կարիքները հոդալու համար, լրիվ չէին ծածկելու նրանց ծախսը, դրա համար էլ Բոյիլասը իր երկրորդ՝ Պարաբունի գյուղից նրանց կտակում է երկուհարյուր մոդ հացահատիկ, հազար լիտր դինի և այլ ընդեղեններ ու պտուղներ։ Իրեն պատկանող չորրորդ գյուղը (Եսաայլ խոսքով՝ այդ կալվածքը նա վաճառել է։

Այս բոլորից բացի, Բոյիլասը բազմաթիվ հկհղեցական սպասներ և զանազան գրջեր իր կտակի համաձայն թողնում է իր կողմից կառուցված սուրբ Աստվածածնի վանջին, այն պայմանով, որ իր ժառանդները իրավունջ ունենան օգտվելու դրանցից։ Սակայն Բոյիլասը այդ սպասեղենի և դրջերի կապակցությամբ ուրիշ պայման էլ է դնում իր ժառանդների առաջ. նրանք իրավունջ չպետք է ունենային դրանք ուրիշին տալու կամ վաճառելու։ Եթե նրա դստրերից որևէ մեկը կառուցեր նոր մի վանջ, այդ դեպքում միայն այդ սպասեղենը և դրջերը կարող են բաժանվել նրանց միջև։

Բոյիլասի կտակում կա ուշագրավ մի այլ կետ ևս։ ԵԹե իր ժառանգները՝ դստրերն ու փեսաները անխախտ կերպով կատարեն իր բոլոր հանձնարարու-Թյունները, ապա նրանք իրավունք պետք է ունենային տիրելու իրենց կտակված կալվածքներին, հակառակ դեպքում՝ Բուդինա դյուղն ամրողջությամբ Թողնում է սուրբ Աստվածածնի վանքի հոգևորականներին, նույն այդ և սուրբ Վարվառայի վանքերի ծախսերը հոգալու համար։

Բոյիլասի կտակում ամենահետաքրքրականը նրա տրամադրության տակ եղած ստրուկների հիշատակության փաստն է։ Հայադետներն ու բյուղանդադետները կասկած չեն հայտնել Հայաստանում և Բյուղանդիայում միջին դարերում ստրուկների դոյության հարցի մասին, միանդամայն ճիշտ նշելով, որ ստրկությունը տվյալ ժամանակաշրջանում տնտեսության մեջ երկրորդական դեր էր խաղում<sup>1</sup>։

ւ Այդ մասին աև՛ս Հ. Մ ան ան գյան, Ֆևոդալիզմը հին Հայաստանում, Երևան, 1934,

Բոլիլասն ունեցել է երկու տեսակի ստրուկներ՝ ընդոծին (οίχογενεῖς) մարուկներ, որոնք ծնվել են իր աղախիններից և արծախադին (ώνητοί) ստրուկներ։ Կտակից կարելի է հետևցնել, որ Կիրակոս անունով իր ստրուկին նա բերել է իր հետ Կապադովկիայից, որովհետև այդ ստրուկը, ըստ կտակի, ժեծացել է Բոլիլասի հետ և նրա ձանապարհորդությունների ընթացքում՝ շատ չարչարվել։ Սակայն կտակում թվարկված ստրուկների մի մասի անունները հնարավորություն են տալիս եզրակացնելու, որ նրանք ձևռք են բերվել տեղում։ Արասգոս, Սիլիղնու, Մուսես, Ղարիպ, Ապոսֆարես անունները կրող մարդիկ դժվար Թե հույներ լինեին։

Բոլիլասն անուններով է հիշատակում այն ստրուկներին միայն, որոնց նա ազատություն է շնորհել։ Նրանք կազմում են տասներեք ընտանիք։ Սրանց նա տալիս է որոշ քանակությամբ դրամ, մի քանիսին էլ փոքր հողակաորներ և աշխատող անասուններ։ Բայց այն ստրուկներին, որոնց նա չի աղատում, այլ կտակում է, ավելի հիշտ, նախքան կտակ կաղմելը նվիրում է իր ժառանդներին, նա անվանապես չի հիշատակում և չի խոսում նրանց թվի մասին։

Հետաքրքրական է պարզել, Թե ինչով էին զբաղված Բոյիլասի ստրուկները։ Մեծ հավանականությամբ նրանք նախ և առաջ տնային ծառայություն են կատարել։ Ստրուկներից մեկը, Գրիգորիս անունով, զբաղվել է գրադրությամբ, ձեռագրերի արտագրությամբ, գրչի գործերով։ Մյուս ստրուկների ղբաղմունքի մասին կտակում տվյալներ չկան։

Գ. Օստրոգորսկին Պատմոս կղզու վերաբերյալ 1073 թվականին գրված մի փաստաթղթի հիման վրա, ուր ասված է, թե գյուղատնտեսության մեջ աշխատող ստրուկներ այլևս չկան Վարիս կոչվող կալվածքում, որովհետև բոլորը մահացել են, դալիս է այն եղրակացության, որ 11-րդ դարի երկրորդ կեսում արդեն ստրկական աշխատանքը գյուղատնտեսության մեջ չի կիրառվել<sup>1</sup>։

Սակայն Վարիս կալվածքի դեպքը չի կարելի ամբողջ Բյուզանդիայի վրա տարածել, մանավանդ Բյուզանդիայի արևելյան շրջանների վրա, որոնք համեմատաբար ավելի հետամնաց վիճակում էին դտնվում։ Այնպես որ բացաո-

la. U ա մ ո ւ և լ յ ա ն, Սարկությունը հին Հայաստանում, ՀՍԽՀ Պատմության և Գրականության ինստիտուտի «Տեղեկագիր», Գիրը Բ, 1937 թ.։ Նույնի, Հին հայ իրավունքի պատմություն, Երևան, 1939 թ.։ Ս. Հ ա կ ո բ յ ա ն, Սարկությունը և սարկատիրական հասարակական ֆորմացիան նին Հայաստանում, ՀՍՍՈւ ԳԱ «Տեղեկագիր», № 8, 1948 թ.։ Նույն ի, Հայ դյուղացիության պատմություն, Գիրը առաջին, Երևան, 1957 թ.։ Ս. Պողոսյան, Գյուղացիների նորտացումը և գյուղացիական շարժումները Հայաստանում 9-13-րդ դարերում, Երևան, 1956։ Բ. Ա.ռ.ա ջ ե լյ ա և, Հայաստանի միջնադարյան ջաղաբների բնակչության սոցիալական կազմը, «Պատմա-րաвинфрифий бийфии» № 2, 1958 В. Е. Э. Липшиц, Византийское крестьянство и славянская колонизация, «Византийский Сборник», Москва-Ленинград, 1945; Ънедър, Восстание Фомы Славянина и византийское крестьянство на грани VIII-IX вв., «Вестник Древней Истории», № 1, 1939; Н. В. Пигулевская. К вопросу об общественных отношениях на Ближнем Востоке, Ленинград, 1948; А. П. Каждан, Рабы и мистии в Византии в ІХ-Х вв., Ученые Записки Тульского педагогического Института, вып. 2, 1951, М. Я. Сюзюмов, О правовом положении рабов в Византии, Ученые Записки Свердловского гос. педагогического института, вып. 11, 1955; Р. Браунинг, Рабство в Византийской Империи (600-1200), Византийский Временник, т. XIV, 1958; A. Hadjinikolau-Marava, Recherches sur la vie des esclaves dans le monde Byzantin, Athénes, 1950.

<sup>1</sup> Sb' Г А. Острогорский, Византийские писновые книги, Byzantinoslavica, t. IX, fasc. 2 (1948), p. 239.

Ինչպես ցույց են տվել Բյուզանդիայի սոցիալ-տնտեսական հարաբերությունների պատմությամբ զբաղված մասնադետները, բյուզանդական ֆեոդալական տնտեսության բնորոշ գծերից մեկն էլ այն է, որ հողային ռենտան գրլխավորապես դրամական է եղել։ Դրամական միավորներով էին հաշվվում նաև նկամուտները²։ Բոյիլասի կտակի մեջ էլ մենք նույն բանն ենք տեսնում, մի հանգամանք, որ ցույց է տալիս, թե Բյուզանդիայի համար այդ բնորոշ երեվույթը գոյություն ուներ նաև Բյուզանդիայի կողմից գրավված հայ-վրացական շրջաններում։

Բոյիլասի կտակը հաստատում է բյուղանդական կյանքի մի այլ կողմը ևս։ Տվյալ ժամանակաշրջանի համար ընորոշ է այն փաստը, որ սարկատեր ֆեողալները ազատ են արձակում իրենց ստրուկներին։ Բոյիլասի կտակում գրված է, որ նա աղատություն է շնորհում իր ստրուկներից տասներեր ընտանիջ։ Բյուզանդագետ Մ. Սյուզյումովի կարծիջով ազատ արձակված ստրուկը դառնում էր լիիրավ, թոլորովին ազատ. իր այս ենքադրությունը նա Հնարավոր է համարում հիմնավորել նաև Բոյիլասի կտակը վկայակոլելով3։ Մի ուրիչ թյուղանդագետ՝ Ա. Կաժդանը գալիս է այն եղրակացության, որ ազատ արձակված ստրուկները դառնում էին կախյալ վարձակալներ<sup>ձ</sup>։ Սույն կտակի տվյալների Տիման վրա գալիս ենք այն հղրակացության, որ Բոյիլասը, չնայած խոսջով Տայտարարում է իր ստրուկներին լիակատար ազատություն շնորհելու մասին, բայց այնուամենայնիվ, ստրկի և ազատություն ստացած ստրկի միջև մեծ տարբերություն չի եղել։ Աղատված ստրկի հետ տերը նույնպես շարունակում էր վարվել իր ցանկության համաձայն։ Բոյիլասը ասում է իր աղախին Սիլիզնուի մասին, որ նրան ազատ է արձակել, բայց միաժամանակ դրում է, որ նույն այդ ազախնուն տալիս է իր դուստր Մարիային, որպեսզի նրան ծա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Միսքիոսների մասին ան'и Е. Э. Липшиц, Византийское крестьянство и славянская колонизация, «Византийский Сборник», Москва—Ленинград, 1945, стр. 126 и сл.; А. П. Каждан, Рабы и мистии в Византии в ІХ—Х вв., Ученые Записки Тульского педагогического института, вып. 2, 1951.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sb'u Г. А. Острогорский, Византийские писцовые книги, Byzantinoslavica, т. IX, 2, 1948, р. 295—296.

<sup>3</sup> М. Я. Сюзюмов, О правовом положении рабов в Византии, Ученые Записки Свердловского гос. педагогического института, 1955, вып. 11, стр. 186.

<sup>4</sup> А. П. Каждан, Рабы и мистии в Византии в ІХ—Х вв., Ученые Записки Тульского педагогического института, 1951, вып. 2, стр. 77.

ռայի (բառացի՝ ստրկություն անի՝ ἐκδοολεόει») հինդ տարի ևս Ազատ արձակված ստրուկների այդպիսի դրության մասին վկայում են նաև բյուղանդական օրենսգրբերը։ Այնպես որ ազատված ստրուկների լիակատար ազատության ու լիիրավության մասին չի կարող խոսք լինել։ Ա. Կաժդանի ենթադրությունը այն մասին, որ ազատ արձակված ստրուկները դառնում էին միսթիոսներ, այսինքն վարձակալներ, ֆեոդալից արենդով հող վերցնողներ, շատ հավանական է։

Վերջացնելով իր կտակը, Բոյիլասը նրա ճշդրիտ կատարման համար նշանակում է հոգաբարձուներ և խնամակալներ, դրանք էին բազմիցս հիշատակված մագիստրոս Վասիլիոսը, նրա եղբայրը վեստարխոս Ֆարեսմանեսը, Թեմի եպիսկոպոսը, Բոյիլասի երկու փեսաները՝ սպանարոկանդիդատ Գրիգորիոսը և մերարխոս Միջայելը և վերջապես սուրբ Աստվածածնի վանքի ավագ

րահանան։

կտակը ավարտվում է ցուցմունքով այն մասին, որ գրված է Թևոդուլոս վանականի ձեռքով, աշխարհի արարչադործության 6567 թվականին, ապրիլ ամսին, որ համապատասխանում է մեր թվարկության 1059 թվականին, և որ նրա տակ ստորագրել են բոլոր վկաները։ Կտակի վերջում սակայն մեզ հասել է միայն Եվստաթիոս Բոյիլասի ստորագրությունը։

\* \*

Եվստաթիոս Բոյիլասի կտակի հայերեն թարգմանությունը կատարել ենջ թենեշևիչի հրատարակած ընագրի հիման վրա, որոշ աննշան ուղղումներով, որոնց մասին առանձին առանձին խոսվում է ծանոթագրությունների մեջ։ Ձեռքի տակ ենք ունեցել նաև ձեռագրի միկրոժապավենը, որը Լենինգրադի Սալտիկով-Շչեդրինի անվան Հանրային գրադարանի հունարեն ձեռագրերի բաժնի վարիչ Ե. Է. Գրանստրեմի սիրալիր օգնությամբ ստացանք Փարիզի Ազգային Մատենադարանից։ Ծանոթագրությունները կազմված են այն հաշվով, որպեսզի ոչ միայն բացատրեն կտակի մութ կետերը, այլ որոշ չափով բացահայտեն սոցիալ-տնտեսական հարաբերությունները Բյուզանդիայի տիրապետության տակ ընկած հայ-վրացական շրջաններում կտակի գրության ժամանակաշրջանում։

# **ԵՎՍՏԱԹԻՈՍ ԲՈՅԻԼԱՍԻ ԿՏԱԿԸ**

Քանի ժամանակն է, ես ցանկացա հստակ և արթուն մաթով, հանդարտ ու կատարյալ կերպով կարդի բերել իմ դործերը, որովհետև աղոտ հիջողու-

թյամբ հնարավոր չէ ոչինչ անհլ։

Ես ոչ մի կերպ չեմ կարող պատմել, Թե ինչքան վիշտ պատձառեցին ինձ իստոնակ ժամանակները։ Ես անչափ տանջվել եմ դժրախտություններից, ինձ ամեն կողմից անդադար հարվածել են կոհակները, ինչպես նավարեկյալին, մինչև որ ես դաղթական դարձա իմ ծնված երկրից՝ պանդուխտ, հայրենիքի սահմաններից հեռու<sup>1</sup>, կտրելով շաբաթ ու կեսվա ձանապարհ։ Հաստատվելով այլ հավատք պաշտող և ուրիշ լեզվով խոսող ժողովուրդների մեջ, ես արժանացա պայծառափայլ և հռչակավոր դուքս Միքայելի մեծ պաշտպանությանը, որի հրամանների տակ ես տասնհինդ տարի ծառայեցի պետությանը, իսկ այնուհետև, երբ ես ութ տարի էր, որ հեռացել էի ծառայությունից, նա իր հոգին առաջինի կերպով ավանդեց, իսկ նրա պայծառափայլ որդին մեծափառ մագիստրոսը, ամեն կերպ գնահատելով իմ ծառայությունները և ամենից առաջ ազատությունը, ինձ օժանդակեց մեծ բարերարություններով։ Բայց մեր հոգու վրա կախված ծանրությունը մենք ի վիճակի չենք իմանալու, դրա համար ես վաղուց դիմել եմ ապաշխարության, ելակետ ունենալով ինձ մնացած կյանքը, և ամեն ինչ գցելով, ամենատես դատաստանին, իմ խոսքի սկզբում և վերջում (սուրբ) երրորդությունն եմ վկայակոչում։

Հանուն Տոր և որդվո և Տոգվույն սրբո (հս) Եվստանիոս խրիսոտրիկլինի՝ պրոտոսպանարիոս<sup>3</sup> և հյուպատոս<sup>4</sup> ներկա գրավոր և ստորագիր գաղանի կտակը անում եմ, կազմում ու նողնում իմ սեփական մտադրունյամբ, անբըունադատ կամջով։ Այդ գործում ինձ ոչ ոք չի պարտադրել, չի ստիպել, չի հեգնել, չի խարել, չի նենգել, այդ ես կատարում եմ դործի իմացունյամբ, առանց խաբեունյան ու կեղծիջի, ընդհակառակը լիակատար ցանկունյամբ ու ամրողջ հոգով, հստակ ու առողջ մտքով ու ջաջառողջունյամբ, ողջամտորեն, ունենակով իմ բոլոր մտավոր դգայարանները կարգին վիճակում<sup>5</sup>։

Սկզբից ես ի վերուստ բախան ունեցա ազատ ծնվելու և բնությամբ առողջ։
Ես ուղղափառ եմ և լրիվ համաձայն յոթ սուրբ և տիեղերական ժողովների որոշումներին և սահմանումներին։ Մինչև օրս պետության հանդեպ ոչ մի հանցանք չեմ գործել, որն ինձ պատասխանատու աներ որևէ բանում։ Մինչև այսօր
մարդասերի անսահման հոգատարության շնորհիվ, թագավորական՝ աստվածային բաղկի շնորհիվ և վերևում հիշատակած իմ տիրոջ և տիրակալի՝ դուջսի անչափ բարիջների ու բարեգործությունների շնորհիվ ես ունեցել եմ ազատ
և անկաշկանդ կյանք և (հուսով եմ), որ նրանից հետո նրա որդի պայծառափայլ մագիստրոս և ժառանդորդ տեր Վասիլիոսը նույնպես (այդպիսի) վերաբերմունք կցուցաբերի իմ հանդեպ։

Ես դաղթեցի այս երկիրը իմ հայրենիքից, իմ օրինավոր կնոչ, ողորմած Աննայի հետ ամուսնանալուց հետո։ Ես ինձ հետ ունեի իմ հավաքած բոլոր փողերը, որոնց ավելացան նաև իմ արդար վաստակով ձեռք բերվածը։ Ինձ շնորնվեցին երկու դուսար և մեկ որդի։ Իմ որդին լրացնելով իր կյանքի երրորդ տարին վախձանվեց ինդիկտիոնի վեցերորդ տարում6, իսկ ինդիկտիոնի իններորդ տարվա<sup>7</sup> սկզբին նրա մայրը և իմ կենակիցը, կրոնավորյալ, աստծու նախախնամությամբ հետևեց որդուն, ամբողջ կյանքս երկու դուստրերի հետ գցելով անչափ տխրության մեջ<sup>8</sup>։ Նրանց մասին ես հոգում էի մինչև ընթացիկ ինդիկտիոնի տասներկուերորդ տարին<sup>9</sup>, ինչքան որ Տնարավորություն էր տալիս աստծու անձառ կամբը։ Բայց մահվան միտբը ինձ անընդհատ տանջում է։ Այրի առաջ ունենալով տարաժամ և անակնկալ (մահը) ես կամեցա կարգի րերել իմ գործերը։ Նախ և առաջ ես ավելի վեհ ու ավելի կարևոր հոգսով էի մտահոգված, այն է որպեսզի աստված հիշվի, որպեսզի հոգին աստվածային։ ներշնչմամբ նմանվի նախատիպի կերպարին, իսկ մարմինը շեղվի ցանկու-**Թյունների ուղուց։ Ես նկատի ունեմ եկեղեցին, այն է աստծու և աստվածամոր** տաճարր։

իմ այս գաղթականության սկզբում, երբ ես այստեղ ժամանեցի և բնակվեցի, այս վայրը, որ ես ստացա, գարշահոտ էր, անտանելի, դա օձերի, կարիճների և վայրի գաղանների բույն էր, ինչ որ բոլորովին հանգիստ չէր տալիս դիմացն ապրող հայերին, որոնք սարսափահար էին եղել<sup>10</sup>։ Այդ վայրբ շատերի համար անանցանելի էր և (այդ պատճառով) շատերը չգիտեին, Թե ինչ է այնտեղ կատարվում 11։ Դրա համար հս, սաղմոսի ասածի նման 12, սրով ու Տրով այն մոխրի վերածեցի, իսկ այնուհետև այնտեղ կառուցեցի բնակարան և սուրբ վանք ի հիմանց, կարգի բերեցի արոտավայրերը, [տնկեցի] անտառներ, այգիներ, պարտեղներ, [անց կացրի] առուներ, [կարգի բերեցի] ագարակներ, [կառուցեցի] ջրաղացներ և ինչ որ<sup>13</sup> պիտանի էր և անհրաժեշտ։ Բացի գրանից, կարգի բերեցի իմ Բուզինա14 կալվածքը15, որը մինչ այդ կատարլալ ամայի էր, հո դժվարությամբ մշակեցի, ինչպես նաև Եսալաս գյուղը 16, որն անապատ էր և աղջատ, բացի Ձալիմա անապատից։ Ուզիկի գյուղը և Խուսպակրատը 17, Կոպտերիոն գյուղը, Օփիդորունի գյուղը և Կուսներիան, որոնք վաղուց անապատ էին և անբնակելի<sup>18</sup>, ես մեծ ծախսերով կարողացա կարգի բերել։ Ուզիկի գյուղը ես տվեցի նրանց, որոնց ժառանգ համարեցի, գրա հետ մեկտեղ տալով գործարբը հաստատող վկայականը։ Իսկ Կոպտերիոն գյուղը և Խոսպակրատը տվեցի հարազատ եղբայրներ որբեր Խրիստոփորոսին ու Գևորգիոսին և նրանց աղջատ ու որը Հորևղրորդուն։ Իսկ Օփիդոբունի գյուղը և Կուսահրիան Կալմուխիի Տետ միասին ես տվեցի իմ հանգուցյալ դուքսին ու տիրոջը, վերջինիս խնդրանքով, օգտաղործման համար, գրավոր պայմանագրի հիման վրա։ Իսկ Վարդա պրոաստիոնը<sup>19</sup> առանց որևէ բարենորոգության, ինչպես որ այն ստացել էի, տվեցի պայծառափայլ մագիստրոս տեր Վասիլիոսին, նրա կողմից պարտադրվելով այն վաճառել [իրեն], նրա արժեջի դիմաց ոչինչ չստանալով, այլ միայն պարտքով, որի մասին, ինչպես նաև նրա այլ պարտըերի մասին, ըսանհինդ լիտը 20 ընդհանուր դումարով [ունեմ] գրավոր ստացականներ պայծառափայլ մագիստրոսից, հանգուցյալ դուջսից և հանդուցյալ դջսուհուց՝ իմ տհրերից։ Այդ բոլորի դիմաց ես նրանցից ոչինչ չեմ ստացել։ Այդ մասին թող միջնորդի և դատի աստծու ամենահաս նախախնամությունը։ Սրտագետ աստվածը վկա, ես մինչև այժմ ոչ մի նենգություն կամ չարամաություն չեմ ցուցարերել ոչ նրա (իմա՝ դութսի — Հ. Բ.) հանդեպ, ոչ էլ նրա որդիների՝ իմ տիրոջ որդիների հանդեպ։ Ես ոչ մի ստորություն չեմ արել նրանց հանդեպ, ոչ մտածել եմ, ոչ էլ գրել [նրա դեմ ] որևէ զրպարտություն, այլ առանց դավի և կամավոր կերպով մինչև իմ մահը ես նրանց համար տագնապների մեջ եմ ընկել, կատարելով մեծ ու ան-Տուսալի գործեր, ամենազոր աստծու շնորհիվ, անհաղթ խաչի օգնությամբ և իմ աստվածածնի միջնորդությամբ, չնայած դրան, որ ես նրանց կողմից և նրանց միջոցով շատ ու շատ դժվարությունների և վտանդների հանդիպեցի։ Նրանք նույնիսկ իմ կյանքը դավեցին։ Բայց ստանալով [աստծու] ամենաարո աշեի օսըություրը ըս այս հարուդ իրգ եսմսեսվիր շիսեների։

ինձ մնացած չորս կալվածներից և պրոաստիոններից Տանձուտը, նույն ինքը Սալիմը, լեռնային հողերով, որը բաժանում է ինձ պատկանող ջրարբի հողերը անջրդիներից, այսինքն այդ պրոաստիոնի ամբողջ պախտը<sup>21</sup> ուժսուն դահեկանը<sup>22</sup> և էննոմիոնը<sup>23</sup>, ի բաց առյալ այն չորս զևգոտոպիոնները<sup>24</sup>, որոնք ես շնորհել եմ որպես կտակ և լեգատ<sup>25</sup> իմ կողմից ազատ արձակված ստրուկ-ներին<sup>26</sup>, ես տվեցի որպես օժիտ իմ առաջին և հարազատ դստեր Իրինեին և նրա կողակցին։ Ահա այդ ուժսուն դահեկանին, արոտատեղիներին և ամբողջ և նշված պրոաստիոնի հողերին Թող տիրի իմ այդ նույն դուստրը, դա իր հայ-

րենական ժառանդությունն է և իր օժիտը երևսուն լիտրի արժողությամբ<sup>27</sup>։ Այդ բոլորի հետ նա նախապես ստացավ նաև շարժական, ինջնաշարժ և դյուրաշարժ<sup>28</sup> գույթ, մի մասը դաղանի կերպով, մյուսը բացահայտ, այն է ստրուկենը, արծաթ, դիպակներ և անասուններ<sup>29</sup>։ Թող նա այդ բոլորն ունենա իմ օրհետաքյամբ և կամբով, թող նա ապրի իմ տան մեջ բարեպաշտությամբ և ուղղափառորեն ջաղաջավարելով, վճարելով եկեղեցական<sup>30</sup> և թագավորական հարկերը, ինչպես որ սահմանված է։

Նրա հարազատ բրոջ և իմ իսկական դուստր Մարիային ես տվեցի որպես օժիտ տաս լիտը [արժողությամբ] շարժական, ինբնաշարժ և դյուրաշարժ գույթ, այն է ստրուկներ, արծաթ, դիպակներ և անասուններ։ Ցանկանալով, որ այդ [օժիտը] լրացնեմ ու հասցնեմ նրա բրոջ օժիտի՝ երեսուն լիտրի չափին, որը [միաժամանակ] նրա ժառանգությունն է, ես նրան տվեցի իմ Բուդինա կալվածքի կեսը։ Այդ երկուսի գումարը կազմում է երևսուն լիտը օժիտ և Հայրենական ժառանգություն։ Այդ նույն իմ կալվածքի մյուս կեսը ես Թողնում եմ իմ Աստվածածնի վանջին, որը ես ի հիմանց կառուցեցի, որպեսզի նրան ծառայող միաբանները լիակատար և անվերադարձ կերպով տիրեն նրան, որպես իմ Հոդատարության արտահայտություն։ Քահանաներին և սարկավադներին որպես ռոճիկ Թող վճարվի քսանվեց [դահեկան], վանքի ջահընկալության<sup>31</sup> համար տասներկու [դահեկան]։ Սուրբ վկա Վարվառայի վանջին, որը միաժամանակ հանդիսանում է իմ հարազատ մոր, որդուս Ռոմանոսի և իմ կողակցի հանգստարանը, որը դառնալու է նաև իմ Թշվառիս ու անարժանիս [Հանգստարանը], Թողեցի վանքի պաշտոնավարության, Հոգեհանդիստների, ինչպես նաև Թաղումների համար տասներկու [դահեկան]։ Բացի դրանից, իմ Պարաբունի32 գյուղից հրկու հարյուր մոդ33 ցորհն, հազար լիտր34 գինի, ընդեղեններ և պտուղներ<sup>35</sup> աստծու տնօրինությամբ։ Իսկ Եսայաս գյուղը հինգ լիտը [ոսկու] դիմաց տվեցի իմ փեսա Միջայելին։

ԵԹԵ աստծու շնորհիվ և իմ աստվածածնի միջնորդությամբ իմ երկու դուստրերը և փեսաները միմյանց հետ համերաշխ, խաղաղությամբ և սիրով ապրեն և [բոլորը] բնակվեն իմ բնակարանում, որը [գտնվում է] աստվածած- նի [վանքի] դիմաց, ապա Թող նրանք ունենան նաև իմ ամբողջ կայքը՝ շար-ժական, ինքնաշարժ և անշարժ ունեցվածքը, ինչպես ստրուկներին, որոնք նախօրոք նվիրաբերվել են, այնպես էլ անշունչ գույքը, որ նրանք ստացել են, այնպես որ պարզ է յուրաքանչյուրի բաժինը։

Ես ոչ ոջի ոչ մի դրամ պարտական չեմ մնացել, բարերար աստվածը ծախսվածի համեմատ էլ տալիս էր։ Նույնպես ես ոչ մի ուրիչ մարդու չեմ Թոդել ոչ մի դահեկան, ոչ էլ դանազան առարկաներ, բացի սուրբ ու սրբադան սպասներից, որոնք վաղուց նվիրաբերել եմ իմ կողմից կառուցված ամենասուրբ վանքին, այն է պատվական ոսկեղեն խաչը, որն ունի [սրբերի] կիտվածանկար<sup>36</sup> պատկերներ և վեց հատ ակներ։ Մեկ ուրիշ Թափորի խաչ, արծա-Թապատ, որն ունի բարձրաքանդակ [պատկերներ], մի փոքր արծաթյա խաչ։ Սրբազան անոթներ՝ սկիհ, քամոց, աստերիսկոս<sup>37</sup>, հաղորդության երկու դդալ, մաղզմա, մի այլ խորը [մաղզմա], բուրվառ, բոլորն էլ արծաթյա, ոսկեջրած։ Կախվող կանթեղներ։ Այս բոլորի արժողությունն է երեք հարյուր [դահեկան]։ Մի ուրիշ սկիհ փայտյա իր ստրքով, այն է մետաքսյա կարմիր ղենջակ և սկիհների քողեր՝ վեց հատ։ Երեք անաբող<sup>38</sup>, պարսկական կանաչով սպիտակ դրոշ<sub>+</sub>

գոհամատուցման բաժակ<sup>39</sup>։ Քահանայի հինգ սրեմ և փիլոններ՝ երկու սև փիլոն, չորս սպիտակ փիլոն, մեկ կարմիր, որը Թաջցրել է Նիկոլան, ընդամենը յոթ փիլոն իրենց ուրաըներով և փորուրաըներով։ Երկու հատ եմիփորոն, ամբողջությամբ մետաքսից, չորս մեծ ղենջակ, սուրբ սեղանի ծածկոց թեանկագին կաորից<sup>40</sup>, որի վրա ասեղնագործված են խաչեր և տառեր։ Մի ուրիշը մանիշակագույն մետաբոյա, ապա կարմիրը և սպիտակը։ Արծաթյա ոսկեջրած ուրիչ սպասեղեն – արծաքե կանքեղ, սուրբ մասանց տուփեր լի մասունընհրով։ Ութ Հատ ոսկով նկարված մոմաներկ սրբապատկերներ, այն է խաչելության երկփեղկ պատկերը, սուրբ Գևորգի վահանաձև պատկերը, սուրբ Թևոդորոսը սուրբ Գևորգի Հետ, աստվածածնի մի փոքր պատկեր, սուրբ Բարսեղի [պատկերը], աստվածածնի երկու մեծ պատկերներ, խաչելության վահանաձև պատկերը, ընդամենը ութ հատ։ Տասներկու հատ արույրն ուրիշ սրըբապատկերներ։ Ոսկով նկարված Հյուլոգրաֆիական41 երեսուն այլ սրբապատկերներ, որոնը [պատկերում են] տերունական և զանազան սրբերի տոներ։ Տարբեր սրբերի տաս հատ փոջը [պատկերներ], որոնցից ութ հատր ծածկվող տեսակից, իսկ երկուսը տարբեր։ Երկու հատ պղնձև և հինգ հատ երկաքե մոմակալներ։ Մեկ փոբր ջահ, երկու ութլուսյա աշտանակ, բազմաթիվ կանթեղներով վեց ջահ, իրենց շղթաներով, չորս հատ խնկաման, երկու հատ խընhmung:

Զանազան գրջեր։ Իմ թանկացին, ավելի ճիշտ անգին դանձը՝ սուրբ և սրըրազան Ավետարանը, որն ամբողջությամբ ոսկով է գրված և ունի չորս ավետարանիչների ոսկով նկարված պատկերները և ունի կիտվածանկար զարդեր։ Այն կազմված է մանիշակագույն կտորով, որի վրա ոսկե և արծաթե թելերով Տյուսված են վեց<sup>42</sup> զարդանկարներ, կա ճարմանդ։ Բացի դրանից տառերը նկարազարդ են, պատկերված է նաև ծննդի սուրբ տոնը։ Նրա վրա կան ութսուն ինն ոսկն դամեր43։ Մեկ ուրիչ մադաղաթյա ավետարան։ Մեկ փոքր քառավետարան հասարակ գիրք։ Մեկ ուրիչ [գիրք], որը [բովանդակում է] չորս ավետարանների մեկնությունները։ Ճանապարհի մի փոքր գիրք Գործք առաքելոցը, մեկ ուրիչ մեծ չափսի [Գործը առաբելոց], որը բովանդակում է նաև Լիմոնարիոնը44։ Ծննդոց գիրքը և մարգարհությունները։ Մեկ ուրիշ...45 գիրք Հնդամատյանը և Թագավորությանց երկու գրջերը։ Պանդեկտեսը46։ Մեկ տոնացույց։ Երեբ կոնդակարներ47։ Մեկ մեծ գիրը, որը բովանդակում է [Ան]տիպայի երկու Հառերը և նրա վարբը48։ Մեկ ուրիշ գիրբ Դամասկացին49, որը բովանդակում է նաև Աստվածաբանի երգերը<sup>50</sup>։ Մեկ ուրիշ գիրք Մելիսան<sup>51</sup>։ Ապա Պանարիոնը52։ Մեկ սազմոսարան իր մեկնաբանությամբ։ Մեկ տաղարան և հրկու հագներգություն։ Մհտաֆրաստական չորս դիրջ<sup>53</sup>։ Երկու հայսմավուրը, որոնը բովանդակում են նաև տարբեր ընթերցանություններ։ Մեկ Տառընտիր և մեկ ուրիշը, որ բովանդակում է տարբեր հառեր։ Մեկ ուրիշ գիրք, որ բովանդակում է Պարսկականները54 և այլ տարբեր բաներ։ Մեկ ուրիշ [գիրթ]՝ Արխիստրատեգինն [վարջը]։ Ոսկերերանի բարոլախոսությունները, երեք դիրը։ Սուրբ Բարսեղի վեցօրյա արարչագործությունը<sup>56</sup> և Ոսկերերանի տետրակները։ Մեծ Բարսեղի հակահառությունները, տասնեվեց տետրակ։ Մեկնիչները։ Քաղկեդոնի ժողովի գործերը57։ Հոդեգոսը58։ Մեկ կանոն շարակնոց։ Մեկ ուրիչ կանոն շարակնոց, որն ունի նաև հին և նոր կտակարանները համառոտ կերպով։ Օրինաց [գիրքը]։ Աղեքսանդրը<sup>59</sup>։ Լևկիպեն<sup>6</sup>՝ Երադահան։ Տասներկու հայրապետաց դիրքը<sup>61</sup>։ Եղովպոսը<sup>62</sup>։ Պիսիդեսը<sup>63</sup>։ Մալեինոսը<sup>64</sup>։ Նիֆոնը<sup>65</sup>։ Փիլոնը<sup>66</sup>։ Երկու Սանդուխք [աստուածային ելից<sup>167</sup>։ Երկու ժամանակագիրներ։ Էպանիկտիրին<sup>68</sup>, քերականության հարցեր, մեկ ուրիշ (դիրք հարանց վարքը, երկու դիրք նախերդանաց հագներդության, Հնդամատյանը, հինդ ութ ձայնից շարակնոց, երկու տաղարան։ Երեք ձայնից շարակնոց։ Վեց հայսմավուրք, Ոսկերերանի տարբեր դործեր։ Մեկ ուրիշը, որն ունի հարցեր և սուրբ Իսիդոր Պելուսիոտեսի թղթերը<sup>69</sup>։ Կոնք և դույլ և [սուրբ] սեղանի ծածկոց։

Ահա սրանը նվիրաբերվել են սուրբ վանջին այն պայմանով, որ նրանցից օգտվեն և նրանց վրա տիրեն իմ երկու դուստրերը, սաղմոսելու, կարդալու և պարապելու համար, բայց ոչ մի դեպքում չտան ուրիչ մարդկանց, այլ միայն [իրենը] օգտվեն նրանցից, ինչպես որ պետը լինի, երբ որ պետը լինի և որտեղ որ պետը լինի, միաբանների կամբով և համաձայնությամբ։ [Նրանց եմ թողնում ] նաև իմ չորս կալվածների տնօրինությունը, եթե պետք եղածին պես կատարեն իմ կողմից սահմանվածը։ Այդ մասին ես վերևում, տարբեր տեղերում մանրամասն ասել եմ։ Անա այսպես Թող իմ երկու դուսարերը տիրեն նրանց (իմա՝ վաճերին նվիրարհրվածին — Հ. Բ.), ինչպես նաև իմ Սալիմ, Բիզինա, Եսալաս և Պարաբոնի [կալվածբներին], եթե նրանք ապրեն սիրո և խաղաղության մեջ։ Նրանք թող միասին կատարեն տոները, հոգեհանդիստները, իրենց վրա վերցնեն վանքի և միաբանների ամբողջ հոգոր, ինչպես նաև իմ բաղմաչարչար հոգու։ Կատարել հետևյալ սուրբ տոները։ Աստվածածնի էպիլոխիան<sup>70</sup>, ննջումը, կենարար խալի վերացումը և [աստվածածնի] մուտքը տաճար։ Հոգենանգիստներ կատարել իմ ծնողների համար նոյեմբերի հինդին, իմ ողորմած կողակցի համար՝ սեպտեմբերի քսանվեցին, և այնուհետև ինչքան որ կարողություն տա աստված։ Ճշգրտությամբ պահել երեք սուրբ պահքերը, այն է մեծ պահըը, սուրբ առաջյալներինը և ծննդյանը, ինչպես նաև չորեջշաբթի և ուրբաթ օրերինը, բացի դատկի ու տասներկու օրվանը<sup>71</sup>, ըստ յոթ [տիեզերական] ժողովների ավանդության։ Որպեսզի նշված Հոդեհանդիստները անխափան կատարվեն, ինչպես նաև որպեսզի սուրբ վանքի ծառայողները առանց գայթակղության և անխափան կատարեն իրենց պարտականությունները, այդ բոլորի համար ես տվեցի իմ ազատ կալվածքի եկամուտը։ ԵԹե այդ (վերևում նլված) բոլոր իմ (ցանկությունները), իմ զավակներն ու ժառանդնե րը սիրով և ճիշտ կատարեն, ապա Թող նրանք լինեն իմ ամբողջ սեփականության տերն ու տիրականը։ Սակայն եթե այդ գործը իմ ժառանգները լջեն կամ գլանան, թող նրանք տիրեն իմ տան, Սալիմի, Եսայասի և Պարաբունիոնի վրա, իսկ Բուզինա կալվածքը թող մնա միաբանների և երկու վանքերի ծախոսերը հոգալու համար, ինչպես վերևում ասվեց։

իմ ընդոծինների<sup>72</sup>, այն է իմ ստրուկների մասին ես անցյալում հոգացի և բոլորին ազատ արձակեցի և նրանց շնորհեցի լեգատներ (այդ ստրուկնեթից ոմանք արդեն մահացել են, ոմանք էլ դեռ կենդանի են), որպեսզի նրանք 
ազատ, բոլորովին ազատ և օրենքների համաձայն հռոմեական քաղաքացիներ լինեն, ըստ իրենց կոդիկելլուների<sup>73</sup>։ Թող նրանք ազատ, բոլորովին ազատ 
առհավետ տիրեն իրենց [իմ կողմից] տրված դևդոտոպիոններին։ Նախ և առաջ 
կիրիակոսը, որն ինձ հետ է մեծացել և իմ բոլոր հանապարհորդությունների 
ընթացքում շատ չարչարվել։ Ես նրան տվեցի ազատ կին՝ վանական և երեց

Կլիմենտի հարազատ քրոջը, կատարելով ամուսնական բոլոր ծիսակատարությունները։ Իմ ծանր հիվանդության ժամանակ ես նրան որպես լեգատ թողել , էի տասնեինդ [դահեկան] և ապրանթով ինչ որ նա ուներ հագուստեղեն և անային իր։ Ինդիկաիոնի վեցերորդ տարին<sup>74</sup> ես նրան թողեցի ևս տաս [դահեկան), իսկ այժմ, իմ կյանքի վերջում, երբ նրա Կոնստանդին որդուն Աստվածածնի [վանջի] միաբան դարձրի, Թողնում եմ ևս տասը [դահեկան]։ Նույնպես իմ աղախին Սեմնիին, ես նրան երկու անգամ լեդատ շնորհեցի, իսկ նրա որդուն՝ Վասիլիոսին կին ավեցի, պատվեցի միաբանի պաշտոնով և Թողնում եմ նրան մեկ ազատ զեգոտոպիոն և տաս [դա**ւ**եկան]։ Հարազատ *բույրեր Սո*ֆիային և Մարիցային, նրանց ամուսիններին ու երեխաներին ես ազատ, բոլորովին ազատ արձակեցի, շնորհելով նրանց լեզատներ անցյալում երկու անդամ, իսկ այժմ Թողնում եմ Արասգոսին մեկ ղևդոտոպիոն, Լասկարիսին մեկ բոլդոտոպիոն<sup>75</sup>, նույնպես և Նիկիտասին, որին անցյալում միայն մեկ անգամ լեզատ էի շնորհել, այժմ թողնում եմ մեկ բոյդոտոպիոն և հրեք [դաժեկան]։ Իսկ որովհետև Արասգոսի որդուն Գեորդիոսին և Լասկարիսի որդուն Միջայնլին Աստվածածնի [վանջի] միաբաններ դարձրեցի, գրա համար թողնում եմ որպես լեզատ Գեորդիոսին հինգ, իսկ Միջայելին երեր [դահեկան]։ Մարկիանոսը օրինական կարգով ամուսնանալուց հետո, թող նա էլ ազատ լինի և ստանա որպես լեգատ ինչ որ պատանի։ Սոտիրիկոսին ազատ արձակելով և լեգատ շնորհելով արձանագրեցի կոդիկելլոսում 76: Իսկ Գրիգորիոսին և նրա կնոջ Թեոդորային ազատում եմ իմ կողակցի՝ ողորմած Աննայի հոգու փրկության համար։ Նրան (իմա Գրիգորիոսին – Հ. Բ.) ես Աստվածածնի [վանջի] միաբան դարձրի և նա Թող ստանա սարկավագին Տասնող ռոճիկը և կերակուրը և ինչ որ վաստակի իր գրչի արհեստից։ Իսկ որպես լեգատ ես նրան թողնում եմ երեք [դահեկան]։ Ազատ արձակած իմ ընդոծիններից և արծաթագին<sup>77</sup> ստրուկներից ինչքան որ արու զավակներ ծնվեն, թող նրանը դաստիարակվեն Աստվածածնի վանրում, սովորեն սուրբ գիրքը, մանեն միաբանների դասը, իրենց [ապրուսան] ստանալով վանջից, իսկ եթե լինեն կանայր կամ տղամարդիկ, որոնք կցանկանան ծառայել իմ ժառանգներին, թող նրանը ստանան իրենց ռոճիկն ու կերակուրը փոխադարձ համաձայնությամբ<sup>78</sup>։ [Իմ ժառանգները] ոչ մի իրավունք չունեն որևէ կերպ նրանց վաճառելու կամ նվիրելու։ Ես ցանկանում եմ, որ նրանք (իմա ծառաները-2. P.) լինեն բացարձակապես աղնվական և ազատ<sup>79</sup>։

Նախկինում ազատ արձակված Սիլիղնուին ես տվեցի իմ դուստր Մարիային, որպեսզի նա նրան ծառայի ընթացիկ ինդիկտիոնի տասներկուհրորդ տարվանից մինչև [հաջորդ] ինդիկտիոնի առաջին տարին<sup>80</sup>։ Երան (իմա Սիլիդնուին – Հ. Բ.) հա ամուսնացրեցի իմ ստրուկ Ապոսֆարիոսի Տետ։ Ես ցանկանում եմ, որ նա էլ ազատ լինի և ստանա որպես լեզատ [իր կնոց հետ միասին] հրերական դահեկան։ Նույնպես իմ ստրուկ Մուսեսին<sup>81</sup> և նրա հոր Ղաթիպին [հա ազատ արձակեցի] իմ սիրելի որդու Ռոմանոսի [Տոդու] փրկության

և նրա հիշատակի համար։

Չնայած, որ ես արդեն դաղթել եմ իմ բարեպաշտ թեմայից, իմ հայրենիք Կապպադովկիայից, բայց չեմ ուղում [անուշադրության] մատնած լինել իմ մոր կողմից այնտեղ կառուցված երեր հիերարխների անվան եկեղեցին, գրա համար [այդ եկեղեցուն] հոգալու համար ես վերադիտող և տեր նշանակեցի Մոդեստոսին։ Իմ հարազատ քրոջ հավատացյալ Իրենեի երեխաներին։ [ես Թողեցի] երեսուն հյուպերպյուրոն<sup>82</sup>, իսկ եկեղեցուն՝ եղած ամբողջ սրբազան գույքը, այն է արծաթե խաչեր, ոսկեղոծ սրբապատկերներ, հին գրքեր, դրանց վրա ավելացրած նաև քահանայի սքեմ։

Այսքանը սուրբ և սրբազան հաստատությունների մասին։ Իսկ վերևում հիշատակված լեղատները, ինչքանը որ ինձ կհաջողվի բաժանել աստծու օդնությամբ և աստվածածնի միջնորդությամբ, ես այդքանին էլ շնորհակալ եմ։ Բայց եթե ինձ հասնի մարդկանց համար ընդհանուր վախճանը, ապա [այդսուրբ հաստատություններին] իմ կալվածների տարեկան պախտից<sup>83</sup> թող բաժին հանվի, հասկանալի է դուրս հանած թադավորական հարկերը։ Իսկ ավեկացածը թող բաժանվի աղքատներին, որոնք իմ եղբայրներն են և տերերը։ Եթե պատահի, որ դանվեն ինձ պատկանող անասուններ և այլ շարժական և դյուրաչարժ դույք, թող այն բաժանվի իմ աղդականների և բարեկամների միջև, որովհետև ես չեմ հիշում, որ իմ ամբողջ կյանքի ընթացրում կատարած լինն որևէ բարի դործ, այլ միայն զբաղվել եմ դատարկ բաներով, պորտաբուծությամբ և ինձ տվել եմ հաճույքների<sup>84</sup>։

Չգիտեմ ինչպես իմ ուշադրությունից վրիպեց իմ աղախին Զոեն, որին ես գնել էի չորս հարյուր դահեկանի դիմաց<sup>85</sup>։ Նրան աղատելու մասին պայմա-նագրի համաձայն, եթե նա դրժեր աստծու հետ կնքած պայմանը<sup>86</sup>, պետք էր նորից ընկներ ստրկական լծի տակ։ [Նա ոչ միայն] դրժեց այդ պայմանը, այլ հակառակ իմ կամբին ամուսնացավ, բայց չնայած այդ բոլորին, ես ուղում եմ, որ նա ևս աղատ լինի, բացարձակապես աղատ, իր երեխաների հետ միասին։

Ամենատես աստծուն...87

... և հանձնվեմ գերեզմանին, այնտեղ ուր իմ կտակի համաձայն գտնվում է [իմ] հանգստարանը։ Ես աղաչում եմ ու պաղատում բոլորին, քահանաներին ու վանականներին, իմ ժառանգներին, որպեսզի նրանք իմ գերեզմանի վրա կատարեն երեքսրբյան աղոթքը և տարեկան հոդեհանդիստներ իմ մեղջերի թողության համար։ Բայց ամենից շատ ու ամեն ինչի համար ես ամենակալ տեր աստծու առաջ և ամենասուրբ աստվածածնի և բոլոր երկնային ուժերի առաջ երդվեցնում եմ ոչ միայն իմ ժառանգներին, այլև բոլոր վերակացու մարմիններին՝ մետրոպոլիտներին, եպիսկոպոսներին, կատապաններին, դուբսերին, թեմական դատավորներին, եպիսկոպոսներին, կատապաններին, կատականներին, կատարվեն լրիվ և բացարձակապես։

ԵԹև իմ ազգականներից կամ ժառանդներից, կամ ազատ արձակված [ստրուկներից] կամ ընդոծիններից<sup>89</sup> որևէ մեկը ձիշտ ուղուց շեղվի և ուղ-ղափառ հավատքից անցնի օտար, այլադեն հավատքի կողմը, եԹե այն իմ ժառանդներից լինի՝ Թող զրկվի իրեն հասնող բաժնից, եԹե աղատ արձակված [ստրուկներից՝ նորից] ընկնի ստրկական լծի տակ<sup>90</sup>, իսկ եԹե այն դրսի մարդ-կանցից է<sup>91</sup>, Թող նա իմ տիրույԹներից դուրս վոնդվի։

ԵԹԵ իմ դուստրերից որևէ մեկը, կամ նրա ամուսինը, երկուսի ցանկու-Թյամբ ուղենա ուրիչ տեղ բնակվել, ապա այդ դեպքում Թող նրանց (իմա Իրենեի ու նրա ամուսնու և Մարիայի ու նրա ամուսնու — Հ. Բ.) միջև բաժանվի եկեղեցական բոլոր սուրբ գույքը, [այն պայմանով, որ հեռացողը] կառուցի Աստվածածնի վանքի նմանը, կամ Թեկուղ ավելի փոքր վանք, և յուրաբանչյուրը բավականանա իրեն ընկած բաժնով և արժանանա աստծու և աստվածածնի օրհնությանը և առավել ևս...<sup>92</sup> [... այնպիսին նզովյալ լինի երեք հարյուր տասնութ հայրապետների կողմից և Հուդայի <sup>193</sup> բաժինը ստանա և բոլորի կողմից դատապարտվի որպես հայրասպան և եղբայրասպան։

հմ այս բոլոր (ցանկությունների կատարման) Համար, իմ այս թշվառ կտակի խնամակալներ եմ թողնում նախ և առաջ ամենակալ տիրոջը և նրան անսերմ ծնողին, այնուհետև պայծառափայլ մագիստրոս տեր Վասիլիոսին և նրա Հարազատ եղբայր Հռչակավոր վեստարխոս<sup>94</sup> Ֆարեսմանեսին, նաև թեմի ամենաաստվածասեր եպիսկոպոսին։ [Իմ կտակի] Հոգարարձուներ և վերակացուներ [եմ թողնում] իմ երկու փեսաներին՝ սպաթարդանդիդատ<sup>95</sup> տեր Գրիգորիոսին և մերարխոս<sup>96</sup> Միջայելին և իմ վանջի ավագագույն ջահանային։ Որպես լեգատ [թող վՀարվի] պայծառափայլ Հարազատ եղբայրներին<sup>97</sup> երկու, դուցե երեջ լիտր [ոսկի], ամենաաստվածասեր եպիսկոպոսին վեց [դահեկան] կամ [դրա փոխարեն] մեկ գիրջ<sup>98</sup>, նույնջան էլ ջահանային։ Իսկ եթե դանվի իմ հագուստներից կամ տնային առարկաներից որևէ բան, թող այն բաժանվի պատահած սուրը վանականներին։

Սույն կտակը իմ Թելադրությամբ դրվեց ձեռամբ Թեոդուլոս վանականի Աստվածածնի (վանջի) երեցի, որը և այն կարգի բերեց և որի տակ ստորագրեցին և ներկա եղող վկաները<sup>99</sup>, ընթացիկ ինդիկտիոնի տասներկուերորդ տարին, ապրիլ ամսին, վեց հազար հինդ հարյուր վաթսունյոթ թվին<sup>100</sup>, որին վկա են հայրն ու որդին և սուրբ հոգին։

ես պրոտոսպաթարիոս և հյուպատոս Եվստաթիոս Բոյիլասս իմ ձևոթով ստորադրեցի։

### TU. VAPU. 4. PA F B B A F V V V V P

- 1 «Սահմաններից հեռու»։ Հունարենում (արթիչիչ), որ միաժամանակ նշանակում է արուրական։
- <sup>2</sup> Խրիսոտրիկլինոս, հունարեն χουσοτρίχλινος, այն է «Ոսկն սեղան»։ Տոնախմբությունների ամենանշանավոր դահլիճներից ժեկը Կոստանդնուպոլսի ժեծ պալատում, որը դանվում էր
  սուրը Սոփիայի մոտ։ Այդ դահլիճում մեծ հանդիսավորությամբ տեղի էին ունենում պրեպոզիտոսի, պատրիկների և Բյուղանդական կայսրության մյուս մեծամեծների հռչակումը։ Խրիսոտրիկլինոսում արվում էին պաշտոնական ճաշկերույթներ։ Այս վերջին մանրամասնությունը
  համընկնում է խրիսոտրիկլինոս բառի ստուդարանության հետ։ Այդ դահլիճը հաճախ հիշատակվում է Կոնստանդին Միրանածինի աշխատություններից մեկում De Ceremoniis-ի մեջ։ Հայ
  մատենադրության մեջ խրիսոտրիկլինոսը հիշատակված է Անանիա Շիրակացու կողմից «Մարկիանու արիկլին» ձևով։ (Տե՛ս Вопросы и решения вардапета Анания Ширакаци, армянского математика VII века, издал и перевел И. А. Орбели, Петроград, 1918, հարց
  3-րդ, էջ 48. Տե՛ս նաև ծանոթությունը 69-րդ էջում)։
- 3 Պրոտոսպաթարիոս, Տունարեն πρωτο παθάριος: Հայկական աղբյուրներում հիշատակվում է «պուտոսպաթարն» ձևով (տե՛ս Սմբատայ Սպարապետի Պատմութիւն, Մոսկվա, 1856,
  էջ 36), «պոտոսպաթար» (Մատթեոս Ուռհայեցի, Ժամանակագրութիւն, Վաղարշապատ, 1898,
  էջ 27, 28), նաև «պոտաւսպաթար» (Գրիդոր Մադիստրոսի թղթերը, Ալեցսանդրապոլ, 1910,
  էշ 104)։ Բյուղանդական տիտղոս, որն սկզբում տրվում էր կայսեր թիկնապահին, իսկ հետագայում դարձավ հասարակ տիտղոս։ Հիշատակվում է գլխավորապես Մակեղոնական հարստության ժամանակաշրջանում։ Վերջին պրոտոսպաթարիոսները հիշատակվում են Ալեջսիոս Ա. Կոմնինոսի (1081—1118 թթ.) ժամանակ։ Կոնստանդին Միրանածին կայսեր պաշտոնական արարոդություններին նվիրված աշխատության մեջ գտնվում է արտիկյին Ֆիլոթեոսի կողմից 900 թվա-

цибрь կиприфия принциры придаваний придаваний принциры п

<sup>4</sup> Հյուպատոս, Չունարեն ὅπατος, արտասանվում էր իպատոս, ինչպես որ հանդիպում է նաև հայիրեն վիմական արձանագրություններում։ Հմմա. Արևելթի մագիստրոս և կատապան Բադարատի 1060 β. Անիի մայր տաճարի արևմտյան պատի վրա βողած արձանագրությունը. «Մխիքար իպատոսն Կրտին որդին» (տե՛ս В. Бенешевич, Три Анийские надписи, стр 22).

Հյուպատոսը տիտղոս է, որ տրվում էր այն մարդկանը, ովրեր մանում էին Բյուզանդիայի սենատի կազմում։ Նրանը, ըստ Ֆիլոննոսի դասակարգման, դանվում էին չորրորդ դասի մեջ։

5 Բոյիլամի այդ թոլորը գրում է, որովնետև այդ էր պահանջում կտակի մասին բյուզանդական օրենսդրությունը։ «Բառիլիկի» օրենսդրական ժողովածուում պարզ կերպով ցույց է արբված, թե ինչ է կտակը և ով կարող է կտակել։ Այնտեղ գրված է.

«Ա. Կատեր, դա ցանկության արդարացի արտահայտությունն է այն բանի, ինչ որ ժեկը

request t up humaniff by Surffaibly Stans

թ. Կատկողը պարտավոր է ոչ միայն մարմնով, այլև մտրով առողջ լինել (հմմտ. Մխիքարայ Գօշի Դատաստանագիրը Հայոց, Վաղարաշապատ, 1880, մասն Բ, հոդված ՂԲ, «հաստատուն կտակ լառողջունեանն է»)։

Գ. Կատակելը պետական օրենսդրության է պատկանում, դա մասնավոր գործ չէ։

Դ. Կատկողը պարտավոր է կտակելու իրավունը ունենալ և իր կտակը կատարել համաձայն օրենըների։

b. Կաակի բովանդակությունը չպետը է հակասի այդ դործին վերաբերող օրենքներին։

Ձ. Տղամարդը իրավունը ունի կտակել, ենև լրացրել է տասնելորս տարին, իսկ կինը տասներկու տարին։

է. Խուլն ու համրը իրավունը չունի կտակելու, իսկ նախօրոր կատարված կտակումը չեղյալ է հայտարարվում։

e. Հիվանդը կարող է կտակել միայն Թադավորի Թույլավությամբ»։ (Տե՛ս Basilicorum libri LX, ed. Heimbach, Lipsiae 1843, liber XXXV, titulus I.

« Այն է 1053 թվականին։

7 Այն է 1056 թվականին։

«Բենաքրում դրված է. χατάλυπον ταῖς δυσί θυγατράσι χαὶ τὸν ἄπαντα δίον ἐμέι βιδιεμμε (արծում էր, որ χατάλυπον-ը χαταλείπω μωιի հարակատար դերբայն է տեքստում դրված երկու ուղղագրական սխալներով։ Նրա կարծիքով պետք է լինի χαταλιπών այսինքն «Թողնելով»։ Մակայն այս դեպքում Բեննելերը հանդիպեց մի այլ դժվարության։ Չէ որ χαταλιπών-ը արական սեռի դերբայ է, իսկ «Թողնող» անձնավորությունը Եվստանիսա Բոյիլասի կինն է։ Բեննելերը առանց որևէ դժվարության այդ էլ «ուղղում» է և դարձնում χαταλιποδοα, այսինքն «Թողնելով», բայց իդական սեռի։ Ինչպես տեսնում ենք, այդպիսի «ուղղումներով» բավականին հեռանում ենք բնադրից։ Մեր տեքստի χατάλυπον բառը, որ հին հունարենի ու մի բառարանում չեք հանդիպի, միջին հունարենի, ինչպես նաև նոր հունարենի χατάλυπος բառի հայցական հույլ է, որ նչանակում է «անչափ տխուր»։ Չնայած Բոյիլասի կտակը վիստում է ուղղադրական սխալներով, այնանայ էի կարելի դանել շփոθումներ, սխալներ սեռերի մեջ, այնպես որ այս դեպքում էլ Բոյիլասի կտակում սխալ Ռույլ չի արված։ Բոյիլասը պարդ կերպով ասում է, որ իր կնոչ մահը իրեն անչափ վիշտ պատճառեց։

9 Այն է 1059 թվականին։

το Ζωμαφματοβιωύ δωθαρ θυό δυαμερερατβιατύ ύθρημημηθίας μια αμπερερατβιωύ θυς ειδυλείτε μως τ βαγός αίνως. ὡς μήτε τοῖς ἀντιχοὺς ἐνοιχήσαντα 'Αρμενίοις παρὰ μιχρὸν ἐᾶν ἡρεμεῖν, τὸ δὲ εἰ συνεχομένους ὡς ἀνεπίδατον τοῖς πολλοῖς εἶναι καὶ ἄγνωστον πελέκει καὶ πυρὶ κατατεφρώσας. Մեր կոηθής ρύηφθημό ρωπίρη, προύρ βρωμωίατιθ αμωσημώται δὰ δωμαρη δωμωσημωτιβιών, βιδυλείτε ωδημοφηθίας τ δωχαρη δωμωσηματιβιατό, δημοδωθωδωί βαικ ωματί δη ψαρρ αίνως έω, αρη, σωμωρί, βιδημθιατρίς τ δημερι Πόωρ τ εἰνδη αρ βι τὸ δὲ εἰ (τὸ — είνησο αίναι δαη, αιηγωίμου μων δωμομιών δαιατί, δὲ — εωημωί, αρ δερούμηται τ μοί, σωμωρί, εὶ — διατεδιώτου εωημωί, δίδι, βιληθούκ τ ωπερίδωσους), ωπετώ öset, որ նշանակում է «վախից, սարսափից»։ Հաջորդ բառն էլ «հափշտակված» արդարացնում է մեր ուղղումը «վախից հավորաակված» այսինըն սարսափանար։ Այդպիսով, այս երկու բառը կապգելով նախորդ նախադասության նետ ստացվում է. «Իմ այս դաղթականության սկղբում, երբ ես այստեղ ժամանեցի և բնակվեցի, այս վայրը, որ ես ստացա, գարչանոտ էր, անտանելի, դա «ձևրի, կարինների և վայրի գաղանների բույն էր, ինչ որ բոլորովին հանդիստ չէր տալիս դի-Jugb aupan Sujhphi, apalip varambahar thi bahin bah arfanchiah hujuda phangandi

11 Բնագրում ձղտայτοս, որ դառացի նշանակում է անժանոն։

12 2mdbdwwff p Uwqdan 29 (29), 6-81

Philiphip whoffly t xx - p himbe -13 2 bringpaid mapa happaganal t vai 6002: much Abm, apabe pomp zum haus bb, h hupquight 2000, whilamin pina, app h Amauphiad apple about neggined to Cox-b ampmonethypse bemblined alpmo t himbial xxx oxx are but ubhand ale phypule non

14 Indiaphbacal Bookiva, bacib humbaca of mil about applied t Bokiva, Phylinan

15 կալվածը։ Հունարհնում դեղագ, ինչպես նաև դեղել։ Դրա ինչ լինելու մասին մենք րացատրություն ենքը գտնում այսպես կոլված «Հարկային կանոնագրության» մեջ, մի Հոյակապ Հուշարձան, որը կազմվել է Կոնստանգին Միրանաժին կայսեր ժամանակ։ Այնտեղ ասված Լ exthose or ympion-p (queque) with phined saidublined bis, page dangues ampripalied bis գրանով, որ գյուղի բնակիչների բնակարանները մի վայրում են և կողջ կողջի կառուցված, իսկ «Երյալ» ի բնակարանները շատ են և նրա բնակիչների բնակարանները ցրված են և ժեկը մյուսից շատ հեռու են գտնվում, այսինըն յուրաբանչյուրի տունը դտնվում է այնտեղ, ուր որ գտնը-Land & upon Commission (Sh'n W. Ashburner, A byzantine treatise of taxation. The Jour-

nal of Hellenic Studies, vol. XXXV (1915), p. 77.

18 Showmand 'Icaiou: The Befored ; Ble mjumbe although and bloom of Ble bulene, mil methological մեծ հավանականությամբ՝ Եսալաս մարզարեի անվան հետ։ Միջին դարերում ե՛ 'Isaiou ե՛ Haziou wpmmuwbelle & hacib bland bumphace the mindwhelme t yopiou - quant 2mbmfu quaդերը ամրացված էին լինում պարիսպներով և աշտարակներով։ Այսպես, օրինակ, Գրիգոր Բակությանը իր գյուղերից (χωρίον) մեկի՝ Սաենւիմախոսի մասին գրելիս, նշում է, որ նրա մեջ նա φωποιχείς ε ερίμει μέρη παρ' έμιοῦ κτιοθείσιν έν αύτῷ δυσί κάστροις. Ζωδωήν ημοίη ωνείρη Հասկանում էին բերգ։ Նույն Բակուրյանը գրում է Ֆիլիպպուպոլսի իր Պետրիձոս դյուղի մասին «Ֆիլիպարուպոլսի Բեմում գտնվող բերդը, այն է գյուղը, որ կոչվում է Պետթիձոս...» (κάστρον, ήτοι χωρίον το επονομαζόμενον Πετριτζός): 8h' . L. Petit. Typicon de Grégoire Pacourianos pour la monastère de Petritzos (Bačkovo) en Bulgarie, Бизантийский Временник Призожение к X1 тому, № 1. С.-Петербург. 1904. стр. 10 . высри рабой быр сабырպում նաև Արիստակես Լաստիվերտցու մոտ։ Խոսելով Մորրանս կոչված դյուզի մասին, նա նշում է. «Քանզի բերդ ուներ գեօղն» (տե՛ս Արիստակես Լաստիվերացի, Պատմութիւն, էջ 140)։

17 βυωφρικού Χουσπακράτη, δή περής ωθητιού, υπείο կισιωμικό ωίβ βωθηθο է ημιήνο Χωσ-

πακράτη δίκης

13 Ըստ երևույթին դա ընդունված ձև էր, որով ուզում էին ցույց տալ, թե ինչ որ դոլու Այուն ունի, իրենց արդար «հալալ» աշխատանքի արդյունքն է։ Նույն բանին մենց հանդիպում the Themsel Ummanshumbah humbard, app applied & 1077 Polimbaha, Ph inhumpfaches he գնած կալվածըները ամայի ու անապատ տարածություններ էին, և որ այդ բոլորը ինքն է ծաղ-46gphp (έξωνηθέντα μοι ἀπό τοῦ δημορίου έρειπίω τόπω έπέχτι α). (St'» Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi sacra et profana, t. V., Vindobonnae, 1887.

p. 304.

19 Պարդելու համար Բե պրոաստիմեր (προύστειον) իրենից ինչ էր ներկայացնում և միա ժաժանակ պատկերացում կազժելու համար կտակին ժաժանակակից հայկական սկզբնադրյուրпартыя байцерира правили, правилиры и правильной растерь профетирация врай выпра, явор այստեղ դիմում ենը բյուղանդական տարբեր հուշարձանների օդնությանը։ Հայադիտության մեց վերոնիչյալ բառերի բացատրությունը տրվում է դասական հունարենի հիման վրա, որը հաս. կանայի է, իր բովանդակությամբ շատ ձևոււ է միջին դարհրի նույն բառի բովանդակությունից։ Սա. Մայիսասյանցը իր «Բացաարական բառարանում» պռաստ, պռաստին և պռաստնոց բառերը, որոնը միանդամայն ձիշտ ըխնցնում է հունարեն προάστειον-ից, րացատրում է օրազաթի արվարձանու Դա ճիշտ է, ինարկե, դասական շրջանի նիշատակությունների համար, իսկ միջին դարերի պրոտսականը բոլորովին այլ բան է նշանակում։ «Հարկային կանոնադրության» մեջ գրը- - ված է, пр պրոաստիոնը տարրերվում է այլ կալվածներից նրանով, пր նրանց տերերը աքնտեղ չեն ապրում, այլ միայն նրանց հնիակա մարդիկ, այն է ստրուկներ, վարձակալներ և ուրիշներ (8ե՛ս W. Ashburner, A byzantine treatise of taxation, Journal of Hellenic Studies vol. XXXV, (1915), р. 77. Հմմա. Fr. Dölger, Beiträge zur Geschichte der byzantinischen Finanzverwaltung besonders des 10 und 11 Jahrhunderts Byzantinisches Archiv, Heit 9, Berlin, 1927, S. 115. Մեծ արժեք ներկայացնող այս հուշարձանը քարդմանված է ռուսերեն և և Լիպշիցի կողմից, տես Сборник документов по социально-экономической истории Византии. Москва, 1 51, стр. 147—154, և դերմաներեն Գ. Ա. Օստրոգորսկու կողմից, տես Die ländliche Steuergemeinde des byzantinischen Reiches im X Jahrhundert, Vierteljahresschrift für Social- und Wirtschaftsgeschichte, 20 (1927); Ա. и ридимираций зафилицей է Кոյիլասի կտակը: Նրա Տանձուտ-Սալիմ կալվածջը, ուր ինքն էր ապրում, կտակում կոչվում է պրոաստիոն։

Պրոաստիոնի չափերի մասին պատկերացում են տալիս Եվստանիոս Բոլիլասին ժամանակակից այլ կտակներ և վանրերի կանոնադրություններ։ 1073 թվականին գրված մի պրակտիկի Տամաձայն Միլետոսի մոտ գտնվող Գալայիդա կոչվող պրոաստիոնը ուներ երկու հարյուր իննըոռւնչորս սոկարիոն երկարություն և հարյուր հիսունութ սոկարիոն լայնություն, այսինքն 46.452 թառակուսի սոկարիոն տարածություն։ Մեկ սոկարիոնը (պարտնը) հավասար էր 20 ամբողջ 486 շաղարհրորդական ժետրի (տե՛ս Fr. Hultsch, Griechische und römische Metrologie, zweite Bearbeitung, Berlin, 1882, S. 617): Նշված պրակտիկը ավելի կոնկրետ ցույց է տալիս, որ այդ այրուսաիոնը ուներ 5600 մոդ հողային տարածություն։ Հույլի հաշվումներով մեկ մոդ հողատարածությունը հավասար էր 839 ամբողջ 42 հարյուրերորդական քառակուսի մեարի (տե՛ս նույն whomed, to 617), S. Reambhahne Swednedbhond dhy dang Swedwawp to 200 punwhacah ишфибр (ши ф И. Успенский, Акт отвода земли мон стырю Богородицы Милостивой, Известия Русского Археологического института в Константинополе, том І. Одесса, 1896, crp. 18). Ф. Բեղորրագովի հաշվումներով մեկ մոդ հողատարածությունը 1/12 դեսյատինից «в р р при при в пред при при в В. Безобразов, Патмо ская писцовая книга. Византийский Временник, том VII, 1 00. стр. 106). 2 шицийшир t, пр шуд 5609 впр вприниривней пер միայի մշակելի տարածություն չէր, այլ դրա մեջ էին մանում նաև արոտատեղիները, լեռնային Snabpp & myfir

Պրոասախոնի մասին ավելի հստակ հասկացողություն են տալիս Լերոս կղզում դանվող Լիպսո վանթի երկու պրոասախոնները։ Այդ մասին վկայում է մի փաստաքուղք, որը դրված է 1089 թվականին (տե՛ս Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi sacra et

profana, vol. VI, Vindobonnae, 1870, pp. 36-88):

Կանդ առնենք Տեժենիա կոչված պրոաստիոնի վրա։ Նա ուներ 259 մոդ մշակելի հողատաթաժություն, չհաշված լեռնային հողերն ու արոտատեղիները։ Տեժենիայի արոտավայրերի չափը
չի նշանակված, բայց նույն վանքին պատկանող մյուս պրոաստիոնը Պարթենիոնը ուներ արոատտեղի և մշակելի տարածություն միասին վերցրած 6050 մոդ։ Ամրողջ Լերոս կղզին ուներ
մշակելի տարածություն «առաջին, երկրորդ և հրրորդ որակի» չորս հարյուր մոդ, մնացածը լեռնային, քարքարոտ, անտառով ծածկված հողերն էին և արոտատեղիները։ Այսպիսով, եթե ամբողջ Լերոսն ուներ 400 մոդ մշակելի տարածություն, որից 259 մոդը պատկանում էր Տեժենիա
պրոաստիոնին, ապա մնացած 141 մոդ մշակելի տարածությունը մտնում էր Պարթենիոնի 6050
մոդ ընդհանուր հողատարածության մեջ։ Այդ բոլորը, իհարկե, չի լուծում այն հարցը, թե քանի
մոդ անմշակելի հողատարածություն ուներ Տեժենիա պրոաստիոնը։

Տեժենիա պրոասաիմեուժ կար սուրբ Անարդիրոմների անվան եկեղեցի, 9 տուն, որոնք ծառայում էին որպես պահեսաներ, դոմեր, ախոռներ, սարուկների և ճորտերի ընակարաններ, չբնոր, այդի, ուր կային չորս նշենի, տաս նռնենի, 11 սերկեիլի ծառ, 156 ձիԹենի, 326 կաղնի

h mift, huzufin hade defficulige

20 Մեկ լիտը ոսկին հավասար էր 72 ոսկեղթամի։ 25 լիտը ոսկին հավասար էր 1800 ոսկե-

abmigh (norther) hing durephings

21 Բնագրում πάχτον (կարդա' πάχτον), նշանակում է հարկ, նկամուտ, ռենաա։ Հայկական սկզբնաղթյութներում պախտ բառը հանդիպում է միայն մեկ անգամ 1055—1056 թվականների միջև գրված Անարոն մադիսարոսի արձանադրության մեջ, որը փորադրված է Անիի մայր տանարի արևմտյան պատի վրա։ Այդ արձանագրության մեջ նիշատակված նարկերի մասին մանրամասն տես մեր նոդվածը՝ «Անարոն մադիստրոսի արձանադրության (1055—1056 թթ.)։ մեջ նիշատակված նարկերի մասին» (Պատմա-բանասիրական նանդես, № 4, 1959 թ.)։

մում էր «իպիրպիրոն») ὑπέρπυρον: Դա ոսկեդրամ էր։ «Հարկային կանոնադրության» համաձայն յուրաթանչյուր տաս մոդ մշակելի հողի համար վճարվում էր մեկ նոմիզմա ռենտա (տե՛տ
W. Ashburner, A byzantine treatise of taxation, Journal of Hellenic Studies, vol. XXXV
(1915), p. 77: Նույն բանն է ասված նաև Պատմոսյան մի փաստաթղթում, որը ժամանակակից է Բոյիլասի կտակին (տե՛ս Miklosich et Müller, Acta et diplomata graeca medii aevi
sacra et profana, vol. VI, p. 7, 15): Հետևարար, ընդհանուր հաշվումներով, որպեսզի հանձուտը
կարողանար 80 դահեկան ռենտա տալ, պետք է որ մոտավորապես 800 մոդ մշակելի հողատաբածություն ունենար, չհաշված արոտատեղիներն ու լեռնային կամ անտառային հողատարածությունները, խնչպես նաև դուրս հանած այն չորս ղևդոտոպիոնները, որոնք հենց Տանձուտ գյուղից
հոլիլասը նվիրել էր իր ազատ արձակած ստրուկներին, որի մասին տես ստորեւ

23 Էննոմիոնը (Հունարեն ἐννόμιον), արտաավայրերի օգտագործման համար գանձվող Հարկն էր։

24 βլուզանդիայում «Ձևգարատ» էին կոչվում այն դյուղացիները, որոնք ունեին մեկ զույգ եղ (ζευγάριον) և դրան Համապատախանող նորմալ հողարաժին, որը կոչվում էր ղևդատախն (հունարեն ζευγοτόπιον), իսկ «բոյիդատ» այն դյուղացիները, որոնք ունեին մեկ եղ (δοίδιον) և դևդարի կես հողաբաժինը, այն է մեկ բոյդոտոպի (δοίδοτόπιον)։ Ֆ. Ուսպենսկու հաշվումներով 12-րդ դարում ղևդարատն ունենում էր 80 մողից մի քիչ ավել հողարաժին։ 80 մող հողը համարվում էր բավարար այն դյուղացու համար, որն ուներ դյուղատնտեսական դործիքներ և մեկ դույդ եղներ (տե՛ս Ф. И. Успенский Акт отвода земли монастырю Богородицы Милостивой. Известия Русского Археологического института в Константинополе, том I, Одесса, 1896, стр. 11).

Разрушир կտակին ժամանակակից մի փաստաթղքի համաձայն, զևդարատները վճարում երն հողային և ծրային հարկ մեկ դահեկանի չափով։ Եղել են դեպքեր, երբ վճարվում էր երկու և կեսից մինչև չորս դահեկան հարկ։ Разрушиները վճարում էին միայն ծրահարկ կես դահեկանի չափով (տե՛ս Г. А. Острогорский, Византийские писцовые книги, Byzantinoslavica,

t. IX, fasc. 2 (1948), p. 244, 246):

Ձևզոտոպիոն Հասկացողությանը, աժենայն Հավանականությամբ, համապատասխանում է Հայկական վիմագիր արձանագրություններում Հանդիպող «լուծ Հող» դարձվածրին։ Այսպես, օրինակ, 1241 թվականին Արցախի Գիդակ գտվառի Գաչաց վանքում գրված մի արձանագրության մեջ ասված է, որ վանրին է նվիրաբերվել ի միջի այլոց «Ա լուծ Հող ի Տայիս, Ա լուծ ի Գող» և այլն (տե՛ս Կ. Կոստանյանց, Վիմական տարևդիր, Ս. Պետերբուրդ, 1913, էջ 84, Համե-մատիր նաև Հասան Ջալալի 1240 թ. արձանագրությունը Գանձասարում (նույն տեղում, էջ 81)։

26 Παιρατήμερι Ραγείωνε ημαθατά υπρατή μπας προσωπαισήμου ς δε ραθε περοδείδευ ρας, δούλος, ψυχάριον, θεραπαινίς, οίχετικά πρόσωπα, οίχογενή πρόσωπα: Επιρατήθερε ερασήμερα ηρατεβιαί διαθέν ασίμε σωδωίω μας ρεμώτειδ παιωθε ημιδ αμάμω αμαθερασημέδο ημασθέρε Αμόμε υπαρά δες δέρ μερατό μιατημέτριση «Επιρεβεί» οράδυστερε δε ραθέ Απηδιαδύλε «Φραφέρει» διαδού» γωριμηρικές μπόρε

«Ազատության և ստրկության մասին.

Ա. Անձնավորությունների ծայրաներ բաժանուժն այն է, որ ժարդկանց մի մասն ազատ է,

իսկ մյուսը ստրուկ։ Իսկ ազատությունը, որից և մարդկանց մի մասը ստացել է ազատների կոլումը, հետևյալ կերպ պետը է սահմանել։

- Բ. Աղատությունը բնական դյուրություն է, որ յուրաքանչյուրին թույլ է տալիս անել ցանկացածը, բացառած այն, ինչ օրենքը կաժ բռնությունն արդելում էւ Բռնության տակ պետք է հասկանալ այն, ինչ օրենքը չի արդելում, սակայն թույլ չի տալիս [անել ցանկացածդ] մի ուրիչը, ով [թողանից] ավելի ուժեղ է։ Իսկ օրենքի տակ պետք է հասկանալ այն, ինչ պատժի սպառնալիքի տակ արդելում է ինձ անել այն, ինչ ևս կամենում եժ։ Որովնետև վախը ինձ արդելում է անել ինչ մտադրել եմ կատարել ուժով։
- Գ. Սարկությունը դա հնիանոսական օրենքից մեղ հասած ժառանդություն է, որի համաձայն որևէ մեկը ենքիարկվում է մի ուրիշի իշխանությանը, հակառակ ընության օրենքներին քանդի բոլոր մարդիկ ի բնե ազատ են առաջացել, բայց պատերազմների հնարումը առաջացրեց սարկությունը։ Պատերազմի օրենքն ուղում է, որ պարտվածները դառնան հաղքողի սեփականությունը։
- Դ. Սարուկները կամ ծնվում են կամ ձևոր են բերվում։ Ծնվում են մեր աղախիններից իսկ ձևոր են բերվում համաձայն հերանոսական օրենքների, այն է գերեվարությունից։ Սարկի քությունը չի ընդունում որևէ բաժանում։ Որովհետև չի կարելի ասել նրանց մասին, Թե [մեկը մյուսից) առավել կամ պակաս սարուկ է։ Սարկությունը անբաժան է։ Իսկ ապատների դեպքում մենք գտնում ենք բաղմաթիվ տարբերակումներ։ Նրանք լինում են կամ ազնվական և կամ էլ աղատ արձակված։
- Ե. Ազատները երկուսի են բաժանվում, աղնվականների և աղատ արձակվածների։ Աղնվականը նա է, ով սկղբից, ծնվելու օրից ազատ է, ով երբեր չի ճաշակել ստրկության լուծը, «վ ծնվել է երկու աղնվականներից կամ երկու աղատ արձակվածներից, կամ նրա ծնողներից մեկը աղնվական է, իսկ մյուսը ազատ արձակված։
- 2. ԵՄԵ որևէ մեկը ծնվի ազատ մորից և սարուկ հորից, նա ազնվական է, նույնպես եքն ծնվի ազատ մորից և անորոշ հորից, այսիսըն, պոռնկական ճանապարհով։ Որովհետև ոչնչով չի վճասում երեխայի ազնվականությանը այն, որ հղիացումը կատարվել է պոռնկական ճանապարհով։ Բավական է միայն, որ ծննդարհրության ժամանակ մայրը աղատ լինի, նշանակություն չունի, որ հղիացման ժամանակ նա կարող էր ստրուկ լինել։
- է. Եվ ընդհակառակը, ենն հղիանա իր աղատ նղած ժամանակամիջոցում և այնուհնան [եր գործած] որևէ հանցանքի համար օրենքի համաձայն սարկանա և ապա նրենա ընթի, այդ ծնվածն աղատ է, որովհետև սաղմը լպնտք է տուժի մոր դժրախտունյան համար» (ան'ս Basilicorum libri LX, ed. Heimbach, Lipsiae, 1846, liber XLVI, titulus I. Հժմտ. Zachariae a Lingenthal, Jus graeco-romanum, pars VI. Prochiron auctum, Lipsiae, 1870, titulus XXXIV):

Նույն դատաստանագրքի համաձայն, սարուկը կարող էր գնել իր ազատությունը, այսինքն նա կարող էր փող, սնփականություն ունենալ։ «Եթե սարուկը,— դրված է այնտեղ,— նույնիսկ փող է ավել իր տիրոջն ու ազատվել, այնուսոժենայնիվ նա պարտավոր է հարդել նրան» (տե՛ս Zachariae a Lingenthal, Jus graeco-romanum, Pars V, Synopsis Basilicorum, Lipsiae, 1869, p. 543):

«Բասիլիկի»-ի համաձայն սարուկը կարող էր չվճարել լրիվ փրկագինը, պակասող մասի գիմաց աշխատելու պայմանով սարկատիրոջ համար (տե՛ս Basilicorum liber XLVIII, titulus I, 4)։

«Բասիլիկի»-ից երևում է նաև, որ ազատ արձակված սարուկները կարող էին իրենց սեփականությունը նույնիսկ կտակել։ Այնտեղ ասված է, որ ազատ արձակված սարուկը, եթե ունենա ժարյուր դաժեկանից պակաս սեփականություն, կարող է այն կտակել իր ցանկության ժատականություն է նրե նա վախմանվել է անժառանդ և առանց կտակ թողնելու, նրա ունեցվածքը ժատանդում է պատրոնը։ Հարյուր դաժեկանից ավելի ունեցողներին ժառանդում են իրենց երեխանկը, թոռները և այլն, իսկ այն դեպքում, երը ժառանդ չունեն և կտակ չեն թողել, ժառանդում է պատրոնը։ Եթե ազատված ստրուկը երևիսա չունենալով կտակ է թողնում, ապա այդ դեպքում նա պարտավոր է իր սեփականության երրորդ մասը թողնել պատրոնին» (ահա

27 U. S. & 2160 nuhbapud:

23 Τηπεριαγωρό φπερε Ρωμφρικό εθχίνητα πράγματα:

20 Հայ մատենադրական աղբյուրներում նույնպես ստրուկներն, այսինըն, ծառաներն ու աղախինները, ստվորաբար հիշատակվում են սեփականության նյութեղեն իրերի հետ միասին։ Կանանց օժիաի մասին հիշատակելիս սովորարար տնասունների և անշունչ առարկաների հետ միասին իրրև սեփականության առարկա թվարկում են նաև «աղախիններին» (տե՛ս և. Սամուել յան, Հին հայ իրավունքի պատմություն, հատ. Ա., Երևան, 1939, էջ 308)։

30 Տերստում գրված է τόν χανονιζόμενον χαὶ δασιλιχόν χῆνσον: Բոյիլասի կտակի χανονιζόμενον μ μυσ երևույβին χανονιχόν կոչված հարկն էր, սահմանված հսահակ Կոմնինոս կայսեր (1057—1059 թթ.) մի խրիսովուլով։ Կանոնիկոնը վճարում էին յուրաքանչյուր թեմի բնակիչները իրենց եպիսկոպոսին։ Այդ նույն օրենքը վերահաստատվեց նաև 1086 թվականին, Ալեբսիոս Կոմնինոս կայսեր կողմից։ Այդ խրիսովուլի բովանդակությունը հետևյալն է.

գՅուրաթանչյուր հայիսկոպոս իր շրջանի բնակիչներից աժեն տարի պետք է ստանա որպես կանոնիկոն. Երևսուն ծուխ ունեցող շրջանից՝ ժեկ ոսկերրաժ, երկու արծաβ դրաժ, ժեկ խոչ, վեց ժող գարի, վեց չափ գինի, վեց ժող ալյուր, երևսուն հավ։ Քսան ծուխ ունեցող (շրջանից)՝ ոս-կերրաժի երկու երրորդը, երկու արծաβի փոխարեն՝ ժեկ (Ալևթսիոս Կոմեինոսի խրիսովուլում ժեկ և կես—2. Բ.), չորս ժող գարի, չորս չափ գինի, չորս ժող ալյուր և քսան հավ։ Տաս ծուխ ունեցող գյուղից՝ հինդ արծաβ դրաժ, ժեկ ոշխար, երկու ժող դարի, երկու չափ գինի, եղկու ժող ալյուր և տաս հավ» (Տե՛ս Zachariae a Lingenthal, Jus graeco-romanum, Pars III, No-vellae constitutiones. Imp. Isaacii Comneni aurea bulla de sportulis pro ordinatione praestandis et de canonico, Lipsiae, 1857, p. 323. Նույն տեղում, էջ 365—366, տե՛ս նաև Ալևթսիոտ Կոմեինոսի խրիսովուլը, որն հաստատում է Իսահակ Կոմեինոսը)։

31 «Վանթի ջանընկալության համար» ընագրում Հόγφ φωταψίας։ Հայկական աղբյուրնհրում կոչվում է նաև լուսարարություն, որի տակ հասկացվում է նկնղնցու բոլոր կարիքների մասին հոգալը։ Գրիգոր Բակուրյանի վաճթի կանոնագրության մեջ ցույց է արված վանրի «չանընկալի» պարտականությունները. հոգալ իննկի, ձենի, մոմերի մասին, հաղորդության գինու

և ալյուրի մասին և այլն (ան'ս L. Petit, հիշյալ աշխատությունը, էջ 22)։

22 Ζαιδιωρίδιατα Παραδούντι δαιγίε կαιωβατά ωρά ωδιφαλιφωό է διώλ Παραδόντ:

33 Մոդ, Հունարհնում 12.68105: Դա հրկու նշանակություն ունի։ Մեկը սորուն մարժինների ծանրության չափ է և հավասար է 9 կիլոգրամ 792 գրամի (տե՛ս Հ. Մանանդյան, Կշիռները և չափերը հնագույն հայ աղբյուրներում, էջ 133), իսկ մյուսը տարաժության չափ է։ (Մոդի մասին որպես տարաժության չափ և (Մոդի մասին

34 Մեկ լիարը Հավասար էր 408 գրաժի (տե՛ս Հ. Մանանդյան, հյուներ Հին Հայաստանի անտեսական կյանթի պատժության, ՀՍԽՀ Պետական հաժալսարանի գիտական Տեղեկագիր, 1928 թ., № 4, էջ 59)։

25 2 Επωφραιό ψωρηωρήσιο ε και δοπρεα και δπόρας (ψωρηω' και δοπρια και δπώ-

ρας): βυτιβράβερ φωρημισμές και ώσπερ εαζύπορας, σημ σε δή βιθωνώ επετή:

<sup>35</sup> Կիտվածանկար, ընտգրում γυμευτάς (Էմալ)։ Միջնադարյան կիտվածանկարի (Էմալի) տեխներկայի մասին տե՛ս J. Labarte, Histoire des arts industriells au moyen âge et à
l'époque de la Renaissance, t. III, Paris, 1875, p. 74 sq.;

37 άστερίσχος, βωρηθωδωρωρ δεωδωίρεια է փոթը աստղ։ Այն պատրաստվում էր մետա-

զից և հաղորդության հացի ամանի՝ մաղզմայի մասն էր կազմում։

38 Անաբողը միաբանների վերարկուն էր (տե՛ս Նոր բառդիրը Հայկազյան լեզվի, անաբող բառը)։

30 2 βαιωφραίο σπονδηνήτζην, προ δωφαίο է σπονδή ρωαβου θέδερ δύβωηρώρωρ βωρα-

dubly bup equindumnigian pudales

40 Ձեռագրում այն կոչված է սկարաժանգին— οχαραμάγχην Այդ կտորից կարվում եր կայսեր, բարձրաստինան պաշտոնյաների, հատկապես դինվորականների հանդերձանքը, որբ նույնպես կոչվում էր սկարաժանգիոն և ուներ արևելյան ծագում։ Այդ մասին ան՛ս N. P. Kondakov, Les costumes orientaux à la Cour byzantine, Byzantion, t. I, 1924, p. 10 sq.:

41 Հյուլոգրաֆիական, հունարեն όλο ραφικαί: Տեխնիկական տերմին է նկարչության մեջ

նրը գույների ճիմքում ընկած է մոմը-մոմանկար

42 Αυωφραιά φρήωδ է έξ επίπλεκτα άργυροχρούσωτα, Αθυλελήτη έξ-η ηθηταθή ξ αρογία υμφηρρι Β΄ ήχου εξ, πραήθυσα ωμη υμφηρηρι άργα υμαθωύγατά է υδαωψωύ δαιαή, βού ωδρουατώ δωγορηση ρωπόρη ατηγωίμου δαιαήστα δύε Πόωρ է ιβύρ έξ —-ήδη:

45 Բնադրում բառը լրիվ չի գրված μιχροχου... Բենեչնիչը լրացնում է լուχροχου[անւα]: Գրիգոր Բակուրյանի Բաչկովոյի վանթի կանոնադրության մեջ հիշատակված է, ի միջի այլոց, բառավետարան արծաթե փոթը դամերով. ըսեմ ձրզորաս ըսχրաս χαρφίων (mb'u L. Petit. Typicon, p. 53), Մեղ βվում է, որ ավելի ճիշտ կլինի Բոյիլասի կտակի տերստը վերականգնել ոչ Բե μιχροχού μοια, ωյլ μιχρο κάρφια δέπվ, ոչ βե փոքր կոնակներ, այլ փոքր գամեր։ 
Եπιյն բանին ննք հանդիպում Պատճոսի վանքի գրադարանում գտնվող ավետարանների կազմե
μի վրա, որոնք ունեն մեծ քանակությամբ ոչ βե կոնակներ, այլ գամեր (տե՛ս Ch. Diehl, Le 
trésor et la bibliothèque de Patmos au commencement du 13-e siècle, Byzantinische Zeit 
schrift, Bd. I, 1892, S. 514):

- 44 Մա Հովհաննես Մոսխոսի գործն էւ Հովհաննես Մոսխոսն ապրել է 6-րդ դարի վերջեթին Պաղեստինում։ Նրա գիրքը՝ Լիմոնարիոնը (Մարդագետիեր) բովանդակում է Արևելքի սրբերի, վանականների և Տգնավորների վարքարանությունները։ Լիմոնարիոնը հրատարակվել է Մինյի կողմից (տե՛ս Beati Joannis Eucratae liber qui inscribitur Pratum quod floridam proferat vitarum narrationem coelestis roseti. Migne, Patrologia graeca, t. 87):
  - 45 Why pun bodyud & abnuspred:
- 46 Պանդեկտես, Տունարեն Πανδέκτης, այն է սուրը գրոց համարարրառ։ Հրատարակվել ԵՄինյի կողմից (տե՛ս Migne, Patrologia graeca, t. 89)։
- 47 Շարակիոց է, որը համառոտակի րովանդակում է տոների և դանազան օրբերի պատմական գովաբանությունը։ Լավադույն կոնդակարները վերադրվում են Ռոմանոս Մելոդոսին (Եդար)։
  - 48 U.g. whiching unipp day swimble its
- 49 Հովհաննես Դամասկացու (Ը դար) աշխատություններից մեկը, դուցե նրա ամենանշանավոր աշխատությունը՝ Expositio accurata Fidei orthodoxae։ (Հրատարակվել է Մինյի կողմից։ Տե՛ս Patrologia graeca, t. 94, col. 789—1228)։
- 50 Գրիգոր Աստվածարանի հրգերը, տե՛ս Gregorii Theologi archiepiscopi Constantinopo-Intani Carmina, Migne. Patrologia graeca, t. 37, col. 397—1600, t. 38, col. 11—336:
- <sup>51</sup> Ψυμροω (ωρά է Ψυητι), πρη φρήθη է 11-ρη φωρή Δυηβύως Անաπնβου վանականի կոηπρη: St'u Antonii Monachi cognomento Melissae sententiae sive loci communes ex sacris et profanis auctoribus collecti, Migne, Patr, gr., t. 136, col. 765—1244):
- <sup>82</sup> Խալիդիան Կիպրացու (Գ դար) աղանդների դեմ գրած Հայտնի աշխատությունը, Տե՛ս Epiphanii Constantiae quae in Cypro est episcopi adversus octoginta haereses opus quod inscribitur Panarium sive Arcula, Migne, Patr. gr., t. 41, col. 173—1200, t. 42, col. 9—773:
- <sup>53</sup> Են Բադրվում է բյուղանդական հայտնավուրքների խոշորագում։ հեղինակ Միմեոն Մեատֆրաստեսի (Ժ դար) աշխատությունը։ Տե՛ս Symeonis Logothetae cognomento Metaphrastae Opera omnia, Migne, Patr. gr., t. 114—116:
- 54 Բեղորրագովի կարծիրով «Պարսկականների» տակ ենքագրվում է Գեորդ Պիսիդեսի աշխատունյունը Հերակլ կայսեր պարսիկների դեմ կատարած արշավանքի մասին։ Ըստ Ս. Վրիոնիսի «Պարսկականները» այնքան լայն հասկացողություն է, որ հնարավոր է նրա տակ հասկանալ նաև այլ դործեր, օրինակ, Ադաքիասի (Ձ դար) դործը։ Վերջինս գրել է Հուսաինիանոս կայսեր պատմությունը 552—559 թթ., որպես Պրոկոպիոս Կեսարացու Պատմության շարունակություն։
  - 55 Բեղորրագովի կարծիջով՝ Միջայել Հրեշտակապետի վարջարանությունը։
- 56 Sh'u Basilii Caesareae Cappadociae archiepiscopi libri quibus impii Eunomii apologeticus evertitur, Migne, Patrologia graeca t. 29, col. 497—773:
- <sup>57</sup> Լրիվ հրատարակվել են Մանսիի կողմից։ Տե՛ս Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. VI et VII, Paris—Leipzig, 1901:
- <sup>58</sup> bhβωηρվπιά է Ահաստասիսս Սինացու (է դար) աժենից հայտնի գործը 'Οδηγός-ը: Sh'u Anastasii Sinaitae episcopi Antiocheni Viae Dux adversus Acephalos, Migne, Patr. gr., 1.89:
- 50 Բեզորրագովը հնքագրում է, որ դա Աղեբոսնորը Մեծի մասին միջնադարյան վեպն է։ Մ. Վրիոնիսի կարծիրով Հոդևոր դիրբ է։
  - 60 Արիլլես Տացիոսի (Գ դար) դրած սիրային վեպը «Լևկիպաիի և Կլիտոֆոնի մասին»։
- <sup>51</sup> Պարականոն աշխատություն, պահպանված նաև հին հայերեն թարդմանությամբ։ Տե՛-Անկանոն դիրը հին կտակարանաց», Վեննտիկ, 1896, էջ 27—151։
- 62 Եղովարոր առակները։ Նորադույն հրատարակությունը լույս է տեսել երկու հատորով 1957 թվականին։ Տե՛ս Corpus fabularum aesopicarum, ed. A. Hausrath, Lipsiae, 1957:
- 3 Գեորդիս Պիսիդեսը, բյուղանդական պոհտ, ծնվել է Զ դարի վերջում։ Նրանից մեզ հաել են բաղմանիվ դործեր։ Հայտնի չէ, թե Բոյիլասն նրա դործերից որ մեկն ուներ։ Պիսիդեսի

գործերի լիակատար հրատարակությունը տե՛ս Մինյի մոտ։ Georgii Pisidae magnae ecclesiae disconi et sceuophylacis, Migne, Patr. gr., t. 92:

- 64 Հավանաբար Ժ դարի վաճական Միջայել Մալեինոսի վարջը, որը գրի է առել նրա աշակերտ Թեոֆանեսը։
  - 65 Ըստ Ս. Վրիոնիսի Դ դարում ապրած Նիֆոն սրբի վարջը։
  - 66 Հավանարար Փիլոն Երրայնցու աշխատությունների ժողովածոււ
- 67 Հովհաննես Կլիմարսի (է դար) աշխատությունը, որը միջնադարում թարդմանվել է նաև հայհրեն։ Հունարեն ահատոր ան'ս Joannis Climaci Scala Paradisi, Migne, Patr. gr., t. 88, col. 632—1164:
  - 68 Պարզ չէ թե ինչ է դրա տակ ենթադրվում։
- 69 Իսիդոր Գելուսիոտեսը (370—450 թթ.) դրել է ընդաժենը 2013 նաժակ, որոնք պատժական ժեծ արժեր են հերկայացնում։ Հրատարակված են Մինյի կողմից։ Տե՛ս Isidori Pelusiotae epistolarum libri quinque de interpretatione divinae scriptorae, Migne, Patrologia graeca, t. 78, col. 177—1645:
- 70 Էպիլոխիան, դա Քրիստոսի ծննդյան հաջորդ օրվան (դեկտեմբերի 26-ին) նվիրված տոնն է։
- 71 Այսինթն՝ ծնադից (դեկտեմբերի 25-ից) մինչև հայտնությունը (հունվարի 6-ը) ընկած ժամանակամիջոցը։
- 72 Մենք այդ բառը Բարդմանում ենք բառացի։ Տեքստում դրված է οἰχογενή, այն է տան մեջ ծնված։ Բոյիլասը նկատի ունի ոչ Բե դնած սարուկներին, այլ իր աղախինների աշխարհ ռերած երեխաներին, որոնք օրենքի համաձայն կրում էին սարկական լուծը, եթե այդ աղախիների անուրիները աղատ բաղաքացիներ չէին։ Այդ մասին տե՛ս նաև 80-րդ ծանոթությունը։
- <sup>78</sup> «Բասիլիկի» Գատաստանագրթի համաձայն կոդիկնլոս (χωδίχε),λος) է կոչվում այն ավելադիր կտակային գրությունը, որը կազմվում է կտակ թողնողի կողմից կտակն ավարտելուς հետո և նպատակ ունի արձանագրնյու այնտնդ այն, ինչ կտակողը մուտցել է արձանագրնյու հիմնական կտակի մեջ (տե՛ս Basilicorum liber XXXV, tit. I, 1)։ Ըստ երևույթին Բոյիլասը կտակից
  բացի կազմել է նաև տումնձին կոդիկնլոսներ, ուր արձանագրված էին ստրուկներին վերաբեըսդ իր ցանկությունները։ Նույն «Բասիլիկի» դատաստանագրթում գրված է նաև, որ կտակը
  (διχθήχη) կտրող է կոչվել ուրիչ բառով ևս, օրինակ կոդիկնլոս (նույն տեղում, XXXV, tit.
  1, 14)։ Այնպես որ կտակ և կոդիկնլոս ըառերը կտրող են հոմանիշ լինել։
  - 74 Այն Է՝ 1053 թվականին։
  - 75 Sh'u 24-րդ ծանոքիությունը։
  - 76 Sh'u 73-pa Salapacpinches
  - 77 «Արծաթագին» ենք թարդմանում բնագրի ապղτών բառը։
- 78 Բոլիլասն այստեղ դուցե նկատի ունի, որ ծառայության դեպքում ոչ միայն ազատ արձակված ստրուկները պետը է Համաձայն լինեն դրան, այլև իր ժառանգները, կամ էլ, որ ավելի Հավանական է, այստեղ խոսքը վերաբերում է վարձի քանակի հարցում երկու կողմերի համաձայնության դալուն։
- 79 βύωτρετα τρήμο τ' άλλ' εύγενεῖς μέν είναι καὶ έλευθέρους κατά παντός τρόπου δούλομαι: Այստեղ խոսքը ազատների երկու կատեղորիաների մասին է, որի վերաբերյալ մենք 26-րդ δωնոβուβյան մեջ (§ 5) ներկայացրել ենք μյուզանդական մի օրենսդրքի մանրամասն տացատրուβյունը։
  - 50 Այն է՝ 1059 թվականից մինչև 1063 թվականը։
  - <sup>81</sup> Հունարեն տեղատում այս անունը ընթված է հայերեն արտասանությամբ, Մուսես(իս)
- Μουσέσης և ης επώμεριδή Επρυβα φων Επυβα Μωσής, Μούσής:
- 2 Տերոտում չորս բառ հղծված է։ Վերջին երկու բառերից մնացել են հետևյալ տառերը τρια.... ιπε.... որոնք ժենք վերականդնում ենք τριά[χοντα] (=30) όπέ[ρπορα]։ Հյուպերայլուրոնը ոսկեդրամ է (նույնն է նոմիզման)։ Տերստի այսպիսի վերականդնումը չի հակասում ավյալ կոնտերսին, ուր խոսքը վերաբերում է Բոյիլասի կողմից իր ջրոջ երեխաներին և եկեղեցուն Թողնված գույրի մասին։
  - 83 Sh'u Swimpniffind 21-par
  - 34 Սա, ըստ երևույնին, ինթնանվաստացման ընդունված բանաձև է։
- արձանագրված է ստրկի արժերը։ Բոլիլասը իր ազախին Զոնին դնել է լորս հարյուր դահնկանով։ Բյուղանդադետ Բեզորրադովը (տե՛ս նրա հոդ-

фифр Завещание Воилы, Византийский Временник, т. XVIII, вып. 1-4, отдел III, стр. 114—115), իրավացիորևն այս տվյալը համարում է անհավանական։ Մեղ հասած բյուղանդական օրենսգրգերը, որոնք ուժի մեջ էին նշված ժամանակաշրջանում, որոշակի նշում են ըստբուկների արժերը։ «Բասիլիկի» օրենսգրքում դրված է. «Սարկի արժերը թող լինի հետևյալը, լինի ետ ադամարդ, ին կինո Եին ոչ մի արհեստի չի տիրապետում, ըստն դահնկան, այն դեպրում, եին եա տաս տարեկանից բարձր է, իսկ եթե պակաս՝ տասը դանեկան։ Եթե նա նոտար է կամ բժիշկ, ապա նոտարը մինչև հիսուն դահնկան, իսկ բժիչկը մինչև վաβսուն։ Ենն ստրուկները ներբինի են և տաս տարեկանից բարձր, բայց չեն տիրապետում որևէ արհեստի, հիսուն դահեկան, իսկ եկե աիրապետում են որևէ արհեստի յոքանասուն դահեկան, բայց եքե տաս տարեկանից փոջր լինեն hphonize quishludia: (Sh'u Basilicorum liber XLVIII tit. XIV, § 4) suidhdumh'p C. E. Zachariae a Lingenthal, Jus greaco-romanum, pars V, Synopsis Basilicorum, Lipsiae, 1869 p. 264, Նույն բանը կրկնված է նաև Պեյրա օրենսգրքում, որը Բոյիլասի կտակին ժամանակակից t, mb'n Zachariae a Lingenthal. Jus graeco-romanum, Pars I, Peira, i. e. Practica Eustathii Romani, Lipsiae 1856, tit. XXVIII, § 21, phymbu te mobile nez hwaddwd Apululpun undan hazdund dagadundanad. unb'u Zachariae a Lingenthal, Jus graeco-romanum, Pars VI, Prochiron auctum, Lipsiae, 1870. titulus XXXIV, § 16, p. 298): Unampapa 2nha, npa pp mppnf կամբին հակառակ ամուսնացել էր, պարզ է, որ տաս տարեկանից բարձր պետբ է եզած լիներ (վերոնիչյալ բոլոր օրենսգրջերի համաձայն ամուսնանալու տարիթ էր սահմանված աղջիկների համար տասներկուսը, իսկ տղաների համար տասնելորսը), և եքե Ջոեն աիրապետում էր որևէ արհեստի, ապա նա պետք է դասվեր սարուկների այն կատեղորիայի մեջ, որը գնանատվում էր մինչև երեսուն դանեկան։ Եքե նկատի ունենանը այն փաստը որ Բոլիլասի հատավայր Տանձուտ գյուղի տարեկան ամբողջ հկամուտը կազմում էր ընդաժենը ութսուն դաննկան, ապա պարզ կլինի, որ Ջոնի արժնքի միջ սխալ է թույլ արվել գրչի կողմից (Ευθωθισμού γιλοβήδη ή τετταράχοντα - ρωπωσσώ μωπη τετραχόσια - μηρο εωργούρ μωπή Shm), Տակառակ պարագայում դուրս է գալիս, որ մեկ աղախնի արժեթը Բոյիլասի բոլոր դյուզնրից ստացած տարեկան եկամաից շատ ավելի բարձր էր։ Այդ չի կարելի բացատրել նաև դրաժի արժերադրկմամը, որովնետև բյուզանդական դրամի կուրսը 800 տարվա ընկացրում հաստատու t d'hwght (win dunfh mb'n H. Gelzer, Byzantinische Kulturgeschichte, Tübingen, 1909, S. 78):

85 Ըստ երևուլքին, Ջոնի ապատ արձակելու նախապայժանը նրա վաճը ժանելն է եղել։

87 Dunmapped inpu may baddud to

88 Ֆալոզուκών δικαστών— թյուղանդական վարչական շրջանի՝ թեմայի դատավոր։ Սրանր ըստ երևույթին, համապատասխանում են այն դատավորներին, որոնք հիշատակված են Արիստա կես Լաստիվերացու Պատմության մեջ և նշանակվում էին թյուղանդական կառավարության կողմից նվաճված հայկական շրջաններում։ Հայ պատմիչի ասելով, Վասիլ Բ թյուղանդական կայսրը Հայաստանում շտիրէ բազում դաւառաց եւ բերդից եւ թաղաքաց։ Եւ կացուցանէ ի վերալ նոցու դործակալս եւ դատաւուս եւ վերակացուս» (տես Արիստակեայ Լաստիվերացւոյ Պատմութիւն («5)։

80 Մեներ ընդոծին ենք թարդժանուժ նույն այդ οίχογενή բառը, որին հանդիպեցինը վերե

find (unb'a dwhinft, N 72);

90 Օրենքը լայն Շնարավորություններ էր տալիս սարկատիրոջը կամ պատրոնին, ինչպես նա կոչվում է օրենսգրքերում (πατρων), ազատ արձակված սարուկներին նորից սարկացնելու ամենափոքր Հանցանքի դեպքում։ Ազատ արձակվածը, ըստ երևույթին, շատ քիլ էր տարբերվում շարկական լուծը կրող սարուկից։ Բերենք մի քանի Հոդված «Բասիլիկի» օրենսգրքից, որոնք շատ պարդ վկայում են այդ մասին» «Ազատ արձակված սարուկները պետք է մեծ ակնածանրով և Հարդանքով վերաբերվեն պատրոնին, ենի ազատ արձակված սարուկը վատարանի կամ վնատ հասցնի (պատրոնին), ապա նա քող նորից սարկացվի» (Basilicorum liber XLVIII til-XXVI, դլ. 1)։

«Ազատ արձակված ստրուկները, ենն չնպատակվեն իրենց պատրոններին և կամ վերջիններիս որդիներին, ապա պմտը է նրանց մարականարել և բաց βողնել, սպատնալով ավելի ծանր պատիժ, ենն կրկնեն։ Ենե նայնոյել են, պետք է նրանց ժամանակավորապես աջսորել։ Ենե նրանք ձևոր են բարձրացրել (պատրոնի) վրա, նրանց դատապարտել նանքերում աշխատելու Նրանը եննակա են նույն պատժին, ենն դրպարտունյուն են սարջել (պատրոնի) դեմ կամ մե-

ημηρη μρώμ» (Basilicorum liber XLIX, tit. I, 41. 1).

abph ազատ արձակված սարուկը ապերախա դանվի իր պատրանի նկատմամր և հայքոյի

արան և կամ էլ նրան լկտի վերաբերմունը ցույց տա և վերջապես արդարացի կերպով գրգոի ծրա զայրույթը, ապա նա թող նորից ստրուկ դառնա, և նրա հրհիսաները, որոնը դրանից հետո հ≽ ծնվել, թող նրանր էլ սարուկ դառնան» (Basilicorum liber XLIX, tit. II, գլ. 19)։

Բոլիլասի կտակից հրևում է, որ ստրկատհրը կարող էր ազատ արձակված ստրկին նորից սարկացնել ճույնիսկ առանց որևէ պատճառի։ Բոյիլասն իր Սիլիդնու կոչված աղախնին, որին իր իսկ ասելով ճախապես ազատ էր արձակել, տալիս է իր դստեր Մարիային հինդ տարի եւ (1059 թվականից մինչև 1063-ը) նրան ծառայելու համար։ Ազատ արձակված ստրուկների մա-

սին ան'ս ծաև վերևում, 25-րդ ծանոβության 5-րդ կետր։

st Գրսի մարդիկ ասելով Բոյիլասը, հավանաբար, նկատի ունի իրենից արենդով հոգ վերցնող վարձակալներին, որոեց անձնապես կախված չէին իրենից, սակայն ապրում էին իր հողերի վրա։ Պրոաստիոններում ապրում էին բացի սարուկներից, նորտերից, նաև մարդիկ, որոնջ փոչվում են μίσθιοι καί λοιποί, վարձակալներ և այլը։ Վարձակաքները, ըստ երևույβին, unցիալական իրենց վիճակով համապատասխանում էին Մխինար Գոշի Դատաստանադրքում հիշվող շվարձավոր մշակ»-ներին կամ շվարձկան»-ներին (ան'ս Մխիβարալ Գոշի, Դատաստանագիրը, Վաղարչապատ, 1880, մաս Բ, հոդվածներ եՒԱ, ՃԻԵ)։

🗵 Բնադրում լորս տող հղծված է։

93 «... Այնպիսին նղովյալ լինի երեր Հարյուր տասնուն Հայրապետների կողմից և Հուդայի» նախագասությունը մենջ վերականդնում ենջ ելնելով իմաստից։ Ինչպես պարզ երևում է, այսարը մարդագուց էև արրջեն հարացը՝ ահե գրե գրե գրե է վիզաժին անցարաժնություրթին։ Բազմաթիվ օրինակներից րերենք միայն մեկը, Գրիգոր Մադիսարոսի 1051 թվականի Կելառիսում գտնվող արձանագրության վերքին մասը. «Արդ որ ոք այսմ վճռի հաստատնո խափանել ջանա քել լառաջնորդաց որ իցէ, կամ լիշխանաց, կամ ի ջահանայից, այնպիսին 3 և ԺԸ հայբապետացն նղովեալ եղիցի եւ բաժինն ընդ Յուդայի եղիցի եւ ընդ տիրասպան ջանանայիցն» (տե՛ս Կ. Կոստանյանց, Վիմական տարեգիր, էջ 23)։ Անկասկած, հղծված հունարեն ընագրում պետը է որ թվարկված լինեին, դուցե և անուններով, անձնավորություններ, ամենայն հավանականությամբ Բոյիլասի դուսարերը և փեսաները։

04 Ռազմական աստիճան Բյուդանդիայում։ Ֆիլոβնոսի ցուցակում վեստարխոսները դանը-

durg fin Subbuba amnurge

% Ռազմական աստիճան Բյուզանդիայում։ Հանդիպում է նաև հայկական սկզբնաղբյուր-Եհրում։ Արևելքի մագիստրոս և կատապան Բազարատի 1060 թ. Անիի մայր տաճարի պատին փորագրված արձանագրության մեջ, ի միջի այլոց, գրված է. «Գրիգոր Լապաստակա որդին ոպանարկանկիտաան և Սարգիս Արտաւազա որդին սպանարկանկիտաան» ան'ս В. Н. Бенешежич. Три Анийские надписи XI века Петербург, 1921, стр. 22): Ищи Вшриций приший пре Ֆիլոնեոսի ցուցակում դոնվում էին երկրորդ դասում։

🕫 Ռազմական աստիճան Բյուզանդիայում։

97 Խոսքը վերաբերում է վերոշիչյալ մագիստրոս Վասիլիոսին և նրա եղբայր վեստաբխոս **Ֆարհոմանհոին**։

18 Այս դարձվածքը հնարավորություն է տալիս պարզնլու մոտավորապես, թե ինչ արժեր գիրթը 11-րդ դարի կեսերին Բյուզանդիայում։ Ճիշտ է, մենք որոշակի չդիտենք Թե ինչպիսի դրբի մասին է խոսքը, բայց և այնպես այն ուշադրավ է, որ արժեցել է վեց դանեկան։

99 Բոլիլասի կտակում մենջ չենջ գտնում իր նշած վկաների ստորագրությունները, որով-Տետև ձեռագրի վերջին էջի ներըևի մասը պակասում է։ Կա միայն Բոյիլասի ստորագրությունը։ Բյուզանդական օրենսգրբի համաձայն, վկաները առնվազն հինգ հոգի պետք է լինեին։ Կտակի վկաների մասին «Բասիլիկի»-ում ասված է. «1. ժառանգը իրավունը լունի կտակի վկա լինել, իսկ լեդատարիոսը (սրա մասին տես վերև, ծանոթ. 25-րդ) և (կտակի) խնամակալը՝ կարող են։ 2. Ենթակա ժարդիկ իրավունը չունեն վկա լինելու։ Կինը չի կարող կտակի վկա լինել, այլ միմիայն դատարանում և այն էլ այն դեպքում, եթե չի դատապարտված շնության մեջ։ 3. Վկաե կարող է կնջել նաև կտակողի կամ մի ուրիշի կնիքով էլ։ Երբ վկան կնքել է, բայց չի ստորագրել և կամ էլ ստորագրել է, բայց չի կնթել, նա համարվում է որպես դոյություն չունեցող։ Եվ նույնպես, այն վկան, որ չի գրել իր անունը, համարվում է որպես չկնքած։ 4. Կտակը գրող դրիչը կարող է այդ կտակի վկա լինել։ 5. Յուրաբանչյուր վկա պետք է իր ձեռքով գրի, թե ով է pape to med howth could to compagned > (wh'o Basilicorum liber XXXV, titulus I, §§ 21, 23, 28, 31),

100 U. 16 E' 1059 F.:

#### Р. БАРТИКЯН

# ЗАВЕЩАНИЕ ЕВСТАФИЯ ВОИЛЫ (1059 Г.) ҚАҚ ВАЖНЫЙ ИСТОЧНИК ПО ИСТОРИИ АРМЕНИИ И ГРУЗИИ

## Резюме

Статья посвящена изучению завещания византийского феодала Евстафия Воилы, основавшегося в середине XI века в армяно-грузинской области Кларджия. В статье говорится о значении завещания для изучения политики Византии во вновь захваченных ею областях Армении и Грузин. До сих пор было известно, что Византия, стремясь ослабить вышеупомянутые страны в политическом и военном отношениях, переселяла местных феодалов в Византию. Завещание Воилы показывает, что Византия не довольствовалась лишь этим. Византийские феодалы также, вероятно насильственно, переселялись на армянские и грузинские земли с целью их освоения. В статье указывается, что эта политика находила сильный отпор со стороны местного населения, главным образом со стороны «еретиков»— тондракцев, движение которых носило не только классовый, но и народно-освободительный характер и было направлено в особенности против византийских захватчиков.

В статье обстоятельно говорится о принадлежащих Воиле имениях и рабах, уточняется местонахождение некоторых селений. По мнению автора, эти селения находились недалеко от центра Кларджии — известного средневекового города Артануджа.

Кроме исследования о завещании, автор дает его полный перевод на армянский язык, снабженный комментариями.

## ₽ԱՆԲԵՐ ՄԱՏԵՆԱԴԱՐԱՆԻ № 6

bfbqub

1962

#### 2PU.9 PU.PP-148U.6

# "NARRATIO DE REBUS ARMENIAE". ՀՈՒՆԱՐԵՆ ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՅԱՄԲ ՄԵԶ ՀԱ**Ս**ԱԾ ՄԻ ՀԱՅ-ՔԱՂԿԵԴՈՆԱԿԱՆ ՍԿՋԲՆԱՂԲՅՈՒՐ

Հայ միջնադարյան մատենադրությունը մեղ տվել է բազմաթիվ թարգմանական գործեր՝ ասորերենից, Հունաբենից, արաբերենից, վրացերենից և այլ լեղուներից, որոնք Հաձախ բնագիր օրինակի արժեք են ստանում, որովհետն միշտ չէ որ նրանց բնագրերը հասել են մեղ։ Մենք սույն Հոդվածում կանդ ենթառնում մի սկղբնագրյուրի վրա, որն ունեցել է ուբիշ ձակատագիր։ Նա գրվել է Հայերեն, ապա թարգմանվել Հունարեն, բայց հայերեն բնագիրն անհայտ է, պահպանվել է միայն հունարեն թարգմանությունը։

Այդ սկզբնադրյուրի վրա առաջին անդամ ուշադրություն է դարձրել Ֆրանսուա Կոմբեֆիսը, որը հրատարակել է 1648 թ. «Narratio de rebus Armeniae» («Պատմություն հայոց հարցի մասին») խորադրով։ Դրանից հետո այն ունեցել է մի թանի հրատարակություն։

Մենք նպատակ չունենք այստեղ հանդես դալու այդ հազվագյուտ սկրզբնազրյուրի մասին որևէ ուսումնասիրությամբ։ Դա փայլուն կերպով իրականացրել է բելգիացի հայագետ Ժ. Գարիտը իր ծավալուն և մեծարժեք աշխատությամբ<sup>լ</sup>։ Մենք սոսկ ներկայացնում ենք հայերեն թարգմանությունը մի բնագրի, որը նախօրոք եղել է հայերեն։ Թարգմանությունը ուղեկցող ծանոթադրությունները գերադանցապես կաղմված են Ժ. Գարիտի ուսումնասիրության հիման վրա։

«Narratio»-ն մի թաղկեդոնական հեղինակի դործ է, որը պատկանում է հայ և բյուզանդական նկեղեցիների միության կողմնակիցների βվին։ Նրա գրըհն պատկանող այս բնադիրը արժեթավոր է և առանձնահատուկ բնույթ ունի,
որովհետև նախ՝ հայ միաբնակ սկզբնաղբյուրներից հայտնի փաստերի ու
դեպքերի նկարադրությունը այստեղ արվում է այլ լույսի տակ և ապա՝ նրա
մեջ կան բաղմաթիվ փաստեր, որոնք չեն արձանադրված հայ միջնադարյան
մատենադրության կողմից։

¹ Gérard Garitte, La Narratio de rebus Armeniae, édition critique et commentaire. Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium, vol. 132, Subsidia tome 4, Louvain, 1952, ուր և ժանրաժանն դրականություն։ Այս դրջի ժասին տես Գ. Հաժելյանի դրախոսականը «Բազժավէպ»-ուժ, 1952, էջ 186—189, Ն. Ակինյանի դրախոսականը «Հան-գես աժսօրեայ»-ուժ 1953, սյուն. 466—476, նաև Հ. Ա. Անասյան, «Հայկական ժատենա-դիտություն», հատ. Ա. Եր., 1959, սյուն. 808—811: Ժ. Գարիաը իր ուսուժնասիրության ժեջ օդտագործել է "Narratio"-ի հայտնի երեր ձեռագրերը։ Գրթի լույս ընժայուժից հետոնա ժանոթացավ "Narratio"-ի ժի չորրորդ ձեռագրի հետ, որի տարընթերցվածըները տվել է առանձին հոդվածուժ։ Տե՛ս նրա Un nouveau manuscrit de la "Narratio de rebus Armeniae", Le Museon, tome LXXI, 1958.

«Narratio»-ի գրության ժամանակի և հեղինակի մասին դրականության մեջ կան իրարամերժ կարծիթներ։ Ժ. Գարիտը դալիս է այն եղրակացության, որ այն գրվել է շուրջ 700 թվականին և համարում է անանուն հեղինակի դործ։ Հունարեն թարդմանության մեջ եղած սխալները և հայկարանությունները, որոնք շատ սրամիտ կերպով մատնացույց է անում Ժ. Գարիտը, թույլ են տաւրիս ենթադրելու, որ նրա թարդմանիչը եղել է հայ և լավ չի ընկալել հունարեն լեղվի առանձնահատկություններն ու նրբությունները<sup>2</sup>։

«Narratio»-ն մեզ Տասել է Տունարեն, բայց պարզ է, որ այն չարադրվել է ոչ Տույն ընթերցողների համար։ Բնադրում եղած առանձին մանրամասնություններ, որոնք ոչ մի կերպ պարզաբանված և մեկնաբանված չեն, միայն հայ ընթերցողին կարող էին հասկանալի լինել։ «Narratio»-ում ընդունված թվարկման սիստեմը ևս հատուկ է հայ սկզբնաղբյուրներին (հիչվում են միաժամանակ պարսից արբայի և բյուղանդական կայորի դահակալության տարեթվերը կամ

էլ միայն պարսից արթայի)։

Ինչպես ցույց է տվել Ժ. Գարիտը, «Narratio»-ն բնագրական տեսակետից գալիս է Տայերեն մի ընդհանուր աղբյուրից, որը դեռ միջնադարում օդտագործվել է տարբեր Տեղինակների կողմից։ Այն աղբյուր է ծառայել Տայերեն քարգմանությամբ մեղ Տասած «Բուղթ Փաշտայ պատրիարթի առ Զարարիայ կաթուդիկոս Հայոց Մեծաց» վերնադիրը կրող դործի, ապա «Վրաց և հայոց բաժանման մասին» վրացերեն մի աշխատության, որի հեղինակն է IX դարի երկրորդ
կեսի վրաց կաթողիկոս Արսեն Սափարացին «Narratio»-ն մասամբ օգտադործվել է նաև Տունարեն թարդմանությամբ մեղ Տասած հայ կաթողիկոսների
ցուցակում»։

«Narratio»-ն շարադրում է հայ հկեղեցու պատմությունը և նրա հարաբերությունները բյուզանդական եկեղեցու հետ 325 թվականից (Եիկիայի առաջին Տինզերական ժողովից) մինչև 700 թվականը, կանգ առնելով նաև ժամանականկից բաղաբական պատմության զանազան կողմերի վրա։ Այդ ժամանակաշըրջանը բաժանվում է երեր հիմնական մասերի, առաջին՝ հայ-բյուղանդական եկեղեցիների միության ժամանակաշրջան, երկրորդ՝ հայ-բյուղանդական եկեղեցիների անջատման ժամանակաշրջան, և երրորդ՝ միության նոր փորձերի

ժամանակաշրջան, փորձեր, որոնը սակայն ապարդյուն հղան։

Առաջին Հայացրից սոսկ դավանաբանական բնույն կրող պայրարը, որ մղվում էր միաբնակների և երկաբնակների միջև, որը մանրամասն նկարագրված է «Narratio»-ի մեջ, ուներ խորը քաղարական բովանդակունյուն։ Խու-

4 Սրա Հայերեն Բարգմանությունը աև'ս է. Մելիրսեթ-Բեկ, Վրաց աղբյուրները Հայաս-

multip le Surphyle Surafite, Sum. U. Optimbe, 1934:

<sup>2</sup> Ե. Ակինդանը ելնելով Բարդմանչի արևմտանայ արտասանունյունից, ինչպես և այլ նկատասումներից, ենքաղրում է, որ քարդմանունյունը կատարվել է XI—XII դարերի ընքացքում, Ներսես Շնորքալու օրոր, ժայոց և քայ-քոսոմոց դավակաբանական - վեճերի ժամանակ։ Տե՛ս «Հանդէս ամսօրեալ», 1953, ոյուն, 474։

<sup>3</sup> Фотия Архиепископа Коистантинопольского О гробе Господа нашего Иисуса Христа и другие малые его творения на греческом и армянском языке, изданные с предисловием А. И. Пападопуло-Керамевсом и переведенные Г. С. Дестунисом и Н. Марром. Православный Палестинский Сборник, 31-й выпуск, С.-Петербург, 1892, стр. 179—226.

ատար և չալորը մասըս, չատ. ա, օրաս, Երա ցուցակը հրատարակել է Ժ. Գարիտը իր վերոքիչյալ ուսումեասիրության հավերիածում, տե՛ս անդ, է, 402-405։

սափելու համար Բյուզանդիայի ձուլիլ, թաղաթականությունից և ձդաելով ինքնուրույնության, նրա տիրապետության տակ ապրող ժողովուրդները, հատկապես հայերն ու ասորիները, դիտակցաբար դիմեցին բյուղանդական եկեղեցուց անջատվելու միջոցին։ Այս երևույթը ձեռնտու էր նաև Բյուղանդիայի վացեմի Թշնամի Սասանյան Իրանին։ Վերջինս ամեն կերպ Հովանավորում էր այց ժողովուրդների անջատողական ձգտումները, միջամտում ավելի խորացնելու Համար երկու եկեղեցիների միջև դոլացած անջրպետը, մի բան, որ իր Հատակ wpmuSujunefinehi t male wateration-ned: Ujumby ujund t, np Unepմակի կաթողիկոսության ժամանակ, Թեոգոսիոս Փոթրի թագավորության 37-րդ տարում, Հայերը Պարսից արբայի Հրամանով սկսեցին իրենց հոլիսկոպոսներին ձևանադրել ինգնուրույն կերպով, առանց Կեսարիայի միջամաության։ Եվ դա տեղի է ունեցել 451 ինականից՝ Քաղկեդոնի ժողովից առաջ, երբ հայոց եկեղեցին վերջնականապես բաժանվեց բյուղանդականից։ «Narratio»-ում վառ դծերով ցույց է արված, որ հայերի պայքարին սերաորեն միացան նաև ասորիները, որ Հայերի ու ասորիների միջև սաորադրվեց «համաձայնություն» Տավիայանս միասին լինելու մասին։ Սակայն Բյուղանդիան չէր Տրաժարվում Տայերին տիեզերական եկեղեցուն միացնելու իր դիտավորություններից։ «Narratio»-ն ապացույցն է այն բանի, իև ինչպես Բյուզանդիան անդադար պայքար էր մցում իր նպատակների իրականացման համար, կանգ շառնելով բոնությունների և սպառնայիքների առաջ։ Պատահական չէր սպարապետ Մուշեց Մամիկոնյանի Մավրիկիոս կայսեր Կոստանգնուպոլսում տված պատասխանը, ուր ասված է, ին մարդպան Սուրենին սպանող և Կոստանդնուպոլսում ապաստան գտած Վարդան Մաժիկոնյանը երկաբնակություն է ընդունել «վախից դրդված»։ Նույնն է ասված նաև Եգր կաթողիկոսի մասին, որը Թեոգոսուպոլսում թաղկեցոնականությանը հարեց «ահարեկվելով» Հերակլիոս կալսpligi

Այս պայքարն ու վեձերը, սակայն, արդյունը չավեցին, հայերը իրենց աղդային շահերը չզիջեցին Բյուղանդիային և, ինչպես «Narratio»-ում է ասված, «անբուժելի» մնացին։ Ինչ խոսը, եղել է նաև հայերի մի չնչին խավ, որը տարբեր քելերով կապված լինելով Բյուղանդիային, Հայաստանում աշխույժ աչխատանը էր տանում քաղկեդոնականության պաշտպանության և տարածման ուղղությամր։ Այս խավին է պատկանել ահա «Narratio»-ի հեղինակը։

章 章

«Narratio»-ի հայերեն քարդմանությունը լույս է տեսնում առաջին անդամ։ Այն կատարված է Ժ. Գարիտի կազմած դիտական բնադրիցն։ «Narratio»-ում պատահում են ժամանակադրական սխալներ կամ տարբերու-Քյուններ մեղ հայտնի տվյալների համեմատությանը, որոնք մանրամասն պարզաբանված են Ժ. Գարիտի աշխատության մեջ։

<sup>\*</sup> Gérard Garitte, La Narratto de rebus Armeniae, pp. 26-47.

Պատմություն սուշբ Գրիգորի օրերից սկսած մինչև այժմ՝ նրա արողի ճաջորդների ու նրանց ժամանակակից ճռոմեական և պարսկական թագավորների մասին, գիտենալու ճամար այն, թե մինչև եւբ նրանք (Գրիդորի հաջորդաները) պանպանեցին սուշբ Գրիգորից և Նիկիայի ժողովից ստացած ուղիղ նավատքը, եւբ և ում կողմից մոլուվեցին նրանք, ինչ ընթացք ունեցան, և այն մասին, թե ինչպիսի ճարցեր ծագեցին ճավատի չուրչը, և թե ինչպես նրանք մնացին մոլուության մեջ մինչև այսօր։

Ամենաատավածասեր և սուրբ Կոստանդինի<sup>2</sup> ժամանակ տեղի ունեցավ Նիկիայի ժողովը ուղղված Արիոսի դեմ, Տրդատի<sup>3</sup> ԼԴ [34] տարին և սուրբ Գրիդորի Խոր վիրապից դուրս դալու թսաներորդ տարին, սուրբ Արիստակեսի եպիսկոպոսության<sup>4</sup> օրերին, նրա Հոր կենդանության ժամանակ։ Այդ ժողովին մասնակցեց նա (Արիստակեսը)։

Ապա հայիսկոպոս եզան Վրթանեսըն, Գրիգորիոսըն, Հուսիկըն, Փարներ-

սենը8 Ալաիլատ գյուղի Ասպրակոնից9, ապա սուրը Եհրսհոր 10:

Ապա Հայոց Թադավոր դարձան Խոսրովը  $^{11}$ , Տիրանը  $^{12}$ , Արշակը  $^{13}$ , Վա-րադրատր  $^{14}$ , Պապը  $^{15}$ , Արշակը  $^{16}$ ։

<sup>1</sup> Popung Lanuardaphy (302-326):

<sup>2</sup> Unauranting for Who (324-337):

<sup>3</sup> Spymm 111 (287-332):

<sup>4</sup> նայիսկապատանյան տակ պետթ է Հասկանալ կաքեողիկոսություն։ «Nattatio»-ի ժեք առաջին անգամ կաքեոզիկոս է անվանվում Ներսես Բ-ը։ Արիստակեսը կաքեողիկոս դարձավ իր Հոր կենդանունյան օրոր։

<sup>5</sup> Uppunhu (333-341)

<sup>6</sup> Գրիդորիոսը Վրβանեսի որդին էր, իրեն հայորդած Հուսիկ կաքեղիկոսի եղբայրը։ Narratio »-ում նա հանդես է դալիս հայոց կաքեղիկոսների քվում, բայց իրականում նա Գրիդոր Լուսավորիչի և Տրդատի կողմից ուղարկվել է որպես եպիսկոպոսապետ Աղվանից աչխարհ, ուր և վախմանվել է եղեսնական մահով 337—338 քքի.։

<sup>7 2</sup> neufty (341-347):

<sup>8</sup> Panjaman Pargulagh dam lem Spymandylard Lapagia Dandlis

<sup>9</sup> Ժ. Գարիար անբացատրելի Ասպրակոն («՝ Ασπράκω» ») բառը համարում է άκαρκκω» (ադարակաց) բառի խնդակյուրված արտահայտուկյուն։

<sup>10</sup> blombu Who (353-373):

<sup>14</sup> knopnd 4nowy (332-338);

<sup>12</sup> Sppmh (338-345):

<sup>13</sup> Hipzuly 11 (345-367):

<sup>18</sup> Հայկական աղբյուրները ցույց են տայիս, որ այս Վարազդատը Մադավորեց Պապի սպանությունից ձևառ։

<sup>15 9</sup> mm (369-374):

<sup>16</sup> Փավստոս Բուղանդի մոտ սրա մասին գրված է Շնտնյալը, «Ազա յնտ մաքուն Մանուեյի զօրավարին Հայոց ոչ իմն կարաց Հաստատնը ի վերայ աշխարհի քաղաւորութեանն Արչաեալ, այլ բաղումը ի Հայոց նախարարացն անտի նլին դատնան դնացին առ քաղաւորն Պարսից, և մատնեցին նմա դաշխարհն Հայոց, և խնդրեցին ի նմանէ քաղաւոր Արջակունիւ նւ նորա յանձին կալեալ մեծաւ խնդուժեամբ ընդ իւր ձևցն տալով իւրով բանիւ ի նմին տունք, ի քաղաւորութենքն Հայոց Արջակունի, և նովաւ յինըն դրաւնլ դաշխարհն Հայոց։ Ապա դատներ

Նրա ժամանակ Հայաստանը լաժանվեց, կառուցվեց Թեոդոսուպոլիսը, որը նախկինում գյուղ էր և կոչվում էր Կալև Արխե այն պատճառով, որ երբ մեծ առաքյալ Բարքուղիմեոսը Պարքևաստան գնալիս Եփրատ գետում մկրտեց . Պարսից արքայի եղբորորդուն և նրա հետ միասին երեք հազար մարդ, այն-անդ նա կառուցեց ամենասրուհի Աստվածածնի անվան (նվիրված) տաճար, և այդ վայրում գտնվող գյուղն անվանեց Կալև Արխե (Բարի սկիզբ)։ Ահա Թեոդոսիս Մեծը 7 ծանոքանալով այդ վայրին և նրա ջրին, հավանեց այն և կառուցեց այնտեղ հոչակավոր մի քաղաք և վերանվանեց այն Թեոդոսուպոլիս։ Նրան (Թեոդոսիոսին) ենքարկվեց Մեծ Հայքի քաղավոր Արչակը 18, իսկ Հայոց քաղավոր Խոսրովը, քաղավորելով Հայոց երկրում, ենքակա էր Պարսից Շապուհ արքային, որին հենց ինքը Շապուհը չորս տարի անց դրկեց իր քաղավորությունից։

Թեոգոսիոս Մեծի ժամանակ տեղի ունեցավ ՃԾ [150] Հայրերի սուբը ժոզովը Կոստանդնուպոլսում<sup>19</sup> ընդդեմ Հոգեմարտ Մակեդոնի, և նղովեցին նրան։ Այդ նույն տարիներում Հայոց երկրում եպիսկոպոս էր սուրը ներսեսը, իսկ հավատո հանդանակը, որն ստացել էին սուրբ հայրերից, Վոամշապուհ Թաղավորի<sup>20</sup> և նրա որդու Արտաշեսի<sup>21</sup> ժամանակ մեկն էր և նույնը։ Նրանցից հետո հայոց վրա աիրեցին մարզպանները։

Թևողոսիոս՝ Փոքր կայսեր<sup>22</sup> տասնենինդերորդ տարում կայացավ հրրորդ ժողովը<sup>23</sup> երկու հարյուր հայրերի, որոնք նղովեցին Նեստորին։ Այդ ժոդովից հետո տեղի ունեցած երկրաշարժի աղետից տեր անտծու մոտ ողորմու-Բյուն գտնելու համար Կոստանդնուպոլսի արբեպիսկոպոս երանելի Պրոկդի<sup>23</sup> կողմից հորինվեց «Սուրը աստվածը»։

Այդ ժամանակվանից տինդնրական նկնդնցին ընդուննց նրեքսրբյան հիմնը ըստ սերավրճների փառաբանության, ինչպես որ սովորել ննք նսայի մարդարնից<sup>25</sup>։ Սուրբ Պրոկդից առաջ վեճ էր գնում երեքսրբյան հիմնի շուրջը «որ խաչնցար»-ի հավելման համար։ Իսկ Սաբելիոսը<sup>26</sup>, լինելով παλαιός<sup>27</sup> և միաբնակ, և նույն աղանդից բազմաթիվ հետևորդներ, որոնք պաշտպանում էին «որ խաչնցար»-ը նղովվեցին և բանադրվեցին։

ի ծոքին տունքէ ժանուկ մի անուն Խոսբով, և կապետց Թաղ ի գլուխ նորա։ ...Արշակ արթայ «Երժեցու տեղի ետ չողաւ գնաց ի սահմանս Յունաց, և էին թիկունը։ Արշակայ Բադաւորն Յունաց, և Խոսբովու Բադաւորն Պարսից (Փավստոս, Զ, 1)։

<sup>17</sup> Phayaufina Who (379-395).

<sup>18</sup> Sh'u dhpp, Suh, 9:

<sup>19</sup> Sphyhpudjuh hphpupy daguda Unamahafiningajanid adap nihbyad 381 pt.:

<sup>20</sup> Laundzunger (389-411):

<sup>21</sup> Upmaizhu (422-428):

<sup>22</sup> Phaganhan 11 Papp (408-450).

<sup>25</sup> Երրորդ ալեղերական ժողովը ահղի ունեցավ Եփեսոսում 431 թ.:

<sup>24</sup> Фрациин притрытр (434-447):

<sup>25</sup> Համատ, հուայի, Ձ. 3 «և (սերովրեր) ադադակերն մի առ մի և առերև, սուրբ, սուրբ, «սուրբ Տեր դորութեանց...»։

<sup>26</sup> Սարելիոսը մոնարխիանիստների (աստծուն և Քրիստոսին նույն անձնավորությունը Համարողների) աղանդապետն էր, որը բանագրվեց պատ Կալլիստոսի (217—222) կողմից։

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> πακαύς Հունարեն նշանակում է «հին» և տվյալ նախադասության մեջ անիմաստ է։ Մեզ թվում է, որ հայերեն բնագրում պետթ է որ նղած լինքը «հին» բառը (սես. հինի), որը Սարդմանիչը շփոնել է «հին» բառի հետ և թարդմանել παλαίσε

Նույն այն Թեոդոսիոսի ժամանակ երանելի Փլաբիանոսը<sup>28</sup> Թադավորանիստ բաղաթի պալատում պաշտոնանկ արեց պիղծ Եվտիթեսին և նրան նղովեց<sup>29</sup>։ Իսկ ինթը Եվտիթեսը եկավ և խնդրեց Դիոսկորոսին<sup>30</sup>, իսկ վերջինս էլ պահանջեց կայսրից, որպեսզի նա Եփեսոսում գումարի նոր ժողով՝ դատապարտելու համար սուրբ Փլաբիանոսին և արդարացնելու պիղծ Եվտիթեսին։ Սակայն Գիոսկորոսն ու Եվտիթեսը մնացին մենակ, ինչպես ազռավը անապատում և բուն ավերակների մեջ<sup>31</sup>։

Հռոմի հրանելի պատ Լևոնը<sup>32</sup> իմանալով եկեղեցու չփոքման մասին, սուր կերպով պախարակեց Քնոդոսիոս կայսեր։ Նա պահանջեց տիեղերական ժողով դումարել, բայց այդ մաադրությունը լռության մատնվեց կայսեր մահվան պատձառով<sup>33</sup>, բայց Մարկիանոսը<sup>34</sup> դահ բարձրանալով իրականաց-

րեց այդ մաադրությունը։

Սուրը Սահակի<sup>35</sup> մահվանից վեց տարի անց տեղի ունեցավ Շահապիվանի ժողովր<sup>36</sup>։ Երանելի սուրը Սահակը վախհանվեց իր կյանքի ՃԺ [110] տարում և փոխեցավ ի տեր։ Եպիսկոպոսության աթուր նրա հրամանով ժառանդեց Հովսեփը<sup>37</sup>, որի տասներկուերորդ տարում Հաղկերտը<sup>38</sup> պահանջեց, որ Հայոց աշխարհում կրակապաշտություն (հաստատվի)։ Թեողոսիոս Փոքր կայսեր [Է [37] տարում նվազեց Հայոց եպիսկոպոսների թիվը, նրանց մեջ ակնառու կերպով հանդես եկավ հանդգնությունը և նրանց երևելիները (դլիսավորները) սկսեցին իրենք ձեռնադրել եպիսկոպոսներ։ Պարսից արթայի հրամանով տինգերական եկեղեցու որդիները բաժանվեցին ու ցրվեցին։ Այդ հանդդնությունը սկրգ առավ Սուրմակի<sup>39</sup> աթոռակալության ժամանակվանից և (այն տարածված էր) հատկապես նրա երկրի եպիսկոպոսների մեջ։ Այդ (հանդդնությունը) մինչև օրս անրուժելի մնաց։

Մեր տիրոջ Հիսուս Քրիստոսի գալուստից մինչև Մեծն Կոստանդնի Բադավորության յոթերորդ տարին, որը (դումարեց) Նիկիայի ժողովը՝ 3ԺԵ 315 տարի, իսկ Նիկիայի ժողովից մինչև Կոստանդնուպոլսի ժողովը, որը կայացավ Թեոդոսիոս Մեծի Ե 5] տարին՝ ՀԳ [73] տարի։ Նրանից էլ մինչև Եփեսոսի առաջին ժողովը, որը դումարվեց Թեոդոսիոս Փոբրի ժամանակ նրա Բադավո-

<sup>28</sup> *Փլաբիանոս պատրիարթ (446-449)։* 

<sup>29</sup> Դա 448 թվականի նոյեմբերի 22-ին էր։ Եվաիրեսը (378—454) միաբնակության հիմ-Նադիրն է։

<sup>30</sup> Գիոսկորոսը Ալևրսանդրիայի օրատրիարըն էր (341—451)։ Ծա 449 Թվին Եփևսոսում գումարից «ավազակային» կոչված տինդնրական ժողովը և միարնակությունը։ Հայտարարեց պետական կրոն։ Սակայն 451 թ. Քաղկեդոնի ժողովում բանագրվեց և ալսորվեց։

<sup>31 2</sup>ddm. Umgdan & k (&F), 7: 32 Linu Uhb mmm (440-461):

<sup>33</sup> Phagaufau II-p dulukuhidhy 450 Pilahuhih Saighah 28-phi

<sup>34</sup> Կայոր Մարկիանոսը (450—457) տիեզերական ժողովը դումարեց 451 β. Քաղկեզոնում։

<sup>35</sup> Uminh Uho, blooks Uhoh apaph (389-438):

<sup>36</sup> Շամապիվանի ժողովի դումարման իվականի, ինչպես և Սամակ Մեծի մամվան իվականի մասին մանրամասն տես Ժ. Գարիտի մոտ (էջ 88 և մաջորդ)։

<sup>37 2</sup>ndulife 1 2ndugdligh (444-454):

<sup>38</sup> Фицинд шири 2 маррия 11-р (438-457):

<sup>39</sup> honopp pum liphnes phi Unepolich haftenfilnah dauph I, (dbn. 444 ft.):

<sup>40</sup> Նկատի ունի առանց Կեսարիայի միջամտության, ինքնուրույն կերպով եպիսկոպոս ձեռ-Հաղթելու իրավունքը։

րության ժե [15] տարում՝ Խէ 47 տարի։ Նրանից էլ մինչև Դիոսկորոսի (դումարած) եփեսոսի ժողովը, որը դումարվեց նույն կայսեր օրոք՝ ԻԲ [22] տարի։ Նրանից էլ մինչև Քաղկեդոնի սուրբ ժողովը, որը կայացավ Մարկիանոսի թագավորության երկրորդ տարում՝ Ե [5] տարի։ Նրանից էլ մինչև Անաստաս

կայսեր թաղավորությունը 1 lo [40] տարուց ավելի։

Այն ժամանակ միաբնակներ Դիոսկորոսն ու Եվաիրեսը մեծ խոսվություն րարձրացրին։ Վշտացած էր Անտիոքի Սևնրոսը42, Ալևքսանդրիան և սուրբ քադարը 43, որով հետև նույն ախտով տառապող պալատականներից ոմանք իրենց կողմը բաշեցին կայսեր և ամբողջ աշխարհը խոսվությամբ լցրին։ Միջագետթը և այլ երկրներ այդ նույն պրծությամբ պրծեցին, ստիպելով բոլորին նվովել Քաղկեդոնի սուրբ և արեղերական ժողովը և խոստովանել՝ Դիոսկորոսն ու Եվաիրեսը Քրիստոսի վրա աստվածության և մարդկության մեկ բնություն։ Նրանը սահմանեցին նաև «սուրը աստվածի» վերջում կարդալ «որ խալեցար»-ը, մի բան, որ այդ դեպբերից մի թիլ առաջ Անաիոթացի Պետրոս Թափիչը ավելացրած լինելու համար նղովվել էր այն ժամանակվա սուրը հայրերի կողմից, որովնետև աստվածատյացը սուրբ երրորդությունը, նիմար Նեսառրի պես, չորըորդություն էր բարողում։ Նրանք ովջեր ուղղափառ մնացին և չենթարկվեցին Անաստաս կայսեր, անզգամը բոլորին արտորեց և դառն մանվան դատապարտեց։

Այդ օրերին անիծյալ ումն Տիմոնեոս եպիսկոպոս և բազմանիվ Հառեր Հորինեց ընդդեմ մեկ Քրիստոսին երկու բնությամբ դավանողների, ինչպես և

անարգանքներ ընդդեմ Քաղկեղոնի ժողովի։

Գրանից Տետո Հուսաինոս կայսեր և պարսից (արթա) Կավատի ժամանակ այն Հուլիանոս Ազիկառնացի եպիսկոպոս և Հակոբ Բաանացի<sup>45</sup> եպիսկոպոսը բաժանվեցին միմյանցից։ Այս Հուլիանոսն ասեց, Թե Փրկիչը երկնքից անապական մարմին ստացավ և միացավ սուրբ Մարիամին նրա որովայնից դուրս, նրա արդանդից դուրս, և ոչ ինչպես բոլոր կանայր։

Ելաելով ավետարանիչի խոսքերից, որոնը ասում են. «Այս է հացն որ յերկնիցն իջևալ է, դի որ ուտիցէ որ ի սմանէ մի մեսանիցի»46 և նույնպես «Ես եմ Տացն կենդանի, որ լերկնից իջևալ։ Երե որ ուտիցէ ի հացէ յասմանէ, կեցցէ ի յաւիտեան. և Տացն զոր ես տաց մարմին իմ է, դոր ես տաց վասն կենաց աչ-

hung 6/1047:

Անա այս էր վկայակոլում այն անմիաը, անգիտանալով զորությունն բանի, որև ասում է. «Եւ բանն մարմին եզեւ եւ բնակետց ի մեզ» և որ «եւ ծնաւ գորդին իւթ դանդրանիկ, և պատեաց ի խանձարուրս եւ եղ գնա ի մաութ»19, և

<sup>41</sup> Uhmammafina hmjap (491-518):

<sup>12</sup> Uhmhoph պատրիարը Մևերոսը (512-518):

<sup>43</sup> kanupa bancumqhali almafile ti

<sup>44</sup> Նկատի ունի Տիմոնեոս Կուգին։ Նա Ալերսանգրիայի պատրիարը դարձավ 457 fl., Shangdby 459 460 P. & depuluhahahdby by about down 15-16 maple why 475/476 PP. Umanghi t 477 Hilmhubhbo

<sup>45</sup> Նկատի ունի Հակոր Սարուդացուն, որ 518/519 թթ. դարձավ Բուտնայի հայիսկապոս և-

Sursugud 521 H.

<sup>46</sup> Cum Indianthine, 2, 50:

<sup>47</sup> buch mliqued, 51-521

<sup>48</sup> Uneft integnet, U. 14:

<sup>49</sup> Com Andymune, P., 7:

որ «ոգի մարմին եւ ոսկերս ոչ ունի»<sup>50</sup>։ Նրանք չդիտեին, որ ամենաձիչա (ձանապարհով) է ընքանում Աստուծո եկեղեցին, որ նա է (Աստված) նրա ուղեցույցը և այն (եկեղեցին) երբեք չի մոլորվել։ Դրանից էլ նրա հետևորդները անվանվեցին հուլիանականներ, Հակորինը՝ հակորիկներ, իսկ Մևերոսինը՝ սևերիանոսներ։

Հուլիանականները ընդամենը երեք եպիսկոպոս ունեին։ Հուլիանոսի մահից հետո նրա (մնացած) երկու ընկերները գիտենալով, որ սուրը հայրերի կանոների հանաձայն, հպիսկոպոս ձեռնադրելու համար պետք է առկա լինեն առնրվայն երեք հպիսկոպոս, նախքան Հուլիանոսին դերնդման իջեցնելը՝ նրա և իրենց ձեռքով հպիսկոպոս ձեռնադրեցին, այդ պատհառով էլ նրանք անվանվեցին նեկրոխիրոտոնիտոյն և մինչև այժմ պատվում են Հուլիանոսի աջը։

Բայց նորից նվազնցին այս հերձվածի նպիսկոպոսները և որովհետև իրավունք չունեին ձեռնադրվելու իրենց հերձվածի (գլիսավորողներ) դիմեցին Հայոց նպիսկոպոսներին։ Այդ նպատակով նրանք բարեկամացան Տարոնի նպիսկոպոս ներչապուհին<sup>52</sup>, որը Կավատի ԺԲ [19] տարին ստացավ նպիսկոպոսու-Սյունը և շատ տարիներ վարեց (այդ պաշտոնը) իր ընկերոչ ասորի Արդիշոյի հետ միասին, որը Սասունին մոտիկ Սարեբա վանքից էր<sup>53</sup>։ Նրանք ասում էին, Ձե «բոլորը մոլորվել են, դնալով նեստորի հետևից և Քաղկեդոնում՝ նրա նմանների և որովհետև ոչ մի կերպ չենք կարող ձևոնադրվել, դիմել ենք, որ ձեր բարեպայա ձեռնադրությամբ հայիսկոպոս դառնանը»։

Ինչպես վերևում ասացինը, նրանք հրաժարվեցին սուրբ Գրիգորի ավանդությունից, անջատվելով Կեսարիայի աթեռից և հրաման ստացան Պարսից արքայից, որ իրենք կատարեն իրենց ձեռնագրությունը։ Երանք ասում էին, Ձե «սուրբ Գրիգորից ենք ստացել ձեռնագրությունը և նրա աշակերտներն ենբ ի Քրիստոս»։

Երբ Ներչապում եպիսկոպոսը այդ հայտնեց Ներսես կաթողիկոսին<sup>54</sup>, որն Աշտարակից էր և ուրիչ եպիսկոպոսների և աղատների, որոշվեց մեծ ժողով գումարել Գվին թաղաքում<sup>55</sup> նույն այն Ներսես կաթողիկոսի թսաներորդ տարում, Հուսաինոս կայսեր<sup>56</sup> ԺԳ [13] տարում, և Պարսից Խոսրով արջայի ԻԳ [24] տարում, Յիստբուզիտի<sup>57</sup> նահատակության տարում, Հայոց թվականության սկզբում, այն ժամանակ, երբ նղովեցին Քաղկեդոնի սուրբ ժողովը որպես նեստորական ըստ Արդիչոյի գրության<sup>58</sup>, որովհետև այդ (նույն) տարում Բարդմանեցին Արդիչոյի կողմից բերված վերոհիչյալ գրությունները,

<sup>50</sup> Vnejb mbqued, 19, 39:

<sup>51 «</sup>Umswymoh hagdly shahmapifud»;

<sup>52</sup> Հանաա, Գիրը թղթերց, էջ 52 «Մերջապրու: հայիսկապոս Տարաւմայ և Մամիկոնենից»։

<sup>53</sup> buch magnet, by 54 alkenfore body, b dwhay Umpheaglest

<sup>54</sup> Ներսես II Բադրևանդցի (548—557)։ Հովհաննես Գրասիսանակերացին նրա մասին Հիշատակելով ասում է. «գներսէս ի դաւառէն Բագրևանալ, ի դեղջէ Աշտարակալ»։

<sup>55</sup> Գվինի եկեղեցական ժողովը տեղի ունեցավ 554 կամ 555 թվին։

<sup>56</sup> Laumphhamma 1 (527-565):

<sup>57</sup> Յիսաբուգիտի մասին մանրամասնություններ է տալիս Հովհաննես Դրասիանակերացին (տես Պատմութիւն հայոց, Թիֆլիս, 1912, էջ 64)։ Յիստրուդիտի վկայարանի ավերակները Դվինի հնագիտական պեղումների ժամանակ հայտնարերվել են։ Տես Կ. Ղաֆադարյան, Դվին թաղաքը և նրա պեղումները, հատ. Ա. Երևան, 1952։

<sup>58</sup> Աստրոց հայիսկոպոս Արդիչոյի Բուղքը Հայոց Ներսես F կաքեղիկոսին տես Գիբբ  $p_{\eta}$ Pոgում, էջ 62-65։

որոնը դրվել էին Տիմորհոսի<sup>59</sup> և ասորի Ֆիլիքսի<sup>60</sup> կողմից և որոնը ուղղված էին Քաղկեղոնի ժողովի և նրանց դեմ, ովքեր ի վերա Քրիստոսի, մեր աստուծո խոստովանում էին երկու բնուիլուն։ Նրանք ընդունեցին այդ դրվածքները և նույն այն ժողովում, որը կայացավ Գվին քաղաքում, դավանեցին մեկ բնութիյուն աստուծո բանին և մարմնի, և որ անմահ բնությամբ նա խաչվեց և մահացավ, դրա համար էլ «Սուրբ աստված»-ին ավելացրին նաև «որ խաչեցար»-ը ըստ Պետրոս Թափիչի, որը տառապում էր Սաբելիոսի (ախտով) և նղովքով որոշեցին չհաղորդվել Երուսադեմի և նոր Հռոմի հետ և նրանց հետ, ովքեր ի վերա մեր տիրոջ Հիսուս Քրիստոսի խոստովանում են երկու բնություն։ Նրանք Արդիշոյին եպիսկոպոս ձեռնադրեցին, ինչպես և հակոբիկ Եվտիքեսին և նրանց երկու այլ ընկերներին, որոնցից մեկը հուլիանական էր, իսկ մյուսը՝ այլ աղանդի կողմնակից, որոնց ձեռնադրելով ուղարկեցին Ասորիքի Միջադետք առ հավետ պահելու որոշմամբ միաբանությունը միմյանց հետ, որը ամրապնդեցին ինջնադիր դրությամբ։

Երկար ժամանակ անց ումն Վարդան իշխանն սպանեց պարսիկ բռնակալ Սուրենին և ապստամբելով՝ Հայաստանից փախչում է Կոստանդնուպոլիս՝ Խոսրովի և [40] տարում, և սուրը Սոֆիան կառուցող Հուստինիանոսի է [30] տարում։ Վարդանը և իր հետևորգները չէին հաղորդվում (հույների հետ) ասելով որ «մեր վարդապետներից չունենը հրաման հաղորդվելու ձեղ հետ»։ Այդ առԹիվ կայսրբ Տրամայեց նույն այս Վարդանին հրավիրել Հայոց եպիսկոպոսներին և վարդապետներին և հարցը եշգրիտ ըննել։ Կոստանդնուպոլսում կայացավ մեծ ժողով, որին անվանում են հինգերորդ ժողով, ընդդեմ աղանդավոր ոմանց և միարանելով, հրավիրեցին Վարդանին և նրա հետևորդներին սուրբ Սոֆիայի մի դուոր, որը մինչև օրս կոչվում է Հայոց Գուռ և այն ժամանակ նղովեցին Օրիդենեսին, Եվադրիոսին, Գիդիմոսին, նեստորականներին, Յակոբիկներին, Յուլիանականներին, գայանոսականներին և ընդհանրապես Եվաիջեսի և Գիոսկորոսի ազանդի կողմնակիցներին։ Վերադառնալով Հայաստան, նրանց մի մասը արրով ընդունեց միությունը, իսկ մյուս մասը Հովհաննես կաթողիկոսին ժամանակ պոոնկացավ (իմա հերհաիկոսացավ), որի մասին այժմ մասնավորապես խոսելու կարիր չկա։ Այսպիսով նրանք նամակ դրեցին Աղվանից աշխարհի կաթողիկոս Արասին հետևյալ բովանդակությամբ. «Եկ, միարանիր մեր հավատրին՝ Քրիստոսի աստուծո մի բնություն ընդունելուն և երեքսրբյան հիմնին ավելացրու «որ խաչեցար»-ը<sup>63</sup>, իսկ նա չէր Համաձայնվում։

Նույնպես և Սյունյաց եպիսկոպոս Վրβանեսին, սակայն նա ևս չէր համա-Հայնվում, ասելով, որ շինձանից առաջ եղած երանելագույն եպիսկոպոմներ

<sup>59</sup> ShalaBlan Yangi

<sup>60</sup> Խոսքը Ֆիլոքսենոսի մասին է։ Նա Գիրք իղիոցում հանդես է դալիս որպես «Փիլաբսոն նարովը ցաղաքի հաիսկոպոս» (էջ 451)։

<sup>61</sup> Կրտահը Վարդան Մամիկոնյանն է։ Հովճաննես Դրասխանակերտցին այս կապակցու-Ոյամբ դրում է. «ապատամբեալ ի նմանէ (ի Խոսրովէ) Վարդան Մամիկոնեան սպանանէ գմարդպանն Սուրէն ի Դվին թաղարի, և ինթն հանդերձ այլօր նախպրարօրն գնալ ի ծառայունիւն Յունացու

<sup>62 2</sup>nd Caribba 11 9 mphyjab (557-574);

<sup>63</sup> Հավճաննես կաթողիկոսի թուղթը Ազվանից Արաս կաթողիկոսին մեզ հասել է։ Տե՛ս Գիրը թղթոց, է։ 81—84։

Պետրոսն64 ու Գրիգորը65 այդպես էին ասում «սուրը աստված»-ը, իսկ ես ոչ

կավելացնեն ոչ էլ կպակասեցնեն»։

Նրանք նույնպես գրեցին վրացիներին, որոնք խիստ պատասիան տալով չուղեցին հնաղանդվել նրանց, այլև խայտառակ կերպով իրենց ուղարկված մարդկանց, որպես հերևարկոսների աշակերաների և հրեաների ասույթները վերականդնողների, վոնդեցին։ Ոչ ոք չենթարկվեց նրանց կամբին, բացի հայերենախոսն հար, Ձորափոր և Գարդման կոչված դավառներից, ոմանք էլ Արցախից։ Այդ ժամանակ մեծ խուովություններ էին տեղի ունենում իշխանների ապատամբության կապակցությամբ և Հռոմում, և Պարսկաստանումն և քսան հարի ապատանրության կապակցությամբ և Հռոմում, և Պարսկաստանումն և քսան և «Պատարի վիճում էին հավատքի շուրջը (ինչպես որ ասում է Օվսիեն, «Պատերազմ եկն ի վերայ որդւոցն անօրէնութեանց խրատել ղնոստ և ժողովեսցին ի վերայ նոցա ազդք խրատել ղնոստ ի վերայ երկուց անիրաւութեանց նոցաչն չույննես և Մովսեսն կաթողիկոսների օրերում, մինչև Խոսրով արդային առաջին տարին, որը դահ բարձրացավ Մավրիկիոս կայսերն օդնությամբ, հռոմայիցիների մեծ հղորության ժամանակ։

Զորավար Մուլեզ Մամիկոնյանը, Տարոնեցի վերանվանյալը, դնալով Պարսկաստան և Հաղքանակ տանելով Հաստատեց Խոսրովին դահի վրա։

Մավրիկիոս կալսեր, որի համար նրա կողմից արթա դարձավ։ Նա (Մուչեղը) ինչպես և նրա պորրը նրա կողմից րազմանիվ մեծարժեր նվերներ ստացավ։ Նույն տարին պարսից արթա Խոսրովը Մուչեղին ուղարկեց Մավրիկիոսի մոտ։ Նա ժամանելով Կոստանդնուպոլիս, պատվական խաչի մեծ տոնի
օրը, իր ուղեկիցների հետ հրաժարվեց հաղորդունյունից։ Կալսրը հարցրեց
և իմացավ պատճառը։ Մուչեղն ասում էր, որ (չի հաղորդվում) «Քաղկեղոնի
ժողովի պատճառով և որովճետև դուր ի վերա մեր տեր Հիսուս Քրիստոսի խոստովանում եր երկու ընունյուն»։ Կալսրն ասաց. «Ձեր նախորդ Վարդանը,
նրա ապատները և նրանց վարդապետները դրավոր համաձայնություն տվեցին

65 Վրβանեսի անժիջական նախորգը։ Նրա անվան հայերեն ձևն է Գիդան։ (Տես Սահփա-

նոս Օրբելյան, Պատմութիւն նահանգին Միսական, Թիֆլիս, 1910, էջ 91)։

67 Ժ. Գարիտը ենքագրում է, որ այստեղ խոսքը բյուղանդացիների և պարսիկների միջև տեղի ունեցած պատերազմի մասին է, պատերազմ, որը սկսվեց 572 թ. Հուստինիանոս II-ի ժամանակ և տևեց մինչև Մավրիկիոս կայսեր քաղավորության առաջին կեսը (591)։

68 Oduht, d., 9-10:

<sup>64</sup> Պետրոս Քերթող Այունեցին մահացել է 558 թ.։ Ստեփանոս Օրբելյանը նրան անվանում է «թաջ հռետորն և անյազթ փիլիմոփայն, լի իմաստունեամբ և կատարեալ առաջինունեամբ, նախաթու վարդապետաց Հայոց, թերթող և Բարդմանիչ»։

<sup>66 2</sup>πεδιωρόδε σεδρασιατός οι λεγόμενοι κατά της Αρμενίων διαλέκτον Τασίο, Τζοραπός και Καρτμάν, πρ ρωπωρή βωρηδιωδεροί κατά της Αρμενίων διαλέκτον Τασίο, Τζοραπός και Καρτμάν, πρ ρωπωρή βωρηδιωδεροί εξευμαρικεί εξευμα ομώδε εξευμανικό διαδιαμού με εξευμανικό της εξευμανικός της εξευμανικός κατά της διαμού, πρ ωια σωμανικό διαδιακτον ημερικό του βωρηδιωδιού του κατά της Αρμενίων διάλεκτον ημερικό διαδιακτον ημερικός του βωρηδιωδιού εξευμανικός εξωμερικός εξωμερικός εξωμερικός εξωμερικός εξωμερικός εξωμερικώς εξωμερικώς εξωμερικός εξευμανικός εξωμερικός εξευμανικός εξωμερικός εξωμερικός εξωμερικός εξευμανικός εξ

<sup>69</sup> Մովսես II Եղիվարդեցի։ Նա կաքողիկոս դարձավ Հովհաննես II-ի մահից (574 թ.) Տետո և կաքողիկոսության աքրուին նստավ 30 տարի։

<sup>70</sup> knupni 11-p (590-628):

<sup>71</sup> Մավրիկիոս կայսր (602-610)։

արեցին կամ անդիտության և կամ էլ վախի պատճառով։ Սակայն եթե դու ցանկանաս հանգիստ լսել և սխայր արդարորեն ուղղել, ապա դու Հշմարտությունը կցանես իմ վարդապետների մոտ»։ Կայորը նամակներով Տրաման ուղարկեց, որպեսզի Հայոց բոլոր եպիսկոպոսները և Մովսես կաթեղիկոսը իր դպիրների ձևա միասին ներկայանան Կոստանդնուպոլիս։ Իսկ Մովսես կաթողիկոսը / ուչադրություն չդարձրեց հրամանին ասելով. «Ես չեմ անցնի Ազատ դետը, չեմ ուտի փոան հացր և չեմ խմի ջրախառն տար դինի»։ Վասպուրական աշխարհի եպիսկոպոսները և նրանք ովքեր դանվում էին Պարսից տիրապետության տակ նմանապես չցանկացան դնալ։ Իսկ Տարոնի հպիսկոպոսները և ովջեր որ գտնվում էին հռոմայիցիների տիրապետության տակ գնացին Կոստանդնուպոլիս։ Երկար գննելուց հետո, նրանք հոռոմներից համոզվեցին և ստորագրեցին ու հրդմամը համամիա դարձան նրանց։ Երբ նրանք վերադարձան Հայանտան, Մովսեսը նրանց չընդունեց նույնպես և Պարսկահայաստանի մյուս եպիսկոպոսները։ Նրանը իրենց կաթողիկոս ձեռնադրեցին Հովհաննեսին՝ Կոդովիաի Բաղարան դյուցից։ ԺԳ [14] տարի, մինչև Մավրիկիոս կայսեր վախճանը, նրանց միջև հարաբերությունները սրված էին՝ Քրիստոսի երկու բնությունների և Քաղկեղոնի ժողովի հարցում։

Նրա վախձանից հետո Պարսից Խոսրով արթան դրավեց Հայոց աշխարհը։ Գա այն ժամանակ էր, երբ հերետիկոս Արրահամը<sup>72</sup> կաթողիկոս դարձավ։ Այդ նույն տարին նա ստիպեց նպիսկոպոսներին, երեցներին և վանահայրերին նղովել Քաղկեդոնի ժողովը, հակառակ դեպքում հեռանալ երկրից։ Նրանք նղովեցին և վեճը դադարեց<sup>73</sup>։

Երևը տարի անց պատերազմ տեղի ունեցավ Բասենում և պարսիկները պարտունյան մատնեցին հռոմայեցիներին, պաշարվեց Կինարիձ քաղաքը և Թեոդոսուպոլիսը՝ Փոկաս կայսեր<sup>74</sup> Ե[5] տարին և Խոսրովի Ի[20] տարին։ Նրանք դրավեցին բազմանիվ այլ քաղաքներ, (դերեցին) նաև Հովհաննես կանողիկոսին,
որը թեպետ Հայաստանում էր դունվում, բայց ենքարկվում էր հռոմայեցիներին։
Այն ժամանակ էր, որ հերևտիկոս Աբրահամ կանողիկոսը ստիպեց Հովհաննեսի
բաժնի հաիսկոպոսներին նզովել Քաղկեդոնի ժողովը, հակառակ դեպքում հեռանալ Հայաստանի շրջաններից։ Վերջիններս չհամաձայնվեցին և նրանցից
ոմանք անցան Տայք, ոմանք հոռոմոց երկիրը և վախճանվեցին օտարության մեջ։

Ապա (աթեու նստավ) Հերետիկոս Կոմիտաս կաթեղիկոսը<sup>75</sup>, որի ժամանակ բազում խոսվություն և ավերածություններ տեղի ունեցան Հոսոմոց աշխարհում Խոսրովի ձեռթով։ Նա (Կոմիտասը) բոլորից սուր կերպով գրդռեց վեճը՝ նղովելու համար Քաղկեղոնի ժողովը։ Նա բաղմաթիվ Հառեր գրեց իր սեփական անվամը, կանոններ և տիպեր՝ սուրբ Սահակի անվամբ, որոնց թվում և Հայերեն լեղվով Ավարտակամ<sup>76</sup> կոչված դիրթը<sup>77</sup>։ Նա ուղում էր, որ իր աթեռոր ժառանդեսնին Հովհաննես<sup>78</sup>, բայց դա չեղավ, և այն ժառանդեց Քրիստափորը<sup>79</sup>։

<sup>72</sup> Uppurad 1 Uqpuffabligh (607-610):

<sup>73</sup> Ugu dauph mb'u Phop Paplag, tg 151-152:

<sup>74</sup> Anhun (602-610):

<sup>75</sup> Undhamu I Unghigh (610-628):

<sup>76</sup> truppan' Ladamapitani

<sup>77</sup> Արտննի անրատում, ինչպես և Սանփանոս Տարոննցու մոտ, այս գրական գործունեու-Բյունը վերագրվում է ոչ Բե Կոմիտասին, այլ Հովհան Մայրագոմեցուն։

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Խոսրը Հով-Հաննես Մայրավանեցու (Մայրագոժեցու) մասին Լ։

<sup>79</sup> Pphumunhap 11 Unquisachh (628-630)

Երբ Քրիստափորը դրկվեց աթունց, Հովհաննեսն ուրախացավ, բայց այդ Ժամանակ ևս նրան ոչինչ չհաջողվեց անել։ Որովհետև կախողիկոս դարձավ Եզրը<sup>80</sup>։ Հովհաննեսը մոլեգնեց և չար աչթով էր նրան նայում նրա (կաթողիկոսության) ժամանակ։

Խոսրովի մահվան Գ [4] տարին և Հերակլի<sup>81</sup> Թագավորության ԻԳ [23] տարին (Հերակլը) դալով Մեծ Հայր հրամայեց Թեոդոսուպոլսում մեծ ժողով գումարել՝ բոլոր եպիսկոպոսների և վարդապետների, կաթողիկոս Եգրի և բոլոր
աղատների մասնակցությամբ, ըննելու և եղբակացության հանդելու համար
Քրիստոսի՝ մեր աստուծո երկու ընությունների և Քաղկեղոնի ժողովի հարցի
շուրջը։ Երեսուն օր նրանք ըննեցին այդ հարցը և հայերը համողվեցին (սուրբ
հայրերի) գրքերից և իրենց ձեռքով ստորադրեցին ու երդվեցին այլևս այդ մասին երբեք չհակահառել։

Վերադառնալով Գվին, նույն այն Հովհաննեսը դրդեց իր կրոնակիցներին, Գարդմանի եպիսկոպոս Ստեփանոսին և Սյունյաց Մաթուսադային<sup>82</sup> և մի քանի ուրիչների, որոնք չէին գնացել ժողովի, չհաղորդվել ոչ կաթողիկոս Եղրի, և ոչ էլ նրա համախոհների հետ։ Մի քանի օր անց վերոհիչյալ Ստեփանոսը

blymi ban huffinghhauh dam:

ՀովՏաննեսն իմանալով, որ (Ստեփանոսը) անցել է նրա (Եզրի) կողմը, մեծ զայրույթով թշնամացավ Ստեփանոսի դեմ, նույնպես և Մաթուսաղայի դեմ, որովՏետև նա ևս անցավ Եզրի կողմը։ ՀովՏաննեսն ասում էր, որ «Ձեր մեղջերի Տետ Տամեմատած Եզրի մեղջը ավելի թեթև է, որովՏետև նա կայսեր երկյուղից էր, որ շեղվեց Հշմարիտ Հանապարհից, իսկ դուր սնափառությամբ

և կաշառըով է որ անրուժելի մեղջի մեջ ընկաթ»:

նդրը դիմեց նույն Հովհաննեսին ասելով. «Երիցս հրավիրեցի թեղ էլ, Մաթուսաղային էլ, Ստեփանոսին էլ, ասելով, որ «մեր երկրի վարդապետներն ու գալիրները դուբ եք. Բող դայիք և պատասխան տայիք կայսեր, չէ՝ որ նա բոլորին էլ Տրավիրել էր։ Գուբ արհամարհեցիք ու չեկաք, և այժմ մեղադրում եր մեզ, որպես նրան համամիտ դարձած։ Մենք ինչ որ նրանցից լսեցինք երչմարիտ համարեցինը և խոստովանեցինը մեր տիրոչ Հիսուս Քրիստոսի երկու բնությունը՝ կատարյալ աստված և կատարյալ մարդ, մեկ անձնավորություն և մեկ դեմը և անրաժան անօրինության մեջ։ Եվ սուրբ հայրերի դրվածըները, որոնը մենք ընթերցեցինը, և մեր (գրվածըները) նույնի մասին վկայեցին և մենք համողվեցինք նրանց ասածներին, որոնք համաձայն են սուրը գրոց։ Այժմ դեռ շատ ժամանակ չի անցել և սուրբ հայրերի բոլոր գրվածքները մեզ մոտ են, ստուգեցեր և իմացեր Հլմարտությունը»։ Եվ երբ նա ցույց տվեց (սուրբ) գրոց վկայությունը, Տակառակորդ Հովհաննեսն առաց. «Այդ բոլորը սուրբ Տայրհրի դրոց մեջ նեստորականներն ավելացրին ինչպես ժամանակին Սատորնիլոսը<sup>83</sup> սուրը գրոց մեջ բազմանիվ հերևաիկոսական (մաջեր) էր ավելացնում, ինչպես օրինակի համար, ըստ Ղուկասի ավետարանին, որ «Սկսաւ 3իսուս տրամել եւ հոգալ. եւ երեւեցաւ նմա հրելտակ լերկնից եւ զօրացուցաներ

81 26pm4thna (610-611):

<sup>80</sup> bap I Фиринвинцаринур (630-640):

<sup>82</sup> Սյունյաց հպիսկոպոս Մախուսաղային հիշատակում է Ստեփանոս Օրբելյանը։ Նրաև նա անվանում է «մեծ բերթողն և անյաղթ փիլիսոփայն» (գլ. ԻՐ)։

<sup>83</sup> Գնոստիկյան աղանդի պարագլուխը։

դնա» և որ «եւ մտադիւրութեամբ եւս կայր յաղօթա։ Եւ Տոսէին ի նմանէ թրաունը երրեւ դկայլակս արեան» և նմանները<sup>84</sup>։ ՀովՏաննեսի այս խոսքերը Եղրին էլ, նրա կողմնակից եպիսկոպոսներին էլ Տակառակ թվացին և բոլորը հեռացան նրանից այդ խոսքերից դրդված։

Իսկ նա շարունակում էր վիձել։ Դրա համար էլ նա ստացավ հակառակորդ անունը։ Որովհետև խոսջի զորությունը բարի մարդկանց համար դառնում է առաջինության դենը, իսկ չար մարդկանց համար՝ չարության փուշ։

նդրի մահից հետո, նա կարծում էր. Թե խնթը իշխանների օգնությամբ կստանա աթողը։ Բայց երբ աթուն ստացավ Ներսեսը «, նա առավել ևս հուղվեց, որովհետև տեսնում էր, որ նա համահաղորդակից էր հռոմայեցիների կայսեր։ Նա բոլորին մղում էր հակաձառության, ասելով, որ նա ևս Եղբի պես մոլորվեց։ Ներսեսը բացահայտ հրավիրեց նրան և բազմաթիվ եպիսկոպոսների, վարդապետների և ազատների ներկայությամբ մանրամասն ըննության ենթարկեց հակահառությունը։ Նրան արսորի դատապարտեցին և նա կաթողիկոսի ու Հայոց իշխանի « կողմից արսորվեց։ Նրա ու նրա ընկերների հակատին շիկացած երկաթով աղվեսադրոշմ խարանեցին, իսկ նրան արտաքսեցին Կովկաս լեռը։

Ալնանդից նա վերադարձավ, որովքեաև լընդունվեց տեղի կռապաշտների կողմից և Անաստաս (կաթողիկոսի)<sup>87</sup> մահից հետո նկավ Հայաստան իր ծնընդավայրը ու վախճանվեց խոր ծերության մեջ<sup>88</sup>։ Նրա աշակերտները բաղմանալով բոլորին շեղեցին հշմարտության ուղուց և նրանց հերձվածը այդ երկրում տարածվեց մինչև Հուստինոս կայսեր<sup>89</sup> (ժամանակ)։

Նա իր (Թաղավորության) Ե տարին կաթողիկոս ՍաՀակին® և նրա հպիսկոպոսներին Կոստանդնուպոլիս հրավիրելով, միացրեց նրանց մեր տիրոչ և աստուծո հրկու բնություն՝ աստվածային և մարդկային, մեկ անձնավորությամբ անչփոթ և անբաժանելի ընդունողների հետ և նրանք դրավոր հրդում տվեցին այլևս չհակառակվել։ նրանք երբ վերադարձան, Հայաստանում մնացածները խորշում էին նրանց վերակացությունից, որպես հոռոմներին հարած և հակառակվում ու վիճում էին Սահակի և նրա հետ գնտցողների հետ, ասելով որ «Եթե դարձի չպար և չնդովեք նրանց, չենք ընդունի ձեզ մեր երկրում»։ Իսկ նրանք սիրելով մարդկային փառքը և ոչ աստուծս<sup>21</sup>, նորից նղովեցին նախ իրենց, որպես հոռոմների հետ հաղորդված, ապա հուսմներին և այդպիսով ցույց ավեցին, որ նրանք անբուժնլի են իրենց չարության մեջ։ Այսպիսիների մասին է, որ Պետրոս առաքյալն ասել է. «Ջի եթէ փախուցեալը ի պղծութեանց աշխարհի՝ դիտութեամբ Տետոն մերոյ և Փրկչին Ֆիսուսի Քրիստոսի, և դարձեալ ընդ նոյնս շեղեայը պատիցին, եղեւ նոցա՝ վախոնանն չար քան գառաջինն։

<sup>84</sup> Pam Ummphanh, 12 37; Cum Unchmant, 18, 43-44;

<sup>85</sup> Valuatio III Surphyle (Pelandryle) (642-662):

<sup>86</sup> Արտենը և Փոտի նամակը մեզ տալիս են այս իշխանի անունը։ Գա Թեոդորոս Ռշտունին է։

<sup>87</sup> Անաստաս Կաթեորիկոսը փոխարինեց Ներսես Գ-ին։ Նա վախմանվեց 667 կամ 668 թ.։

<sup>88</sup> Արտենը տայիս է նրա մանվան թվականը՝ Հայոց 132 թ. (684 թ.)։

<sup>89</sup> Zacamfühmun 11 (685-695, 705-711):

<sup>30</sup> Umsul III. Samulapungka 678-705 P.F .:

<sup>91</sup> Pum Zmfsubbne, def. 43:

Զի լաւ էր նոցա եթէ ընտւ իսկ չէր ծանուցեալ դարդարութեանն ձանապարհ, ըան զի ծանեան և յետս կացին ի սուրը պատուիրանէն որ նոցա աւանդեցաւ։ Եկետլ ի դէպ նոցա ձշմարիտ առակին դրձնութեան, եթէ շուն դառնալ անդրէն ի փոխած իւր, եւ խող լուացեալ՝ ընդ տիղմ թաւալեալ»<sup>92</sup>։

#### Р. М. БАРТИКЯН

### «NARRATIO DE REBUS ARMENIAE»—АРМЯНСКИЙ ХАЛКЕДОНИТСКИЙ ПЕРВОИСТОЧНИК, ДОШЕДШИЙ ДО НАС В ГРЕЧЕСКОМ ПЕРЕВОДЕ

#### (P e 3 10 M e)

В данной статье дается армянский перевод одного важного источника, который в свое время был написан на армянском языке, затем переведен на греческий. Армянский оригинал был утерян, сохранился лишь его греческий перевод.

«Narratio» является трудом анонимного автора, халкедонита по веронсповеданию, сторонника объединения армянской монофизитской церкви с византийской. Описание разных фактов, известных нам по монофизитским источникам, здесь дается в совершенно другом освещении. Кроме того, в «Narratio» мы встречаемся с разными сведениями, которых мы не находим в других армянских первоисточниках.

Перевод «Narratio de rebus Armeniae» сделан нами с критического издания греческого текста, опубликованного Ж. Гариттом.

#### H. M. BARTIKIAN

## «NARRATIO DE REBUS ARMENIAE» SOURCE ARMENIENNE DE CHALCEDOINE QUI NOUS EST PARVENUE DANS SA TRADUCTION GRECQUE

L'auteur présente la traduction arménienne d'un ouvrage qui, écrit d'abord en arménien, ne s'est conservé que dans sa version grecque.

De religion chalcédonienne et partisan en son temps de l'unification des églises monophysite et byzantine, l'auteur de «Narratio» est resté anonyme.

Cet ouvrage où nous retrouvons, sous un aspect et un jour nouveaux, des faits rapportés par les sources monophysites, est d'un intérêt considérable. «Narratio» est encore précieux par cela même qu'il renferme bien des données que les sources arméniennes ne sauraient nous fournir.

«Narratio de rebus Armeniae» a été traduit sur le texte grec publié par G. Garitte.

<sup>92 11</sup> Prig & Abinpunh, P., 20-22:

#### ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՌ ՄԻՆԻՍՏՐՆԵՐԻ ՍՈՎԵՏԻՆ ԱՌԸՆԹԵՐ ՄԱՇՏՈՅԻ ԱՆՎԱՆ ՀԻՆ ՉԵՌԱԳՐԵՐԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ—«ՄԱՏԵՆԱԳԱՐԱՆ»

## բԱՆԲԵՐ ՄԱՏԵՆԱԴԱՐԱՆԻ

ԵՐԵՎԱՆ

1964

#### ՀՐԱՉ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

# ԱՐԱՏՈՍ ՍՈԼԱՑՈՒ ΔΙΟΣΗΜΕΙΑ ԿԱՄ ΠΡΟΓΝΩΣΤΙΚΑ ԱՇԽԱՏՈՒԹՅԱՆ ՀԻՆ ՀԱՅԵՐԵՆ ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ

Արտաոս Սոլացին՝ ալեքսանդրյան պոեզիայի և կուլաուրայի ամենափայլուն ներկայացուցիչներից մեկն է։ Ծնվել է ազնվական ընտանիքում Կիլիկիայի Տարսոս քաղաքում շուրջ 315 թ. մ. թ. ա., բայց նույն Կիլիկիայի Սոլոյ քաղաքի քաղաքացին էր։ Նշված ժամանակաշրջանում քերականական, փիլիսոփայական և գիտական խոշորագույն օջախներից մեկը դեռևս ԱԲենջն էր մընում և Արատոսը իր հղբոր Աթևնոդորոսի հետ գնում է Աթենք և հաճախում ոչ միայն ջերականների դասախոսություններին, այլև հայտնի փիլիսոփաների, Տատկապես ստոիկյաններին, որոնց գլխավորում էր փիլիսոփա Զենոնը (301-262 В. Л. В. ш.): Արшыпир գրականություն է սովորում պերիպшывыիկ փիլիսոփա Պրաբսիփանեսից, մեծ հակում ցուցաբերում դեպի ճշգրիտ գիտությունները, թվարանությունը, աստղարաշխությունը և այլն և հարուստ գիտելիջներ ձեռջ բերում և՛ պերիպատետիկների, և՛ ակադեմիկների, և՛ ստոիկյանների մոտ։ Արատոսն Անենքում սերտ ծանոβություն է ստեղծում իր ժամաւնակի խոշորագույն պոհանհը և գրականագհանհը Կալլիմաբոսի (310-240 թթ.), Անտագորաս Հռոդացու, Ալեքսանդր Էտոլացու և շատ ուրիշների հետ։ Ստոիկյանների դպրոցում նա կապեր է հաստատում Զենոնի նշանավոր աշակերտներ Կլեաննեսի և Պերսևսի հետ։

276 թ. մ. թ. ա. Մակեդոնիայի գահի վրա է բարձրանում Անտիզոնոս Գոնատասը, որն իրեն Զենոնի հետևորդներից էր համարում. նա իր պալատն է հրավիրում բազմաթիվ խոշոր գործիչների, որոնց թվում նաև Պերսևսին և Արատոսին։ Վերջինիս համար Անտիդոնոսի արջունիջում բացվում է գրականդիտական դործունեության լայն ասպարեզ։ Արատոսը Մակեդոնիայի Պելլա մայրաջաղաքում կատարում է այն դործը, ինչ այն ժամանակ կատարում էր Ալեքսանդրիայի արքունիքում Կալլիմաքոսը։ Արատոսը դառնում է Մակեդոնիայի արքունական պոճար։ Նա Անտիդոնոսին է նվիրում իր «Հիմնը Պանին»,

<sup>1</sup> U.pumnuh himuph h apuhuu annoniuhne β juu dunhu mku khulijui huphun uzhum-une β jue huhupe. E. Maass. De Phaenomenis Arati recensendis. "Hermes", Zeitschrift für Classische Philologie, Bd. XIX (1884), pp. 92—122; E. Maass. Aratea, "Philologische Untersuchungen", Bd. XII (1892), G. Kaibel, Aratea, "Hermes", Bd. XXIX (1894), SS. 82—123; U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Aratos von Kos, "Nachrichten von der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Philologisch-Historische Klasse, Göttingen, 1895, S. 182—199; Aratos επημωδη Paulys Real-Encyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft, III Halbband, Stuttgart, 1895, col. 391—399. Επρωηπείν ως μουμπείνων μέμα Αυχικά Rostagni, Arato επημωδη "Encyclopedia Italiana"- jh t. III, 1929, p. 962—963 և ηθηγωημία Jean Martin, Histoire du texte des Phénomènes d'Aratos, Paris, 1956.

ուր փառաբանվում է Անտիգոնոսի հաղβանակը 277 թ. դայլերի դեմ Լիսիմաջիա ջաղաջի մոտ։

Արատոսը Անտիզոնոսի արքունիքում չէր հրդում թագավորի քաջադործությունները միայն, այլ իր հիմնական ուշադրությունը կենտրոնացրել էր Տինզերքի ուսումնասիրության վրա։ Անտիգոնոս Գոնատասի պատվերով նա չափածո պոեմի է վերածում նշանավոր աստղաբաշխ, Պլատոնի աշակերտ Եվդոքսոս Կնիդացու (408—356 թթ. մ. թ. ա.) Φαινόμενα և Διοσημεία նշանավոր արձակ աշխատությունը։

Մակեդոնիայից Արատոսը գնում է Անտիոք, Անտիոքոս Առաջին Սոտերի արքունիքը, ուր ավարտում է Հոմերոսի «Ողիսականի» իր խմբագրությունն ու հրատարակությունը։ Բացի դրանից Արատոսը գրել է բազմաթիվ հիմներ, դամբանականներ, էլեգիաներ, էպիգրամներ և այլն։ Նրան են վերադրվում աստղաբաշխական և բժշկական զանազան այլ գործեր։ Մահացել է Արատոսը մ. թ. ա. 240/239 թ.։

Անտիկ շրջանից մեզ են հասել Արատոսի չորս կենսագրություններ<sup>2</sup>։ Բացի դրանից նրան առանձին տեղ է հատկացրել նշանավոր Սուիդասը իր հայտնի «Բառարան»-ում<sup>3</sup>։ Ստորև թարգմանաբար բերում ենք այդ կենսագրություններից առաջինի համառոտությունը.

«Պոհտ Արատոսի հայրը Աթենոդորոսն էր, մայրը Լետոֆիլան, նա ուներ հրեջ հղբայր՝ Մյուրիս, Կալոնգաս և ԱԹենոդորոս՝ համանուն հորը։ Արատոսը Տիշատակում է իր եղբայրների մասին իրեն վերագրվող նամակներում։ ...Արատոսն ապրում էր Մակեդոնիայի թագավոր Անտիգոնոսի մոտ, որի մականունն էր Գոնատաս՝ Գեմեարիոս Պոլիորկետեսի որդու, որի կինն էր Սելևկոսի և Սարատոնիկեի դուսար Ֆիլան։ (Անտիգոնոսը) դրականության սիրահար էր, շատ էր պարապել բանաստեղծությամբ և ձղտում էր իր մոտ ունենալ րազմանիվ զարգացած մարդկանց, որոնց նվում և Արատոսին։ Վերջինս լինելով Թադավորի մոտ փայլում էր իր հարուստ գիտելիքներով պոեզիայի բնադավառում, և (Անտիդոնոսը) նրան առաջարկեց դրել «Ֆենոմենա»-ն։ Թադավորը դրա համար տվեց նրան Եվդոքսոսին վերագրվող «Կատոպտրոն» անունով գիրքը և պահանջեց արձակ գրված «Ֆենոմենա»-ն շարադրել չափածո...։ Եվդոքսոսի «Կատոպտրոն»-ի, ինչպես նաև Անտիգոնոսի և Ալեքսանդր Էտոլացու մասին, ինչպես նաև նե ինչպես նագավորը պահանջեց իրենց շարադրել, այդ բոլորի մասին հիշատակում է Արատոսը իր նամակներում։ Պատմում են, թե նա սովորել է Գիոնիսիոս Հերակլեոտեսի մոտ, որ նա սրբագրել է Որիսականը և նրա սրբագրությունը կոչվում է Արատոսյան։ ...Ոմանք ասում են, որ նա եղել է նաև Ասորիքում Անտիոքոսի մոտ և որ նրանից առաջարկ է ստացել սրբագրել Իլիականը, որովհետև շատերի կողմից այն խեղաթյուրվել էր։ ...Արատոսը շատ էր սիրում Հեսիողոսին... նա գրեց և այլ պոեմներ՝ Հոմերոսի և Իլիականի մասին և ոչ միայն «Ֆենոմենա»-ն, նաև աստղաբանու-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Կենսադրու թյունների հրատարակու βյունը տե՛ս հետևյալ աշխատու թյան ժեջ. Βιογούφοι, Vitarum scriptores graeci minores, edidit Antonius Westermann, Brunsvigae, 1845, pp. 52—56. «Δερωδρωσωρωμή με δε δ. Մաωνυβ կոησης. Commentatiorum in Aratum Reliquiae, collegit recensuit prolegomenis indicibusque instruxit E. Maass, Berolini, 1898, (Սույն աշխատության երկրորդ հրատարակությունը manibus Francisci Vahlen, Berolini, 1958), նաև Jean Martin, op. cit., p. 152—162.

<sup>3</sup> Suidae Lexicon, ex recognitione Immanuelis Bekkeri, Berolini, 1854, p. 162.

թյան, բժշկության մասին, մի հիմն նվիրված Պանին, դամբանական իր հղբայր Մյուրիսին, նաև հղանակի կանխագուշակման նշանների մասին, պատդամախոսական և այլն։ Բայց ամենից բարձր են կանգնած նրա «Ֆենոմենա»-ն և Արատոսը դերադանցել է բոլոր նրանց, ովջեր գրել են այդ թեմայի շուրջը…»։

Երկրորդ կենսագրության մեջ հանդիպում ենք հետևյալ մանրամասնություններին նրա գրական ժառանդության մասին։ Այստեղ ասված է, որ արժանի են հիշատակության Արատոսի չորս գործերը նախ՝ «Բժշկության ուժի
մասին», երկրորդ՝ «Կանոնի հատման մասին», երրորդ՝ «Ֆենոմենա»-ն և
չորրորդ՝ «Արևածադի մասին»։ Այս վերջինս ոմանք դանում են, որ ոչ թե Արատոսինն է, այլ Հեդեսիանակաոսինը։ Նրա «Ֆենոմենա» կոչվող աշխատությունը
երեք մասի է բաժանված նախ՝ աստղագրություն, ապա միասին ծաղող և
միասին մայր մանող (աստղերի մասին), և վերջապես եղանակի կանխաղուչակման նշանների մասին։ Շարադրման մեջ հետևել է Հոմերոսի ոհին, չնայած ոմանք ասում են, որ նա Հեսիողոսի հետևորդն է։ «...Շատերն են դրել Ֆենոմենայի մասին, ինչպես օրինակ Կլևոստրատոսն ու Սմինքեսը, Ալեքսանդր
Եփեսացին և Ալեքսանդր Լյուկայիտեսը, նաև Անակրեոնն ու Արտեմիդորոսը,
Հիպպարքոսն ու շատ ուրիշներ, բայց բոլորից փայլունը Արատոսը դրեց։
...Նա ասում է, որ երկիրը գնղաձև է, անշարժ...»։

Երրորդ կենսագրության մեջ հանդիպում ենք հետևյալ մանրամասնություններին. «...Ֆենոմենայի նյութը նրան տվեց Անտիգոնոսը, այն է Եվգոջսոսի դիրքը, հրամայելով զբաղվել նրանով։ Այդ է պատճառը, որ ոմանք, որոնք ավելի թեթևամտորեն են մոտենում հարցին և բացատրություններ տալիս, Արատոսին մաթեմատիկոս չեն համարում, պնդելով, որ իր գրվածքում նա ոչ մի բան չի ավելացրել Եվգոքսոսի Ֆենոմենայի վրա։ Այդ կարծիքին է և Հիպսլարքոս Բյութանացին... նրան համակարծիք է և Գիոնիսիոսը։ ... Բայց նրանք չարաչար սխալվում են, որովհետև վերարտադրելու մեջ էլ անհրաժեշտ է ունենալ մաթեմատիկական գիտելիքներ։ Մենք նրան համարում ենք շատ հարցեսում Եվգոքսոսին էլ գերադանցած...»։

Անա ընդնանուր գծերով Արատոսի կյանքն ու գրական գործունեությունը

ըստ անտիկ շրջանի կենսագրությունների։

Արատոսի բազմաթիվ գործերից մեզ է հասել միայն ու միայն նրա Ֆենոմենա աշխատությունը<sup>4</sup>։ Այն հոմերոսյան ոճով գրված մի բանաստեղծու-

Astronomi Veteres dagadwareaed, dha swawd whathe Legewith dwinflagare flacking sha, apamb pumbhithe pupadwareaed, dha swawd whathe zpewith dwinflagarea flacking sha, apamb pumbhithe pupadware placking flowers. Historia sank hhiteria, shadware placking shaw dhare is the flag to the hiteria sank hiteria sank hiteria sank pumbhithe shaw almay in the shade is the shade sank the sank pumbhithe shawdare placking shawarea sank shade sank shade

Թյուն է, բաղկացած 1154 հեթսաժետր տողից։ Նա իր բովանդակությամբ բաժանվում է երկու մասի։ Առաջին մասում (1—732-րդ տող), որը կոչվում է «Ֆենոմենա», ջննության են ենթարկվում երկնային երևույթները, միաժամանակ խոսվում է այդ երևույթների հետ կապված առասպելների ու ավանդությունների մասին։ Պոեմը սկսվում է (1—19-րդ տող) մի հիմնով ուղղված Ջևսին և բոլոր մուսաներին, որից հետո (19—452-րդ տող) անցնում է անշարժ աստղերի նկարադրությանը, ապա անդրադառնում է մոլորակներին (453—461-րդ տող), այնուհետև երկրագնդին (462—524-րդ տող) և վերջապես դուղիակին (կենդանատեսակներին) (525—732-րդ տող)։

Արտասի աշխատության հրկրորդ մասը ձևոտդրերում վերճադրված է Διοσημεία կամ Προγνωστικά (արդ է պատճառը, որ Կիկերոնը այն թարդմանում է Prognostica), ուր մանրամասն խոսվում է հղանակը կանխադուշակող նշանների մասին։

Արատոսի լնզուն բավականին բարդ է։ Նա աշխատում է նմանվել Հոմերոսին և Հեսիոդոսին, դրա համար էլ դեռ անտիկ շրջանում կարիք է զգացվել այդ պոեմի ծանոթագրման, բացատրման։ Մեզ հայտնի են ծանոթագրողների 27 անուն<sup>5</sup>։ Սակայն վերջիններս, հաճախ չլինելով աստղաբաշխներ, տվյալ բնագավառի մասնագետներ, սխալներ էին բաց թողնում և Հիպպարբոսը (մ. թ. ա. II դար) ստիպված էր նոր ծանոթագրություններ գրել<sup>6</sup>։ Ծանոթագրողներից մեզ հայտնի է նաև Թեոն Ալեքսանդրացու անունը<sup>7</sup>։

Արատոսի Φαινόμενα պոհման անտիկ շրջանում շատ սիրված է հղել ոշ միայն հույների, այլև հռոմհացիների մոտ<sup>8</sup>։ Այն լատիներեն են Թարգմանել Կիկերոնը<sup>9</sup>, Կեսար Գերմանիկոսը<sup>10</sup>, Ռուֆոս Ֆեստոս Ավիենոսը<sup>11</sup>։ Ինջը Արատոսը շատ է սիրված եղել ժամանակակիցների կողմից։ Մեղ հասել է Արա-

Berolini, 1828; Arati Phaenomena et Prognostica, In Poetae bucolici et didactici, graece et latine, recensuit et dissertatione instruxit Arminius Koechly, Parisiis, 1851; Arati Phaenomena recensuit et fontium testimoniorumque notis prolegomenis indicibus instruxit Ernestus Maass, Berolini, 1893; G. R. Mair, Aratus, with an English translation, London—New-York, 1921; Arato di Soli; Fenomeni e Pronostici, Introduzione, traduzione e note di Giuseppe Zannoni, Firenze, 1948 (cf. Revue des etudes Anciennes, 1951); Jean Martin Arati Phaenomena, Introduction, Texte critique, commentaire et traduction ("La Nuova Italia", Florence, 1956).

<sup>5</sup> Ծանոթադրությունների լրիվ տեքստը առաջին անգաժ հրատարակել է Պետավիուսը։ Տես Petavius, Uranologium, Paris, 1630. Նորագույն հրատարակությունը տվել է Մատոսը. E. Maass, Commentatiorum in Aratum Reliquiae, Berolini. 1899 (Երկրորդ հրատարակությունը նույն տեղուժ, 1958)։ Նաև Manitius Karl, Hipparchi in Arati et Eudoxi Phaenomena Commentatiorum libri tres, Leipzig, 1895.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> St'u Suidae Lexicon: "Ιππαρχος Νικαεύς φιλόσοφος, γεγονώς ἐπὶ τῶν ὅπάτων ἔγραψε Πέρὶ Αράτου Φαινομένων. δωθυσβωηρικ βιακθυθρή ωλφυση. Μίgne, Patrologia graeca, t. 19, col. 1001--1136: Hipparchi Bithynt ad Arati et Eudoxi Phaenomena enarrationum libri tres.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Upu duufu duupuduuu mb'u J. Martin, Histoire du texte des Phénomènes d'Aratos, Paris, 1956, ch. V.

Sho Cicero, De Oratore, 1, 69.

Oiceron, Les Aratea, Texte etabli et commente par Victor Buescu, Institut Roumain d'Etudes latines, Paris—Bucarest, 1941.

Germanici Caesari Aratea cum scholis, edidit Alfredus Breysig, Berolini, 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Rufi Festi Avieni Carmina, recensuit Alfred Holder, ad Aeni Pontem, 1887.

տոսի մարմարյա կիսանդրին, որ այժմ դտնվում է Նեապոլի Ազդային Թանդարանում։ Իր համաքաղաքացիները նրա հիշատակին հուշարձան են կառուցել և դրամ կտրել Արատոսի պատկերով<sup>12</sup>։

Արատոսի «Ֆենոժենա և Գիոսեժեա» աշխատության հունարկն տեքստը ժեղ է հասել XI դարի վերջի և XII դարի սկզբի երկու հունարեն ձեռագրերով՝ Marcianus 476 և Vaticanus gr. 1307։ Բնագրի հետ ժիասին տրված են նաև անտիկ շրջանի ծանոթագրությունները։ Բացի դրանից ժենք ունենք ձեռագրեր XIV դարից սկսած և ժի քանի պատառիկներ պապիրուսների վրա գրված, որոնք վերարերում են առաջին դարին<sup>13</sup>։

Ահա Արատոսի մասին համառոտ գծևրով ալսքանն ասևլուց հևտո, անցնևնք նրա Διοσημεία կամ Προγνωστικά գործի հին հայևրեն Թարգմանությանը։

\* \*

Գալուստ Տեր-Մկրտչյանը «Արարատ» ամսադրի 1896 թ. փետրվար ամսվա համարի հավելվածում առաջին անգամ հրատարակեց «Յադագս ամպոց և նշանաց» վերնագիրը կրող մի ընագիր<sup>լ4</sup>։ Այն գտնվում է հայերեն հնագույն թվագրված (971 թ.) թղթյա ձևռադրում, որն այժմ գտնվում է 2000 Մինիսարըների սովետին առընթեր Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարանում N 2679-ի տակ։ Այս ձևռագրի մասին Գալուստ Տեր-Մկրտչյանը գրում է հետևվլալը. «Ամբողջ ժողովածուն, սկզբից և վերջից Թերատ, ունի ընդամենը յուր այժմյան վիճակում 383 հոդված (ԾԱ-ՆԼԴ)։ Ձեռագրի սկզբից պակասում է 50 հոդված (Ծ)։ ԾԱ-ՀԳ հոդվածները ամբողջապես Թվում են լինել Շիրակացունը։ Համենայն դեպս եր. 56 ԾԳ-դ հոդվածի վերնադրում կարդում ենք-Անանիայի անունը-«Անանիայի համարողի վասն ընթացից արհգական և այլն»։ ԾԳ, ԾԵ հոդվածների թվահամարները պակասում են լուսանցըների պատառոտուն վիճակի պատճառով։ 8-րդ ԹերԹի ամբողջ ստորին կեսը չկա։ 85 երևսի սկզբնավորությունն է հոդված ԾՁ «Հարցմունք և պատասխանիք յաղագո արարչունեանն» վերնագրով, որ և մնում է ներատ, ինչպես ասացինըներնի ստորին կեսի բացակայունյամբ։ 9-րդ ներնից սկսվում է մեր հրատարակությունը, առանց վերնագրի և առանց Հոդվածի թվահամարի (ԾԸ)։ Գրժվար է ասել Թե արդյոր Ձեռագրի նախնական վիճակում այժմյան 8 և 9-րդ թերթերը միահար շարունակություն են կազմում։ Թերևս կար այդ երկու թեր-Bhph մեց մի ուրիչ BhpB էլ, որ այժմ պակասում է...: Այսպիսով մեր հրատարակության վերնագիրը հաստատապես և Թերևս սկզբնավորությունը պաquantil blin 15:

<sup>12</sup> Barclay V. Head, Historia numorum, A manual of Greek numismatics, Oxford, 1887, p. 612. Արտատոսին է ակնարկում նույնիսկ Պողոս առաջյալը Աթենջում, Արևոպացոսում ելույթ ունենայիս։ Գործջ Առաջելոց, ԺԷ 28։

<sup>13</sup> Epische und elegische Fragmente, bearbeitet von W. Schubart und U. von Wilamowitz-Moellendorff, In "Berliner Klassikertexte", Heft V. Erste Halfte, Berlin, 1907, S. 47—54; hm & H. I. Bell, An Aratos fragment in the British Museum, In "The Classical Quarterly", April, 1907, p. 1—3.

<sup>14</sup> Գալուստ Տեր-Մկրաչյան, Անանիա Շիրակացի, Ա., «Արարատ», 1896 թ. Փետրվար, էջ 100—104:

<sup>15</sup> buch whynes, to 96:

Ելնելով այն բանից, որ խնդրո առարկա բնագիրը գտնվում է Անանիա Շիրակացուն պատկանող բնագրերի շարքում, որ նա վերջից անմիջապես կից Լ Անանիա Շիրակացու ձառերին, Գ. Տեր-Մկրտչյանը հավանական է համարում, որ այս գրությունը ևս պատկանած լինի Անանիայի գրչին։ Նա իր ենթադրությունը հաստատում է նաև բնագրի բովանդակության մանրակրկիտ ուսումնասիրությամբ։ «Շատ տեղ,—գրում է նա,—նույն իմաստները, գրեթե միևնույն բառերով, կրկնվում են այս գրվածքի և Շիրակացու ծանոթ երկասիրությանց մեջ» (գլխավորապես նկատի ունի Անանիայի «Ցաղագս երկնի» աշխատությունը)<sup>16</sup>։

Ինչպես ասվեց, ներկա ուսումնասիրության բնագիրը սկզբից թերատ է, ոլարզ չէ թե ինչ վերնագիր է նա ունեցել։ Գ. Տեր-Մկրտչյանը, հայտնաբերելով նույն այդ բնագրի համառոտությունը XV դարի մի ձեռագրում, վերնագրված «Յագագս ամպոց և նչանաց», այդ նույն վերնադիրը դնում է իր հրատարակած

լագրի վրա։

Հրատարակիչը իրավացի կերպով ցույց է տալիս, որ «րովանդակության կողմից այս փոքրիկ գրությունը գլխովին տարբերվում է մեր տոմարագիտա-կան-աստղաբաշխական-աստղագիտական մատենագրության մեջ եղած բազ-մաթիվ նման զրվածջներից։ Սա մի զուտ գիտնական գրվածջ է, բոլորովին ազատ աստղագիտական-ախտարական տարրից։ Միմիայն բնական-բնագի-տական բացատրություններ և մեկնություններ են տրված նշաններին։ Եվ այս մի շատ բացառիկ երևույթ է, գրեթե յուր տեսակի մեջ միակը, մեր հին մատենագրության մեջ...»<sup>17</sup>:

Ելնելով հայերեն բնագրի մեջ դործածված օտար (հունարեն) բառերից և դիտողությունների մի ջանիսի անհնարավորությունից Հայաստանում (կրղզիների մասին հղած դիտողությունը), Գալուստ Տեր-Մկրտչյանը հակված է այն մաթին, որ «Ցաղաղս ամպոց և նշանաց» դրությունը բնագիր չէ, այլ

*Սարդմանական գործ է։* 

«Յաղագս ամպոց և նշանաց» բնագիրը երկրորդ անդամ հրատարակեց պրոֆ. Աշոտ Աբրահամյանը իր «Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը» աշխատության մեջ Ա. Աբրահամյանը ավելացնում է հետևյալը. Մատենադարանի № 1999 գրչադրում գտնվող «Պատձեն տումարի հայոց»-ի տեքստում առանց խորագրի բերված է մի հատված Շիրակացու «Յաղագս ամպոց և նշանաց»-ից։ Հատվածը վերնադրված է «Վասն լուսնին»։ Տեքստից բերված են ընդամենը վեց տող։ Հրատարակիչը ցույց է տալիս, որ այս վեց տողից բաղկացած հատվածը ավելի ընդարձակ տեքստից է վերցված և դրա համար ապացույց է համարում այն, որ հատվածի վերջում կարմիր թանաքով ավելացվել է «այլք» «և այլն» իմաստով։ Իր միտքը նա ամփոփում է հետևյալ կերպ. «ՀՍՍՈ Մատեն. № 1999 գրրագրի տոմարում «Յաղագս ամպոց և նշանից» այդ ձևով հանդես գալը մեզ հիմք է տալիս ենթադրել, որ Գ. Տեր-Մկրտչյանի հրատարակած տեքստը Շիրակացու տոմարի մի հատվածն է հանդիսացել» և ինչ վերաբերում է այն

<sup>16</sup> buejo mbqued, to 97:

<sup>17</sup> bacja inboned, \$9 99:

<sup>18</sup> Ա. Գ. Արբանամյան, Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը, Երևան, 1944, Հջ 304—309:

<sup>10</sup> buch intigued, \$2 138,

Հարցին, Բե «Ցազազս ամպոց և նշանաց»-ը բնագիր է, Բե Բարգմանական

գործ, Ալոտ Արրահամյանը չի անդրադառնում։

Այժմ հրկու խոսք Աշ. Արրահամյանի հրատարակած ահքսաի մասին։ Հհդինակը միանդամայն իրավացի է, հրբ ասում է, որ «Ցաղադս ամպոց և նշանաց» աշխատության ընագիրը Գ. Տեր-Մկրտչյանը հրատարակել է բարեխիղձ
ձևով։ Հիրավի, հրբ մենք համեմատեցինք Գ. Տեր-Մկրտչյանի հրատարակուβյունը ընագրի հետ շատ աննշան, չնչին վրիպումներ միայն կարողացանք նրկատել, ինչպիսիք են օրինակ «աւդոցն» փոխանակ «աւդոյն», «շրջանս» փոխանակ «շրջանք» և այլն։ Բայց պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանի հրատարակության
մեջ այնուամենայնիվ տեղ են դտել որոշ անճշտություններ։ Մատնացույց ենը
անում ամենից կարևորները.

Մատենադաrանի № 2679 ձեռագիr, Գ. Տեr-Մկrտչյան, Անանիա Շիrակացի։ Ալ. Արբանամյան, Անանիա Շիբակացու մատենագրությունը։

յամշդամոսի սգորհե

լամաանայ

նր դաւստասեսքը հետրարին թը։ հայա է նր րերնո արժաղ ամոտեր հայա է նր րերնո արժաղ ամոտեր հայա է նր րերնո արժաղ այստեր հայանակարում անորարում հայանակարում հայանակա

Յորժամ ծովային կամ գետային հաւք անդադար մրտիսըդճին, որպէս Թե հարԹ ջրոլն լինիցին անձրևւս նշա[նակէ]։ մրջմունք

հարաւահողմ լորժամ ընդ էջ 304 տող 13 նհրքո[լ] խոտրհետլ էջ 306 տող 15 լաւանալ

» » 44—45, Թև մաստագոլն լիցի բակն բոլորհալ արևգականն ևս դժուարահալ՝ մևծ ձժերանւոլ նշանակը են։

էջ 308, տող 3 Յորժամ ծովալին կամ գևտալին հաւք անդադար մրրա֊ խըղճին, ջուրն հարկանևն՝ զլուզմունս ամպոց նշա(նակէ).

to 308 mm 16 h 18 dpopula

» » 19 humin

309 » 3 հարակողմ

» » 9 Inhquiq

Վերջերս լույս տեսավ «Ցաղագս ամպոց և նշանաց» աշխատության ռուրեն թարգմանությունը<sup>20</sup>, ուր թարգմանիչները, անդրադառնալով Տեր-Մկրտչյանի վերը մեջ բերված կարծիքին՝ աշխատության թարգմանական գործ լինելու
մասին, միաժամանակ մատնացույց են անում, որ խնդրո առարկա բնագիրը
շատ մոտիկ է Շիրակացու «Տիեզերագիտության» օգերևութաբանական Համապատասխան բաժնին, որ հանգես է դալիս նմանօրինակ մոտեցում օգերևութաբանական երևույթներին և կան նույնիսկ տառացի համընկնող տեղեր։ Հետեվարար, գրում են թարգմանիչները, եթե նույնիսկ այս տեքստը թարգմանական գործ է, նա հետաքրքրություն է ներկայացնում որպես Շիրակացու «Տիեղերագիտության» աղբյուրներից մեկը<sup>21</sup>։

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Анания Ширакаци, Космография, Перевод с древнеармянского, предисловие и комментарии К. С. Тер-Давтян и С. С. Аревшатяна, Ереван, 1962, стр. 108—117.

Արատոսի Διοσημεία աշխատության հայհրհն թարդմանության հայտնաբերումը կարող է հսկայական նշանակություն ունենալ Արատոսի գրականժառանգության ուսումնասիրության գործում, որովհետև պետք է նախ և առաջ նկատի ունենալ այն հանգամանքը, որ այս թարգմանությունը (տվյալ
դեպքում մենք չենք քննում այն հարցը թե իսկապես Շիրակացին է նրա թարդմանողը թե ոչ) VII դարից այս կողմ չի գալիս։ Հետևաբար հայ թարդմանչի
ձեռքում եղել է մի հունարեն բնադիր, որ VII դարից առաջ է գրվել, այսինքն
Արատոսի դործը բովանդակող մեղ հասած հունարեն հնադույն ձեռագրից՝
ոչ պակաս քան կես հաղարամյակ առաջ։ Դեռ ավելին, հայերեն թարգմանության արտագրությունը, որ դանվում է Մատենադարանի № 2679 գրչագրում
971 թվականն է կրում, այսինքն այն մոտ երկու հարյուրամյակով ավելի հինէ քան Արատոսի տվյալ աշխատությունը բովանդակող մեղ հասած հունաթեն հնագույն ձեռագրերը։

Ստորև ընրում ննք Արատոսի Διοσημεῖα աշխատության չափածո բնագիրը և նրան հարակից համապատասխան հին հայհրեն արձակ Թարգմանությունը<sup>22</sup>։

#### ΑΡΑΤΟΥ ΔΙΟΣΗΜΕΙΑ\*

Ούχ όράας; όλίγη μεν όταν κεράεσσι σελήνη έσπερόθεν φαίνηται, ἀεξομένοιο διδάσκει μηνός. ότε πρώτη ἀποκίδναται αὐτόθεν αὐγή, όσσον ἐπισκιάειν, ἐπὶ τέτρατον ἤμαρ ἰοῦσα.

- 5 όκτὼ δ'ἐν διχάσει, διχόμηνα δὲ παντὶ προσώπῳ. αἰεὶ ἄλλοθεν ἄλλα παρακλίνουσα μέτωπα εἴρει ὁποσταίη μηνὸς περιτέλλεται ἡώς. ἄκρα γε μὲν νυκτῶν κεῖναι δυοκαίδεκα μοῖραι ἄρκιαι ἐξειπεῖν. τὰ δὲ που μέγαν εἰς ἐνιαυτόνς.
- 10 ὥρη μὲν τ'ἀρόσαι νειούς, ὥρη δὲ φυτεῦσαι ἐκ Διὸς ἤδη πάντα πεφασμένα πάντοθι κεῖται· καὶ μέν τις καὶ νηῖ πολυκλύστου χειμῶνος ἐφράσατ', ἤ δεινοῦ μεμνημένος 'Αρκτούροιο ἠέ τεων ἄλλων, οῖ τ' ὡκεανοῦ ἀρῦονται

<sup>21</sup> Там же, стр. 26.

<sup>22</sup> Գ. Զարպնանալյանը իր «Հայկ. Թարգմ, ճախնհաց» աշխատունյան մեջ (էջ 318) գրում է. «ԱՐԱՏՈՍ.—Ցաղագս միաւորունեան գնդին. (աստեղաբաշխական բանք առ Շիրակացւոյն)», որից դժվար է եննադրել, նե նա նկատի ունեցե՞լ է արդյոք խնդրո առարկա բնագիրը։

<sup>\*</sup> Fumphy dupydwd & shahimi spammumum pinkupy. Arati Phaenomena et Prognostica, In Poetae bucolici et didactici, graece et latine, recensuit et dissertatione instruxit Arminius Koechly, Parisiis, 1851, pp. 15—22. Edw's padwique proposit of mpawky apply Uphamamum make mambin m

[ԱՆԱՆԻԱՅԻ ՇԻՐԱԿԱՅՆԻՈՅ ՀԱՄԱՐՈՂԻ ՅԱՂԱԳՍ ԱՄՊՈՑ ԵՒ ՆՇԱՆԱՑ]

- 15 ἀστέρες ἀμφιλύκης, οἴ τε πρώτης ἐπὶ νυκτός. ἤτοι γὰρ τοὺς πάντας ἀμείβεται εἰς ἐνιαυτὸν Ἡέλιος, μέγαν ὅγμον ἐλαύνων, ἄλλοτε δ' ἄλλφ ἐμπελάσει, τοτὲ μέν τ' ἀνιών, τοτέ δ' αὐτίκα δύνων. ἄλλος δ' ἀλοίην ἀστὴρ ἐπιδέρκεται ήῶ.
- 20 γινώσκεις τάδε καὶ σύν τὰ γὰρ συναείδεται ἤδη ἐννεακαίδεκα κύκλα φαεινοῦ ἠελίοιο, δσα τ' ἀπὸ ζώνης εἰς ἔσχατον 'Ωρίωνα νὸξ ἐπιδινεῖται, Κύνα τε θρασὸν 'Ωρίωνος, οῖ τε Ποσειδάωνος ὀρώμενοι, ἤ Διὸς αὐτοῦ
- 25 ἀστέρες ἀνθρώποισι τετυγμένα σημαίνουσιν. τῷ κείνων πεπόνησο, μέλοι δέ τοι, εἴ ποτε νηῖ πιστεύεις, εύρεῖν ὅσα που κεχρημένα κεῖται σήματα χειμερίοις ἀνέμοις ἤ λαίλαπι πόντου. μόχθος μέν τ' ὀλίγος, τὸ δὲ μυρίον αὐτίκ' ὄνειαρ
- 30 γίνετ' ἐπιφροσύνης αἰεὶ πεφυλαγμένω ἀνδρί.
  αὐτὸς μὲν τὰ πρῶτα σαώτερος, εὖ δὲ καὶ ἄλλον
  παρειπών ὤνησεν, ὅτ' ἐγγύθεν ὤρορε χειμών.
  πολλάκι γὰρ καὶ τίς τε γαληναίη ὑπὸ νυκτὶ
  νῆα περιστέλλει πεφοβημένος ἦρι θαλάσσης.
- 35 άλλοτε δὲ τρίτον ἤμαρ ἐπιτρέχει, ἄλλοτε πέμπτον. ἄλλοτε δ' ἀπρόφατον κακὸν ἵκετο: πάντα γὰρ οὅπω ἐκ Διὸς ἄνθρωποι γινώσκομεν, ἀλλ' ἔτι πολλὰ κέκρυπται, τῶν εἴ κ' ἐθέλη, καὶ ἐσαυτίκα δώσει Ζεύς: ὁ γὰρ οὄν γενεήν ἀνδρῶν ἀναφανδὸν ὁφέλλει
- 40 πάντοθεν εἰδόμενος, πάντη δ' ὅγε σήματα φαίνων. ἄλλα δέ τοι ἐρέει, ἤ που διχόωσα σελήνη πλήθουσ' ἀμφοτέρωθεν, ἤ αὐτίκα πεπληθυῖα, ἄλλα δ' ἀνερχόμενος, τοτὲ δ' ἄκρη νυκτί κελεύων ἡέλιος, τὰ δέ τοι καὶ ἀπ' ἄλλων ἔσσεται ἄλλα

45 σήματα καὶ περὶ νυκτὶ καὶ ήματι ποιήσασθαι. Σκέπτεο δὲ πρῶτον κεράων ἐκάτερθε σελήνην. ἄλλοτε γάρ τ' ἄλλη μιν ἐπιγράφει ἔσπερος αἴγλη, ἄλλοτε δ' ἀλλοῖαι μορφαὶ κερόωσι σελήνην εὐθὺς ἀεξομένην, αὶ μὲν τρίτη αὶ δὲ τετάρτη.

- 50 τάων καὶ περὶ μηνὸς ἐφεσταότος κε πύθοιο.

  λεπτή μέν καθαρή τε περὶ τρίτον ἤμαρ ἐοῦσα

  εὕδιὸς κ' εἴη, λεπτὴ δὲ καὶ εὕ μάλ' ἐρευθής,

  πνευματίη παχίων δὲ καὶ ἀμβλείησι κεραίαις,

  τέτρατον ἐκ τριτάτοιο φὸως ἀμενηνόν ἔχουσα
- 55 ήὲ νότῷ ἀμβλύνετ΄ ἤ ὕδατος ἐγγὸς ἐόντος.
  εἰ δέ κ' ἐπ' ἀμφοτέρων κεράων τρίτον ἤμαρ ἄγουσα μήτ' ἐπινευστάζη, μήθ' ὑπτιόωσα φαείνη,
  ἀλλ' ὀρθὰς ἐκάτερθε περιγνάμπτουσα κεραίας,
  ἐσπέριοί κ' ἄνεμοι κείνην μετὰ νύκτα φέροιντο.

Յորժամ. Գ. աւրհայ հրեւի լուսինն եւ եղջերքն վերաձգեալ՝ եւ յստակ եւ սուրբ լինի՝ նշանակէ գաւդ պարղութեան. ապա թե սուրբ են եղջերքն եւ շիկադոյն՝ Հողմային նշանակեն. վասն խառնուածոյ սեաւ թանձr ամպոյն ի ճայելիս պայծառութեան լուսոյն՝ շիկագոյն եrեւի։

3ուժամ. Դ. ամբեայ լինի լուսինն աշժան է պայծառագոյն լինել, ապա թե ուպես զ. Գ. ամբեն տխոմբ են եղջեւքն եւ թանձր եւ ոչ սուր ձգեալ, այդ լիացեալ ծայրքն եւ բթացեալ՝ նշանակեն նողմ առեւմտեայ կամ անձրեւ. վասն զի թխացեալ ամդն այնպէս ցուցանէ զեղջեւսն լուսնի։

- 60 εὶ δ' αὅτως ὁρθὴ καὶ τέτρατον ἦμαρ ἀγινοῖ, ἢτ' ἄν χειμῶνος συναγειρομένοιο διδάσκοι. εἰ δέ κέ οἱ κεράων τὸ μετήορον εὖ ἐπινεύη, δειδέχθαι βορέω, ὅτε δ' ὑπτιάησι, νότοιο. αὐτὰρ ἐπὴν τριτόωσαν δλος περὶ κύκλος ἐλίσση
- 65 πάντη έρευθόμενος, μάλα κεν τότε χείμερος είη μείζονι δ' ἄν χειμῶνι, πυρώτερα φοινίσσοιτο. Σκέπτεο δ' ἐς πληθύν τε καὶ ἀμφότερον διχόωσαν, ἡμὲν ἀεξομένην, ἡδ' ἐς κέρας αὖθις ἰοῦσαν· καὶ οἱ ἐπὶ χροιῆ τεκμαίρεο μηνὸς ἐκάστου·
- 70 πάντη γαρ καθαρή κε μάλ' εδδια τεκμήραιο· πάντα δ' έρευθομένη, δοκέειν ἀνέμοιο κελεύθους· ἄλλοθι δ' άλλο μελαινομένη, δοκέειν ὑετοῖο. σήματα δ' οὕτ' ἄρ πᾶσιν ἐπ' ἤμασι πάντα τέτυκται· ἀλλ' δσα μὲν τριτάτη τε τεταρταίη τε πέλονται,
- 75 μέσφα διχαιομένης, διχάδος γε μέν ἄχρις ἐπ' αὐτὴν σημαίνει διχόμηνον, ἀτὰρ πάλιν ἐκ διχομήνου ἐς διχάδα φθιμένην· ἔχεται δὲ οἱ αὐτίκα τετρὰς μηνὸς ἀποιχομένου, τῆ δὲ τριτάτη, ἐπιόντος.
  εἰ δέ κέν μιν περὶ πᾶσαν ἀλωαί κυκλώσωνται
- 80 ἤ τρεῖς, ἡὲ δύω περιχείμεναι, ἡὲ μί' οἴη, τἢ μὲν ἰἢ ἀνέμοιο γαληναίης τε δοχεύειν, ἡηγυμένη ἀνέμοιο, μαραινομένη δὲ γαλήνης. ταὶ δύο δ' ἄν Χειμῶνι περιτροχάοιντο σελήνην. μείζονα δ' ἄν χειμῶνα φέροι τριέλιχτος ἀλωή.
- 85 καὶ μᾶλλον μελανεῦσα, καὶ εἰ ἡηγνύατο μᾶλλον καὶ τὰ μὲν οὖν ἐπὶ μηνὶ σεληναίης κε πύθοιο. Ἡελίοιο δέ τοι μελέτω ἐκάτερθεν ἰόντος ἡελίω καὶ μᾶλλον ἐοικότα σήματα κεῖται, ἀμφότερον δύνοντι καὶ ἐκ περάτης ἀνιόντι.
- 90 μή οί ποικίλλοιτο νέον βάλλοντος ἀρούρας κύκλος, ὅτ' εὐδίου κεχρημένος ἤματα εἴης, μηδέ τι σῆμα φέροι, φαίνοιτο δὲ λιτός ἀπάντη. εἰ δ' αὕτως καθαρόν μιν ἔχοι βουλύσιος ὥρη, δύνοι δ' ἀνέφελος μαλακήν ὑποδείελος αἴγλην.
- 95 καί κεν ἐπερχομένης ἡοῦς ἔθ' ὑπεύδιος είη.
  ἀλλ' οὐχ' ὁππότε κοῖλος ἐειδόμενος περιτέλλη,
  οὐδ' ὁπότ, ἀκτίνων αὶ μὲν νότον αὶ δὲ βορῆα
  σχιζόμεναι βάλλωσι, τὰ δ' αὕ περὶ μέσσα φαείνη.
  ἀλλά που ἡ ὑετοῖο διέρχεται ἡ ἀνέμοιο.
- 100 Σκέπτεο δ', εἴ κέ τοι αὐγαὶ ὑπείκωσ' ἡελίοιο, αὐτὸν ἐς ἡέλιον (τοῦ γὰρ σκοπιαὶ καὶ ἄρισται), εἴ τἱ οἱ ἤ που ἔρευθος ἐπιτρέχει, οἶά τε πολλὰ ἐλκομένων νεφέων ἐρυθραίνεται ἄλλοθεν ἄλλα, ἤ εἴ που μελανεῖ· καὶ τοι τὰ μὲν ὕδατος ἔστω

Յորժամ. Գ. աւրհայ է լուսինն եւ եղջերքն ոչ ի ներքս խոնարհետլ եւ ոչ յողնետլ արտաքս, այղ կանգուն վերաձգետլ՝ հողմոց նշանակ է. վա[ս]ն ուրյ ի սկզբանէ կանգնին եղջեւքն վեւաձգետլ յաւդոցն. ուպէս եւեւի թե յաւդոցն ձգի ի վեւ, ոչ թեթեւ նողմոյ նշան, այղ սեւաթոյւ նողմոյ նշան, ու է նիւսիւսային եւ լիւբեացի. ապա ին ի չորրորդումն նորին նման երեւին եղջերքն՝ առաւնլ նշանակէ զաւղոց սաստկութիւն, զի վասն ուժգնութեան աւդոյն եւ ի Դ. աւոււն կանգուն եւեւին եղջեւքն։

Յուժամ եղջեւն նասաւայինն խոնաբնեալ՝ զնաբաւ նշանակէ, եթե աբեւմրտեայ եղջեւն խոնաբնեալ՝ զաբեւմտէ նողմ նշանակէ, ապա թե յաբեւմուտա կողմն նապկեալ են եղջեւն՝ նշանակեն զնաբաւոյ նողմ. վասն զի մղէ կանգուն եղջեւն գլուսատրութիւն ի նաբաւոյ յաբեւմուտս եւ յաբեւմտից ի նաբաւ, եւ այսպէս երեւի եղջեւն խոնաբնեալ յողն։

Յորժամ. Գ. աւրհայ է լուսինն ևւ ամենայն բոլորն շիկադոյն է՝ դյուզմունրս ամպոց նշանակէ ևւ դաւդոց. ապա Թե շիկադոյնս աձեցեալ եւ հրացեալ՝ եւս առաւել ջան դառաջին(ն) լինի յուղումն ամպոց և աւդոց։

Յորժամ երկուցուն կողմանցն հասարակետլ լուսինն միապէս, եթե յաձունս իցէ եթե ի մաշս, եւ եղջերքն հարթետլ եւ մէջ հասարակին լցետլ, վասն դի սկսնու յեղջերացն եւ մաշի լեղջերացն, եւ սուրբ է դոյնն՝ ղպարդ նշանակէ, ապա թե շիկադոյն՝ հողմին նշանակէ զաւուրս ամսոյն այսու նշանաւ. ապա թե ի միոյ կողմանէ թխադոյն՝ յանկադոյն մասն ունի ամիսն։

Յորժամ նշան երեւի ի լուսինն յ, Գ. աւրեին կամ ի, Գ. աւրեին մահկաձեւ՝ եթե ի պարզոյ, եթե յամպոյ յուզման՝ մինչեւ ցհասարակն լուսնոյն զնոյն նրշանակեն աւդոյն հիւթը, ապա թե ի հասարակէ լուսնոյն երեւի նոյն նշան մինչեւ ցգլուխ լուսնոյն նշան լինի, ապա թե դարձեալ նշան լուսնոյն ամսոյ ի գլուխն երեւի՝ մինչեւ ցհասարակն լուսնոյն մաշոցն նոյն լինի, դարձեալ ի հասարակեն նոյն լինի նշան մինչեւ երիս աւուրս մահկաձեւ նոյն լինի։

Յորժամ ի լուսինն մլար լինի ևւ լամենայն կողմանց գլուսինն թաղանթեալ իցէ՝ եթե առ սակաւ սակաւ անաւսրանայ մլարն եւ հալի թխագոյն երեւմամբ՝ զպարզ նշանակէ, եւ այսպէս ծանուցանէ զաւդոցն ժողով անաւսր եւ դիւրահալ։ Ապա թե լուսնին ի միոջէ կողմանէ մլարն պատառի եւ ձգի՝ հողմային հիւթից նշանակ է, եւ անտի լինի ձգումն հողմոյն, ուստի ձգումն մլարին եղեւ. ապա թե դարձեալ ի լուսնին մլար երեւի՝ նշանակէ յուզմունս ամպոց. վասն զի կրկնումն այս մլարի ի թանձրութենէ հիւթոց աւգոյն եղեւ, ապա թե երրորդ եւս երեւե[ս]ցի մլարն եւ թուխ՝ եւս դժնդակագոյն ցուցանէ գյուղմունս աւդոց, եւ այս երրորդ նշան է դժնդակ եւ առաւել պատձառ յուղման ձմերանւոյ։

- 105 σήματα μέλλοντος, τὰ δ' ἐρεύθεα πάντ', ἀνέμοιο. εἴ γε μὲν ἀμφοτέρων ἄμυδις κεχρωσμένος εἴη. Καί κεν ὕδωρ φορέοι καὶ ὑπηνέμιος τανύοιτο. εἰ δέ οἱ ἤ ἀνιόντος, ἤ αὐτίκα δυομένοιο ἀκτῖνες συνίωσι, καὶ ἀμφ' ἐνὶ πεπλήθωσιν,
- 110 ἤ ποτε καὶ νεφέων πεπιεσμένος ἤ ὅγ' ἐς ἡῶ ἔρχηται παρὰ νυκτὸς ἤ ἐξ ἡοῦς ἐπὶ νύκτα, ὅδατί κεν κατιόντι παρατρέχοι ἤματα κεῖνα. μηδ' ὅτε οἱ ὁλίγη νεφέλη πάρος ἀντέλλησιν, τὴν δὲ μετ' ἀκτίνων κεχρημένος αὐτὸς ἀερθῆ,
- Μχρήσαι κατιών. ἀτὰρ ὕδατος ἡμερινοῖο

  ωχρήσαι κατιών. ἀτὰρ ὕδατος ἡμερινοῖο

  ωχρήσαι κατιών. ἀτὰρ ὕδατος ἡμερινοῖο

  κρώτον ἀνερχομένοιο, καὶ εἴ ποτε χείματος ῶρη

  ωχρήσαι κατιών. ἀτὰρ ὕδατος ἡμερινοῖο

  κρώτος ἐψερινοῖο

  κρίματος ῶρη

  κρίματος ὑρη

  κρίματος ὑρη
- 120 γινομένου, κατόπισθε περί νέφεα σκοπέεσθαι καδόὴ δυομένου τετραμμένος ἡελίοιο. 
  ἤν μεν ὑποσκιάησι μελαινομένη είκυῖα 
  ἡέλιον νεφέλη, ταὶ δ' ἀμφί μιν ἔνθα καὶ ἔνθα 
  ἀκτῖνες μεσσηγύς έλισσόμεναι διχόωνται,
- 125 ήτ' ἄν ἔτ' εἰς ήῶ σκέπαος κεχρημένος εἴης. εἰ δ' ὁ μὲν ἀνέφελος βάπτοι ρόου ἐσπερίοιο, ταὶ δὲ κατερχομένου νεφέλαι καὶ ἀποχοιμένοιο πλησίαι ἐστήκωσιν ἐρευθέες, οῦ σε μάλα χρή αὔριον οὐδ' ἐπὶ νυκτὶ περιτρομέειν ὑετοῖο.
- 130 άλλ' όπότ' ἡελίοιο μαραινομένησιν όμοται έξαπίνης ἀκτίνες ἀπ' οὐρανόθεν τανύωνται, οἴον ἀμαλδύνονται, ὅτε σκιάησι κατ' ἰθὸ ἱσταμένη γαίης τε καὶ ἡελίοιο σελήνη. οὐδ' ὅτε οἱ ἐπέχοντι φανήμεναι ἡῶθι πρὸ
- 135 φαίνονται νεφέλαι ὁπερευθέες ἄλλοθεν ἄλλαι, ἄρραντοι γίνονται ἐπ' ἤματι κείνω ἄρουραι. μηδ' αῦτως, ἔτ' ἐόντι πέρην ὁπότε προταθεῖσαι ἀκτῖνες φαίνονται ἐπίσκιοι ἡῶθι πρό, ῧὸατος ἤ ἀνέμοιο κατοισομένου λελαθέσθαι.
- 140 άλλ΄ εἰ μέν κεῖναι μᾶλλον κνέφαος φορέοιντο ἀκτῖνες, μᾶλλόν κεν ἐφ' ὅδατι σημαίνοιεν. εἰ δ' ὁλίγος τανύοιτο περὶ δνόφος ἀκτίνεσσιν, οἶόν που μαλακαὶ νεφέλαι φορέουσι μάλιστα, ἤτ' ἄν ἐπερχομένοιο περιδνοφέοιντ' ἀνέμοιο.
- 145 οὐδὲ μὲν ἡελίου σχεδόθεν μελανεῦσαι άλωαὶ εὕδιοι ἀσσότεραι δὲ καὶ ἀστεμφὲς μελανεῦσαι μᾶλλον χειμέριαι δύο δ'ἄν χαλαιπώταται εἶεν. Σκέπτεο δ' ἤ ἀνιόντος, ἤ αὐτίκα δυομένοιο εἴ πού οἱ νεφέων, τὰ παρήλια κικλίσκονται.

Յորժամ առ արեգակամբ երեւե[ս]ցի նշան ջոլրեալ՝ յուզումն ամպոց լինի երե հողմոլ է թե անձրեւաց. քան գլուսնին այն զաւրաւորագոյն է, զի եւ հառագայիք արեգական ուժաւորագոյն են քան գլուսնի. քանզի ոչ կարեն հառագայիք լուսնի հալել զաւգոցն ժողովեալ թանձրութիւն ամպոց։ Եւ այս
հիւթք աւղոց արեգական յայտնապէս ցուցանեն զնշանս քան գլուսնի, որք հրչմարտապէս հային ընդ արեգական, յորմէ ի նշանաց մարթի հանաչել որպէս
լինի։

Յորժամ յարհւելից կողմանէ արեգակն երանգ երանգ երեւի որպէս Թե Տրագոյն եւ շիկագոյն եւ թուխ եւ կամ այղ ինչ գոյն հաստութեամբ՝ դխռովու-

թիւն աւգոց նշանակէ եւ չէ ակնկալութիւն պարզոյ։

Յորժամ արեգակն յիստակ երեւի եւ նորին նման յիստակ եւ անամպ դաւտին որ ղարեկակամբն երեւի՝ նշանակէ ղառաջիկայ աւրն պարզ լինել։

Յորժամ [ամ] հնայն կողմանց հարժ հրեւին մուտք արեդական՝ հողմ նշանակէ, ապա ժե արեդակն խուղեալ հրեւի եւ հառագայժը պատառեալ՝ է որ յարեւմուտս եւ է որ ի հարաւ կոյս, եւ մէջն պայծառ եւ սուրբ երեւի՝ անձրեւս եւ հողմս նշանակէ։

Յուժամ ընդ ելանել առեգական կայծակ լինի եւ առ նովաւ շիկագոյն եռեւի կամ թխագոյն՝ նշանակէ շիկագոյնն ճողմ եւ թխագոյնն անձռեւս, ապա թե է ինչ առեգակն ու շիկագոյն եռեւի եւ է ինչ ու թխագոյն՝ նշանակէ անձռեւս թխագոյնն եւ ճողմս շիկագոյնն։

Յորժամ արհզակն մտանէ կամ ծազէ եւ ճառագայքերն յիրեարս խոնարհետլ մզեալ յաւդոցն եւ զմի կողմն ընդ ծագելն կամ ընդ մտանելն հովանի ունի յամպոյ, եւ է զի ամենայն իսկ ըմբռնեալ յամպոյ լինի ընդ ծագելն եւ ընդ մտանելն՝ զայն աւուրս...

Յուժամ յառաջագոյն քան զաբեգական ծագել ամպ չափաւու եւ անաւսւ՝ եւ ապա աբեգակն ընդ ամպովն վեբանա[լ] տխուբ նառագայթիւք, այնպէս զի լոկ բոլուն եբեւե[ս]ցի՝ անձբեւ նշանակէ։

Յորժամ ընդ ծաղել արեգակն մեծագոյն քան զսովորականն երեւե[ս]ցի եւ ընդ ելանելն սփռի եւ լայնանա[յ], որպէս զի հալի ինչ, եւ առ սակաւ սակաւ ի վեր ելեալ փոքրագոյն երեւի՝ նշանակէ պարզ լինել։

Ցորժամ ձմեռնային ժամանակի ի մուտսն դեղնագոյն երեւի՝ պարզ նրշանակէ, եւ այս ի խտացեալ ամպոց եւ լուծեալ եւ յանաւսբ աւդ փոփոխեալ. եւ ի ճառագայթից ջեռեալ խոճաւ եբեւեցուցանէ, որպէս զի գաւտի ձգի եւ ճառագայթքն ընդ խոճաւն խառնին, եւ դեղնագոյն եւ կանաչ եբեւի ընդ մտանել արեւու:

Յորժամ ամպ առագաստէ՝ Թև Թուխ են ամպքն եւ ընդ առադաստելն ճառազայԹըն յամպն խառնին յերկուցունց կողմանց՝ նշանակէ զառաջիկայ <mark>աւրն</mark> անձրես լինել, զի վասն ԹանձրուԹեան ամպոցն Թուխ երեւի։

3որժամ արհգական պատա[ր]ումն<sup>2</sup> լինի եւ առանց ամպոյ մտան**է՝ եթե** լինիցի[ն] առ նովաւ շիկագոյն ամպբ՝ ոչ զցայգն եւ ոչ զյառաջիկայ աւրն չէ. ակնկալութիւն անձրեւի։

<sup>1</sup> Frangened Phep: Reggarde' 4. Ske-Themymble

<sup>2</sup> Բնագրում՝ պատասումն։ Ուղղումը՝ Գ. Տեր-Մկրաչյանի։

150 ἤ νότου, ἡὲ βορῆος ἐρεύθεται ἤ ἔκάτερθεν. μηδ' οὕτω σκοπιὴν ταύτην ἀμενηνὰ φυλάσσειν· οὐ γαρ, ὅτ΄ ἀμφοτέρωθεν ὁμοῦ περὶ μέσσον ἔχουσιν ἡέλιον, κεῖναι νεφέλαι σχεδόν ὡκεανοῖο, γίνεται ἀμβολίη Διόθεν χειμῶνος ἰόντος.

155 εἴ γε μἐν ἐκ βορέαο μί' οἴη φοινίσσοιτο, ἐκ βορέω πνοιάς κε φέροι, νοτίη δε νότοιο, ἢ καί που ῥαθάμιγγες ἐπιτροχόωσ' ὑετοῖο. 'Εσπερίοις καὶ μᾶλλον ἐπίτρεπε σήμασι τούτοις. ἑσπερόθεν γὰρ ὁμῶς σημαίνεται ἑμμενὲς αἰεί.

160 Σκέπτεο καὶ Φάτνην, ἡ μὲν τ' ὁλίγη εἰκοῖα ἀχλύϊ, βοβραίη ὑπὸ Καρκίνῳ ἡγηλάζει. ἀμφί δέ μιν δύο λεπτὰ φαεινόμενοι φορέονται ἀστέρες, οὕτε τι πολλλόν ἀπήοροι, οὕτε μαλ' ἐγγύς, ἀλλ'ὅσσον τε μάλιστα πυγούσιον οἰήσασθαι,

165 εἴς μὲν πὰρ βορέαο· νότω δ'ἐπικέκληται ἄλλος.
καὶ τοὶ μὲν καλέονται ''Ο νοι, μέσση δέ τε Φάτνη,
ῆτε καὶ ἐξαπίνης, πάντη Διὸς εὐδιόωντος
γίνετ' ἄφαντος ὅλη· τοὶ δ'ἀμφοτέρωθεν ἰόντες
ἀστέρες ἀλλήλων αὐτοσχεδὸν ἰνδάλλονται·

170 οὐκ ὀλίτω χειμῶνι τότε κλύζονται ἄρουραι.
εἰ δὲ μελαίνηται, τοὶ δ'αὐτίκ' ἐοικότες ὧσιν
ἀστέρες ἀμφότεροι, περί χ'ὕὸατι σημαίνοιεν.
εἰ δ'ὁ μὲν ἐκ βορέω Φάτνης ἀμενηνὰ φαείνοι
λεπτὸν ἐπαχλυόων, νότιος δ' ''Ονος ἀγλαός εἴη,

175 δειδέχθαι ἀνέμοιο νότου βορέω δὲ μάλα χρή ἔμπαλιν ἀχλυόεντι φαεινομένω τε δοχεύειν.

Σήμα δέ τοι ἀνέμοιο καὶ οἰδαίνουσα θάλασσα γινέσθω, καὶ μακρόν ἐπ' αἰγιαλοὶ βοόωντες, ἀκταὶ τ' εἰνάλιοι, ὁπότ' εὕδιοι ἡχήεσσαι

180 γίνονται, κορυφαί τε βοώμεναι οδρεος ἄκραι.
Καὶ δ' ἄν ἐπὶ ξηρὴν ὅτ' ἐρωδιὸς οὐ κατὰ κόσμον ἐξ ἀλὸς ἔρχηται φωνῆ περίαλλα λεληκώς, κινυμένου κε θάλασσαν ὅπερ φορέοιτ' ἀνέμοιο.
καὶ ποτε καὶ κέπφοι, ὁπότ' εὕδιοι ποτέωνται,

185 ἀντία μελόντων ἀνέμων είληδὰ φέρονται. πολλάκι δ'ἀγριάδες νῆσσαι ἤ εἰναλίδιναι αϊθυιαι χερσαῖα τινάσσονται πτερόγεσσιν, ἤ νεφέλη ὄρεος μηκύνεται ἐν κορυφῆσιν. ἤδη καὶ πάπποι, λευκῆς γήρειον ἀκάνθὴς,

190 σῆμ' ἐγένοντ' ἀνέμου, κωφῆς άλὸς ὁππότε πολλοὶ ἄκρον ἐπιπλείωσι, τὰ μὲν πάρος ἄλλα δ' ὁπίσσω.

Καὶ θέρεος βρονταί τε καὶ ἀστραπαὶ ἔνθεν ἴωσιν, ἔνθεν ἐπερχομένοιο περισκοπέειν ἀνέμοιο. καὶ διὰ νύκτα μέλαιναν ὅτ' ἀστέρες ἀῖσσωσιν Յորժամ արհգական ճառազայԹքն տխրհալ մեզ երեւի[ն] եւ ԹխուԹեան նմանեալ, որպէս երբեմն մեզ խաւարչտագոյն երեւի[ն]. եւ այս լինի արեգական խաւարչտանալոյ։

Յուժամ թանձւ ամպ լինի առ նովաւ՝ յուզման ամպոց նշանակ է.

Յորժամ կամի արհգակն հլանհլ հւ առ նովաւ ամպք հրագոյն շիկագոյն եւ խիտ՝ նշանակէ զամպս, հւ ոչ լինին ամպքն առանց անձրեւի հւ ոչ աւրն առանց ցաւղոյ։

Յորժամ արեգակն ելանէ եւ ճառագայիքն գոգցես իե յարեւելս կոյս ելանեն զբոլորակաւն եւ խաւարչտագոյն լինի՝ ցուցանէ իէ յանաւսը ամպոց առագաստեալ լինի, եւ այս նշանակէ անձրեւ կամ հողմ. ապա իե ճառագայիքն առաւել մրրկեալ երեւին եւ առանց ամպոյ նշանակէ։

Յորժամ առ արեդակամբ թուխ կամ մթար լինի՝ ղխռովութիւն ձմերանւոյ նշանակէ, ապա թե մաւտագոյն լինի մլարն՝ տեղատարափք լինին. վասն պի նշանակեն այս ամպը ղթանձրութիւն աւդոց եւ դժուարահալութիւն։ Որպէս սոացի՝ թե մաւտագոյն լիցի բակն բոլորեալ արեդականն եւ դժուարահալ՝ ձմերանւոյ նշանակը են։

Յորժամ հրեւի որ կոչի պատիղովն ամպ թանձր՝ ըմբռնեալ ժողովեալ յաընգական ճառագայթից, որպէս թե նորա նման երեւի եւ ընդ նմա գնայ՝ ակընկալութիւն է ձմերանւոյ. յայտ է՝ զի եւ այսպիսի ինչ վասն առաւելութեան թանձրութեան ամպոց անհալ լինի թե մաւտ առ արեգակամբն գնայ. եւ յորժամ ի հարաւոյ կողմանէ լինի այս պատիղովն՝ հարաւ ցուցանէ, եթե արեւմըտից՝ արեւմտէ ցուցանէ։

Յորժամ մտանէ արհգակն հրհկուն եւ ցաւղ արկանէ՝ առաւհլ անձրեւս նշանակէ զայն աւուրս քան զծագել արհգականն. եւ վասն այնը լինի այսպէս, զի ի ծագել արհգականն ի ջերմութենէ ի ցրտութիւն փոխի. իսկ հրեկուն վասն առաջիկայ գիշերոյն ցրտութեան ամպքն հաստատուն կան, վասն այնը զյուղմունս ամպոց նշանակէ։

Աստեղը են որոց խառնակետլ ճանապարհը լինին գնացից, որ անուանետլ կոչի[ն] յարդգող, եւ այս ճանապարհ Թե սպիտականայ՝ հողմ ցուցանէ յայնմ կողմանէ ուստի շարժեցաւն. ապա Թե ի միւսմէ կողմանէ աստեղջն ոչ շարժեցան, այղ յայղմէ կողմանէ՝ խառնակ հողմ նշանակէ։

Տեղի է որ կոչի մաուր եւ այս ժողով իմն է, որ երեւի ղամպ նման, եւ լինի առ պատենիւթ խեցգետոյն եւ. Բ. աստեղջ առ նովաւ՝ մի ի հարաւոյ եւ մի յարեւմտից, որ կոչեն էչս, եւ յորժամ պարզոյ ի վեր հայիս՝ յանկարծ մաուրն չերեւի եւ նուաղ աստեղջն՝ որ էչջն կոչին՝ երեւին—ղյուզմունս ամպոց նչանակէ։

3որժամ մաուրն թուխ երեւի եւ աստեղջն իրերաց նման՝ անձրեւս նշա-

նակէ։

Յորժամ առ մսրովն. Բ. աստեղջն որ կոչին էշջ, եւ որ ի հարաւոյն է նուաղագոյն երեւի, եւ որ արեւմտէն նորին նման սուրբ՝ հողմս նշանակէ արեւմտէ. ապա Թե շրջի՝ արեւմտէն նուաղագոյն լինի եւ հարաւայինն նորին նման լինի սուրբ՝ հարաւ լինի։

- 195 ταρφέα, τοὶ δ' ὅπισθεν ῥυμοὶ ὑπολευκαίνωνται, δειδέχθαι κείνοις αὐτὴν ὁδὸν ἐρχομένοιο πνεύματος: ἤν δὲ καὶ ἄλλοι ἐναντίοι ἀῖσσωσιν, ἄλλοι δ' ἐξ ἄλλων μερέων, τότε δὴ πεφύλαξο παντοίων ἀνέμων, οῖ τ' ἄκριτοί εἰσί μάλιστα,
- 200 ἄχριτα δὲ πνείουσιν ἐπ' ἀνδράσι τεχμήρασθαι. αὐτὰρ ὅτ' ἐξ εὔροιο καὶ ἐκ νότου ἀστράπτησιν, ἄλλοτε δ'ἐξ ζεφύροιο καὶ ἄλλοτε πὰρ βορέαο, δὴ τότε τις πελάγει ἔνι δείδιε ναυτίλος ἀνήρ, μή μιν τῆ μὲν ἔχη πέλαγος, τῆ δ'ἐκ Διὸς ὕδωρ.
- 205 δδατι γάρ τοσσαίδε περί στεροπαί φορέονται.
  πολλάκι δ' έρχομένων ύετων νέφεα προπάροιθεν
  οία μάλιστα πόκοισιν έοικότες ίνδάλλονται.
  ἢ διδύμη ἔζωσε διὰ μέγαν ούρανὸν ἴρις.
  ἤ καί πού τις ἄλωα μελαινομένην ἔχει ἀστήρ.
- 210 Πολλάκι λιμναΐαι ή εἰνάλιαι δργιθες ἄπλητον κλύζονται ἐνιέμεναι ὑδάτεσσιν· ἤ λύμνην πέρι δηθά χελιδόνες ἀῖσσονται γαστέρι τύπτουσαι αῦτως εἰλεύμενον ὕδωρ· ἤ μᾶλλον δειλαὶ γενεαί, ὕδροισιν ὄνειαρ,
- 215 αὐτόθεν ἐξ ὕδατος πατέρες βοόωσι γυρίνων·
  ἤ τρύζει ὀρθρινὸν ἐρημαίη ὀλολυγών·
  ἤ που καὶ λακέρυζα παρ' ἡῖόνι προυχούση
  χείματος ἐρχομένου χέρσω ὑπέτυψε κορώνη,
  ἤ που καὶ ποταμοῖο ἐβάψατο μέχρι παρ' ἄκρους
- 220 ὤμους ἐκ κεφαλῆς, ἤ καὶ μάλα πᾶσα κολυμβᾳ, ἤ πολλή στρέφεται παρ' ὕδωρ παχέα κρώζουσα. Καὶ βόες ἤδη τοι πάρος ὕδατος ἐνδίοιο

Και βοες ηθη τοι πάρος δδάτος ένδίοιο ούρανδη είσανιδόντες ἀπ' αἰθέρος ώσφρήσαντο· καὶ κοίλης μύρμηκες όχῆς ἐξ ὥεα πάντα

- 225 θάσσον άνηνέγκαντο καὶ άρθρόοι ώφθεν ἴουλοι τείχε' ἀνέρποντες, καὶ πλαζόμενοι σκώληκες κεῖνοι τοὺς καλέουσι μελαίνης ἔντερα γαίης. καὶ τιθαὶ ὄρνιθες, ταὶ ἀλέκτορος ἐξεγένοντο, εὄ ἐφθειρίσσαντο καὶ ἔκρωξαν μάλα φωνῆ,
- 230 οδόν τε σταλάον φοφέει έπὶ δόατι δόφρ.

  δή ποτε καὶ γενεαὶ κοράκων, καὶ φῆλα κολοιῶν

  δόατος ἐρχομένοιο Διὸς παρὰ σῆμ' ἐγένοντο,

  φαινόμενοι ἀγεληδὰ καὶ ἰρήκεσσιν όμοῖον

  φθεγξάμενοι, καὶ που κόρακες δίους σταλαημοὺς
- 235 φωνή έμιμήσαντο σὺν ὕδατος ἐρχομένοιο, ἤ ποτε καὶ κρώξαντε βαρείη δισσάκι φωνή μακρὸν ἐπιρροιζεῦσι τιναξάμενοι πτερὰ πυκνά. καὶ νῆσσαι οἰκουροὶ ὑπωρόφιοὶ τε κολοιοὶ ἐρχόμενοι κατὰ γεῖσσα τινάσσονται πτερύγεσσιν.

Յորժամ կայծակէ ի չորից կողմանց եւ ի նմին կողմանց ուստի կայծակէն Հողմբ լինին` գյուզմունս ամպոց նշանակէ. մանաւանդ որ ի ծովու նաւբ են վտանգին։

Ցորժամ սկիզբն գիշերոյ լինի եւ ամպ երեւի նման դղաթոյ՝ գխռովութիւն

աւդոց նշ[անակէ]։

Յորժամ կամարն ընդ արեւմուտս կրկին հրեւի՝ անձրեւս նշա[նակէ]։ Յորժամ որ եւ իցէ աստեղս տեսանես մլար Թուխ՝ գյուզմունս ամպոց նշանակէ։

3որժամ ի գլուխ լերանց դնդչիւնք լինին՝ հողմա նշանակեն։

Յորժամ արագիլ ի ծովէ կողմանէ փախչի ղարհուրելով եւ սուր ձայն առնելով՝ զյուզմունս ամպոց նշանա[կէ]. եւ վասն այնը փախչի, զի յառաջագոյն Հանաչէ ի խռովունեննէ ծովուն։

Յորժամ պարզոյ կուիիւթ ի մայրհաց թույին ընդդէմ իրհրաց զարհուրհլով՝ նշանակեն գյուզմունս ամպոց եւ հողմոց. եւ փիւկոս այս ճաւիկ մի խլիկ, ու ի փոքւ ի շնչմանէ շաւժի։

Ցորժամ մամունը եւ սագը ի ցամաբ ելանեն եւ ղթեւսն կտուեն՝ ղյուղ-

մունս հոգմոց նշանակեն։

Յորժամ ի դլուխս լհրանց ամպ ընդ հրկար հրկայնի եւ նուաղ եւ եւկայն եւեւի՝ Հողմ նշ(անակէ)։

3որժամ պապիւթ ի ծովէ հլանեն բազում զմիմհամբը՝ հողմ նշանակէ.

նման է ուպէս ու յուռշտուեդ (?) ելանէ։

Յորժամ ծովային կամ գհտային հաւջ անդադար մրտխըղձին, որպէս Թհ հարթ ջրոյն լինիցին՝ անձրհւս նշա(նակէ)։

3 որժամ ծիծառունը առ լճովը թոլին ստէպ ստէպ և զթեւսն ի ջուրն հար-

կանեն՝ գյուզմունս ամպոց նշա(նակէ)։

Յորժամ գորտը առ միմեանս ժողովին եւ կռչեն՝ գյուզմունս ամպոց նրշանակեն, եւ են գորտը որ կոչին գիւռնիովնքն նշմաբաեն առաւել զժամանակս եւ այնպէս մանբիկք են՝ մինչ տրղկունք կտեն զնոսայ։

Յորժամ աղաղանչը ձայն առնեն ընդ առաւաւտս՝ ձմեռն նշանակէ։

Յորժամ առ ծովեղերը Թեւովը զջուրսն հարկանեն՝ գյուզմունս ամպոց նշանակէ։

Յորժամ արջառ յերկին գլխամբարձ է եւ հոտայ՝ անձրեւս նշանակէ։

Ցորժամ մրջմունը զձուս իւրևանց հանեն ի ծակուց՝ անձրևա նշանակէ։

Յորժամ մրջմունը ժողովհալը ևւ յորմ նստիցին՝ անձրեւս նշանակ<u>է</u>։

3 որժամ ընտանի հաշը կտուին և մեծաձայն կոչեն՝ անձրեւս նշանակեն։

Յորժամ Հայր զմիմնամբը շրջապատին եւ ճչեն՝ անձրեւս նշանակեն. մանաւանդ աղռաւը յորժամ Թոչին եւ միմնանց ձայնս առնեն՝ անձրեւս եւ շանթս եւ կարկուտս նշ(անակեն)։

Յորժամ Հայր թանձր ծայնիւ ճչեն եւ թեւովը զաւդս Հարկանեն՝ անձրեւս Նշանակեն։ 240 ή ἐπὶ κόμα διώκει ἐρωδιός ὀξό λεληκώς.
Τῶν τοι μηδὲν ἀπόβλητον πεφύλαγμένω ὅδωρ γινέσθω, μηδ' εἴ κεν ἐπιπλέον ἡὲ πάροιθεν δάκνωσιν μοῖαι καὶ ἐφ' αἵματος ἱμεἰρωνται, ἡ λύχνοιο μύκητες ἀγείρωνται περὶ μύξαν

245 νύκτα κατά σκοτίην μηδ' ἥν ὑπὸ χείματος ὥρην λύχνων ἄλλοτε μεν τε φάος κατά κόσμον ὁρώρη, ἄλλοτε δ' ἀἴσσωσιν ἄπο φλόγες ἡὖτε κοῦφαι παμφόλυγες μηδ' εἴ κεν ἐπ' αὐτόφι μαρμαίρωσιν ἀκτῖνες μηδ' ἤν θέρεος μέγα πεπταμένοιο

250 νησσαῖοι ὄρνιθες ἐπασσύτεροι φορέωνται. μηδὲ σύ γ' ἤ χότρης ἡὲ τρίποδος πυριβήτεω, σπινθῆρες ὅτ' ἔωσι πέρι πλέονες, λελαθέσθαι, μηδὲ κατὰ σποδιὴν ὁπότ' ἄνθρακος αἰθομένοιο λάμπηται πέρι σήματ' ἐοικότα κεγχρείοισιν.

255 άλλ' ἐπὶ καὶ τὰ δόκευε περισκοπέων ὑετοῖο.

Εί γε μέν ήερόεσσα παρέξ όρεος μεγάλοιο πυθμένα τείνηται νεφέλη, ἄκραι δὲ κολώναι φαίνωνται καθαραί, μάλα κεν τόθ' ὑπεύδιος εἴης. εὕδιος κ' εἴης, καὶ ὅτε πλατέος περὶ πόντου

260 φαίνηται χθαμαλή νεφέλη, μηδ' όψόθι κύρη, άλλ' αὐτοῦ πλαταμῶνι παραθλίβηται όμοίη.

Σχέπτεο δ΄εύδιος μὲν ἐών επὶ χείματι μᾶλλον, ἐς δὲ γαληναίην χειμωνόθεν, εὖ δὲ μάλα χρή ἐς Φάτνην ὀράαν, τὴν Καρχίνος ἀμφιελίσσει,

265 πρῶτα καθαιρομένην πάσης ὑπένερθεν ὁμίχλης· κείνη γὰρ φθίνοντι καθαίρεται ἐν χειμῶνι.

Καὶ φλόγες ἡσύχιαι λύχνων καὶ νυκτερίη ηλαύξ ἥσυχον ἀείδουσα, μαραινομένου χειμώνος γινέσθω τοι σῆμα. καὶ εἰ λίγα κωτίλλουσα

- 270 ῶρη ἐν ἐσπερίη κρώζη πολύφωνα κορώνη: πλειότεροι δ'άγεληδόν, ἐπήν κοίτοιο μέδωντες πλειότεροι δ'άγεληδόν, ἐπήν κοίτοιο μέδωνται, φωνῆς ἔμπλειοι. Χαίρειν κέ τις οἰήσαιτο,
- 275 οἶα τὰ μὲν βοόωσι λιγαινομένοισιν όμοῖα, πολλὰ δὲ δενδρείοιο περὶ φλόον ἄλλοτ'επ'αὐτοῦ ἤχί τε κείουσιν καὶ ὑπότροποι ἀπτερύονται. καὶ δ'ἄν που γέρανοι μαλακῆς προπάροιθε γαλήνης ἀσφαλέως τανύσαιεν ἕνα δρόμον ἤλιθα πᾶσαι,
- 280 οὐδὲ παλιρρόθιοί κεν ὑπεύδιοι φορέοιντο.

Ήμος δ'άστερόθεν καθαρόν φάος άμβλύνηται, οὐδέ ποθεν νεφέλαι πεπιεσμέναι άντιόωσιν, οὐδέ ποθεν ζόφος ἄλλος ἐπιτρέχη οὐδὲ σελήνη, άλλά τάγ'ἐξαπίνης αὕτως άμενηνὰ φέρωνται, Յորժամ ընտանի հաւբ եւ ասղակտուցք եւ ձկնքաղք կտեն եւ ի բոյնս գալով շարժեն զթեւս իւրեանց՝ յուզմունք ամպոց լինի։

Յորժամ արադիլը ի ծովակոյս իջանեն ձայն[ իւ] անձրեւս նշա(նակէ):

3որժամ ճանճը սրագոյնս խածանեն եւ ընոյն արիւն յորդորելով ծծեն՝

գլուզմունս ամպոց նշանակէ։

3որժամ խոնաւոյ գիշերի ի պատրուկէ ձրագաց կայծ ոստանի՝ անձրեւ նշանակէ. եւ զի առ պատրուկաւն հրեղէն բոլորաձեւ առ անձրեւս ձմերանի նշանակէ։ Եթե ի պատրուկէն լոյսն չելանէ կանգուն, այղ՝ է զի ի մի կողմանէ կամ յերկոսեան կողմանս յայսկոյս յայնկոյս պղպջաց պէս կողմանի՝ անձրեւս նշանակէ։

3որժամ մտմունը ամարանի ստէպ ստէպ Թռչին ճախրևլով՝ անձրեւս

նշանակեն։

3ուժամ շամանդաղ ձգի ի լեռնոտանէ եւ ծայւք լեւանցն եւեւի[ն] յիստակ՝ պաւզոյ նշան է։

3որժամ ի կասկարայս կամ ի պուտունս կայծակունը ժողովին՝ անձրեւս

նշանակեն։

Յորժամ կայծ ունի[ն] յինքհանս պուտունք որպէս կորհակ շուրջ զինքհամ[ր]ք՝ անձրհւս նշանակէ։

Յորժամ անդունդը շրջանք առնուն եւ խորն պայծառ երեւի՝ հարաւ հողմ

լինի։

3որժամ հրկրի կամ կղղոյ ծայրջ դիմաւջ ի ծովս կողմն են եւ քան զինջնան[ս] վերագոյն ամպ ունին՝ խառնակ հողմ նշանակեն։

- 285 μηκέτι τοι τόδε σήμα γαληναίης ἐπικείσθω, αλλ'ἐπὶ χεῖμα δόκευε' καὶ ὁπππότε, ταὶ μέν ἔωσιν αὐτῆ ἐνὶ χώρη νεφέλαι, ταὶ δ'ἄλλαι ὑπ'αὐταῖς, ταὶ μέν ἀμειβόμεναι, ταὶ δ'ἐξόπιθεν φορέωνται. Καὶ χῆνες κλαγγηδὸν ἐπειγόμεναι βρωμοῖο
- 290 χειμώνος μέγα σήμα, και έννεάνειρα κορώνη νύκτερον ἀείδουσα, και όψε βοώντε κολοιοί, και σπίνος ήψα σπίζων, και ὄρνεα πάντα έκ πελάγους φεύγοντα, και ὁρχίλος, ή και ἐριθεύς δύνων ἐς κοίλας ὀγεάς, και φύλα κολοιών
- 295 έχ νομοῦ ἐρχόμενα τραφεροῦ ἐπὶ ὅψιον αὅλιν.
  οὐδ'ἄν ἔτι ξουθαὶ μεγάλου χειμῶνος ἰόντος
  πρόσσω ποιήσαιντο νομόν χηροῖο μέλισσαι,
  άλλ'αὐτοῦ μέλιτός τε χαὶ ἔργων εἰλίσσονται·
  οὐδ'ὑψοῦ γεράνων μαχραὶ στίχες αὐτὰ χέλευθα
- 300 τείνονται, στροφάδες δὲ παλιμπετές ἀπονέονται.

  μηδ'ὅτε νηνεμίη κεν ἀράχνια λεπτὰ φέρηται

  καὶ φλόγες αἰθύσσωσι μαραινομένου λύχνοιο,

  ἤ πῦρ αὅηται σπουδἢ καὶ ὑπεύδια λύχνα,

  πιστεύειν χειμῶνι, τί τοι λέγω ὅσσα πέλονται
- 305 σήματ' ἐπ' ἀνθρώπους; δή γὰρ καὶ ἀεῖκεῖ τέφρη κόκλω σήματ' ἔχει πυριλαμπέος ἐγγύθι μύξης. καὶ λύχνω χιόνος, κέγχροι, ὅτ' ἐοικότα πάντη κύκλω σήματ' ἔχει πυριλαμπέος ἐγγύθι μύξης. ἄνθρακι δὲ ζώοντι χαλάζης, ὁππότε λαμπρός
- 310 αύτός ἐείδηται, μέσσφ δέ οἱ ἡῦτε λεπτή φαίνηται νεφέλη πυρὸς ἔνδοθεν αἰθομένοιο.

Πρίνοι δ'αὖ καρποῖο καταχθέες, οὐδὲ μέλαιναι σχίνοι ἀπείρητοι πάντη δὲ τε πολλὸς άλωεὺς αἰεὶ παπταίνει, μὴ οἱ θέρος ἐκ χερὸς ἔρὸη.

- .315 πρίνοι μέν θαμινής ἀκόλου κατά μέτρον ἔχουσαι Χειμῶνός κε λέγοιεν ἐπιπλέον ἰσχύσοντος. μὴ μὲν ἄδην ἔκπαγλα περιβρίθοιεν ἀπάντη, τηλοτέρω δ'αὐχμοῖο συνασταχύοιεν ἄρουραι. τριπλόα δὲ σχίνος κυέει, τρισσαὶ δὲ οἱ αδξαι
- 320 γίνονται καρποΐο, φέρει δέ τε σήμαθ'έκάστη έξείης ἀρότω, καὶ γὰρ τ'ἀροτήσιον ὥρην τριπλόα μεἰρονται, μέσσην καὶ ἐπ' ἀμφοτέρ' ἄκρα. πρῶτος μὲν πρώτην ἄροσιν, μέσσου δέ τε μέσσην καρπὸς ἀπαγγέλλει, πυμάτην γε μὲν ἔσχατος ἄλλων.
- .325 ὅντινα τὰρ κάλλιστα λοχαίη σχῖνος ἄρηται, κείνψ τ'ἐξ ἄλλων ἄροσις πολυλήῖος εἴη, τῷ δέ τ'ἀφαυροτάτψ ὁλίτη, μέσσψ δέ τε μέσση. αὕτως δ'ἀνθέρικος τριχθά σκίλλης ὑπερανθεῖ, σήματ'ἐπιφράσσασθαι ὁμοιίου ἀμήτοιο.

330 όσσα δ' ένὶ σχίνου άροτὴρ ἐπιφράσσατο καρπῷ, τόσσα δέ και σκίλλης τεκμαίρεται ἄνθεῖ λευκῷ.

Αύτάρ ὅτε σφῆκες μετοπωρινόν ἥλιθα πολλοί πάντη βεβρίθωσι, καὶ ἐσπερίων προπάροιθεν Πληϊάδων εἴποι τις ἐπερχόμενον χειμῶνα,

335 οίος έπὶ σφήκεσσιν έλίσσεται αὐτίκα δίνος.

θήλειαι δὲ σύες, θήλεια δὲ μῆλα καὶ αἴγες

όππότ'ἀνατρωφῶσιν ὁχῆς, τὰ δέ γ'ἄρσενα πάντα.

δεξάμεναι πάλιν αὖτις ἀραβλήδην ὀχέωνται,

αὖτως κε σφήκεσσι μέγαν χειμῶνα λέγοιεν.

340 όψε δε μισγομένων αίγῶν μήλων τε συῶν τε χαίρει ἄνολδος ἀνήρ, ὅ οἱ οὑ μάλα θαλπιόωντι εὕδιον φαίνουσι βιαιόμεναι ἐνιαυτόν.

Χαίρει και γεράνων άγέλαις ώραῖος άροτρεύς ῶριον ἐρχομέναις, ὁ δ' ἀώριος αὐτίκα μᾶλλον:

345 αῦτως γὰρ χειμῶνες ἐπέρχονται γεράνοισι,
πρώῖα μὲν καὶ μᾶλλον όμολαδὸν ἐρχομένησι
πρώῖον αὐτὰρ ὅτ'όψὲ καὶ οὐκ ἀγεληδὰ φανεῖσαι
πλειότερον φορέονται ἐπὶ χρόνον, οὐδ'ἄμα πολλαί,
ἀμβολίη χειμῶνος ὀφέλλεται ὕστερα ἔργα.

350 Εἰ δὲ βόες καὶ μῆλα μετὰ βρίθουσαν ὁπώρην γαῖαν ὁρύσσωσιν, κεφαλὰς δ'ἀνέμοιο βορῆος ἀντία τείνωσιν, μάλα κεν τότε χείμερον αὐταὶ Πληῖάδες χειμῶνα κατερχόμεναι φορέοιεν. μή δὲ λίην ὀρύχοιεν, ἐπεὶ μέγας οὐ κατὰ κόσμον

355 γίνεται ούτε φυτοῖς Χειμών φίλος οὐτ'ἀρότοισιν. ἀλλὰ Χιών εῖη πολλή μεγάλαις ἐν ἀρούραις μήπω κεκριμένη μηδὲ βλωθρῆ ἐπὶ ποίη, ὄφρα τις εὐεστοῖ Χαῖρη ποτιδέγμενος ἀνήρ.

Οί δ'εἶεν καθύπερθεν ἐοικότες ἀστέρες αἰεί 360 μὴ δ' εἶς μηδὲ δύο μηδὲ πλέονες κομόωντες: πολλοὶ γὰρ κομόωσιν ἐπ'αὐχμηρῷ ἐνιαυτῷ.

Ούδὲ μὲν ὁρνίθων ἀγέλαις ἡπειρόθεν ἀνήρ, ἐκ νήσων ὅτε πολλαὶ ἐπιπλήσσωσιν ἀρούραις, ἐρχομένου θέρεος χαίρει' περιδείδιε δ'αίνῶς

365 άμητῷ, μή οἱ κενεός καὶ ἀχύρμιος ἔλθη
αὐχμῷ ἀνιηθείς. Χαίρει δὲ που αἰπόλος ἀνὴρ
αὐταῖς ὁρνίθεσσιν, ἐπὴν κατὰ μέτρον ἴωσιν,
ἐλπόμενος μετέπειτα πολυγλαγέος ἐνιαυτοῦ.
οῦτω γὰρ μογεροὶ καὶ ἀλήμονες ἄλλοθεν ἄλλοι

370 ζώομεν ἄνθρωποι· τὰ δὲ πὰρ ποσὶ πάντες ἐτοῖμοι σήματ'ἐπιγνῶναι καὶ ἐσαυτίκα ποιήσασθαι.

'Αρνάσι μέν χειμώνας έτεκμήραντο νομῆες, ές νομόν όππότε μᾶλλον ἐπειγόμενοι τροχόωσιν, ἄλλη δ'έξ ἀγέλης κριοί, ἄλλη δὲ καὶ ἀμνοὶ 375 εἰνόδιοι παίζωσιν ἐρειδόμενοι κεράεσσιν η όπότ' άλλοθεν άλλοι άναπλήσσωσι πόδεσσιν τέτρασιν οι κοῦφοι, κεραοί γε μεν άμφοτέροισιν η καὶ ὅτ' ἐξ ἀγέλης ἀεκούσια κινήσωσι δείελον εἰσελάοντες ὅμως, τὰ δὲ πάντοθι ποίης

380 δάχνωσιν πυχινήσι χελευόμενα λιθάχεσσιν.

ἐχ δὲ βοῶν ἐπόθοντ'ἀρόται καὶ βουχόλοι ἄνδρες

χινυμένου χειμῶνος, ἐπεὶ βόες ὁππότε χηλὰς

γλώσση ὑπωμαίοιο ποδὸς περιληχμήσωνται

ἤ χοίτω πλευρὰς ἐπὶ δεξιτερὰς τανύσωνται,

385 ἀμβολίην ἀρότοιο γέρων ἐπιέλπετ'ἀροτρεύς.
οἱ δ'ὅτε μυχηθμοῖο περίπλειοι ἀγέρωνται
ἐρχόμεναι σταθμόνδε βόες βουλύσιον ὥρην
σχυθραὶ λειμῶνος πόριες καὶ βουβοσίοιο,
αὐτίκα τεχμαίρονται ἀχείμεροι ἐμπλήσεσθαι.

390 οὐδ'αἶγες πρίνοιο περισπεύδουσαι ἀνάνθαις, εὕδιοι, οὐδὲ σύες φορυτῷ ἐπιμαργαίνουσαι.

Καί λύχος όππότε μαχρά μονόλυχος ώρύηται, ἢ ὅτ'ἀροτρήων ὀλίγον πεφυλαγμένος ἀνδρῶν ἔργα κατέρχηται, σχέπαος χατέοντι ἐοιχώς, 395 ἐγγύθεν ἀνθρώπων, ἵνα οἱ λέχος αὐτόθεν εἴη,

εγγουεν ανυρωπων, τνα οτ λεχος αυτουεν ετη τρίς περιτελλομένης ήοῦς χειμῶνα δοκεύειν. οῦτω καὶ προτέροις ἐπὶ σήμασι τεκμήραιο ἐσσομένων ἀνέμων ἤ χείματος ἤ ὑετοῖο, αὐτὴν ἤ μετὰ τὴν ἤ τριτάτην ἔτ'ἐς ἦῶ.

100 'Αλλά γάρ οὐδὲ μύες τετριγότες εἶ ποτε μάλλον εὕδιοι ἐσχίρτησαν ἐοικότες ὀρχηθμοῖσιν, ἄσχεπτοι ἐγένοντο παλαιοτέροις ἀνθρώποις, οὐδὲ χύνες καὶ γάρ τε χύων ὡρύξατο ποσσὶν ἀμφοτέροις χειμῶνος ἐπερχομένοιο δοχεύων.

405 (καὶ μὴν ἐξ δδατος καὶ καρκίνος ἤχετο χέρσον χειμῶνος μέλλοντος ἐπαῖσεσθαι ὁδοῖο. καὶ μῶες ἡμέριοι ποσσὶ στιβάδα στρωφῶντες κοίτης ἰμεἰρονται, ὅτ'ὅμβρου σήματα φαίνοι. κἀκεῖνοι χειμῶνα μῶες τότε μαντεύονται).

410 Τῶν μηδέν κατόνοσσο: καλόν δ'ἐπὶ σήματι σῆμα σκέπτεσθαι: μᾶλλον δὲ δυοῖν εἰς ταὐτὸν ἰόντων ἐλπωρὴ τελέθει: τριτάτω δέ κε θαρσήσειας. αἰεὶ δ' ἄν παριόντος ἀριθμοίης ἐνιαυτοῦ σήματα συμβάλλων εἴ που καὶ ἐπ'ἀστέρι τοἰη

415 'Ηὼς ἀντέλλοντι φαείνεται ἤ κατιόντι,
όπποίην καὶ σῆμα λέγει, μάλα δ'ἄρκιον εἴη
φράζεσθαι φθίνοντος ἐπερχομένοιό τε μηνὸς
τετράδας ἀμφοτέρας αί γὰρ τ'ἄμυδις συνιόντων
μηνῶν πείρατ'ἔχουσιν. ὅτε σφαλερώτατος αἰθὴρ

420 όχτω νυξί πέλει χήτει χαροποῖο σελήνης. τῶν ἄμυδις πάντων ἐσχεμμένος εἰς ἐνιαυτὸν οὐδέποτε σχεδίως κεν ἐπ'χὶθέρι τεκμήραιο. Յուժամ ճառաւանողմ լինի, ուժգին եւ սաստիկ առկանեն զցատ, ճիւսիսային նողմոյ նշանակ է լինել։

Յուժամ յանդունդս եւելի ուպէս փոշի եւ այդ փոշեցեալ խառաեշութեամբ,

այնպես անաւսբացեալ՝ որպես թե չերեւի իսկ, նշանակե նաբաւ լինել։

Ցուժամ շամանդաղ լինի զամառն՝ զաբեւմտէ նողմ նշանակէ։

Ցուժամ ընդ եւեկոյս կաւմւութիւն լինի չեւկին՝ զպաւզ նշանակէ. եւ յուժամ ընդ առաւաւտս՝ անձւեւս նշանակէ։

Ցուժամ աբեգակն յելսն իւբ մթագոյն երեւեցուցանէ գնառագայթսն իւբ՝

մեծ ամպոց յուզմունս նշանակէ։

Յուժամ ամպ յամպ ընթանա(յ) յաւեգակն եւ ամպն թանձւանա(յ)՝ զմեծ ամպոյ նշանակէ։

Յուժամ ի մաանել աւեզակն ճառագայթս ձգտեցուցանէ վետ վետ՝ զամպոց

յուզմունս նշանակէ։

Ցուժամ յաբեգակն գաւտիք եբելին՝ նշանակէ զամպոց զեթեբին եւ զաւ-

դոց շնչ[մունս]:

Յուժամ ընդ ծագել առեգակն մթագոյն ելանիցէ եւ նման առեան ունիցի զնառագայթսն՝ թե ի նմին յամիցէ եւ աւդն վիզեալ ոչ յիստակիցի՝ եւ ապա եւս քան զեւս բազմանայցեն եւ աւդքն խստաչունչ յաւելցին՝ զսաստիկ անձռեւոց յայտ առնէ։

Յուժամ աբեգակամբ այդ աբեգակունք եբելին՝ գնողմոյ նշանակէ։

Յուժամ առեգակն ջեւմ շողիւք՝ եւ ի վեռայ գլխոյն ուպէս նուռ լուցանէ, եւ մանաւանդ ամպ յամպ մտանէ ջեւմ նառագայթիւք՝ զամպոց նշանակէ։

Յուժամ ընդ մտանե[լ] առեզական ամպքն՝ կաւմբանան, զու ոմանք խանձումն ամպոյ ասեն՝ նշանակէ գպաւգոյ։

Ցուժամ աբեզակն ցատ շատ աբկանէ՝ նշանակէ գեբաշտութեան։

Յուժամ աղեղն յամպս եւելի՝ զսաստիկ ամպոց նշանա(կէ) և փառատէ գխստութիւնն։

Յուժամ լուսինն բակ ունիցի յամպոց, եւ մռայղ զաբեգակն ունիցի՝ յամպոց ջուբք բազումք հեղուն յերկիր, եւ կամ զամբոխումն աւդոց դառնաչունչ նշանակէ։

Յուժամ յեղջեւսն լուսնի կառմութիւն եւ մթութիւն եւեւի՝ ջուռք բազումք

ճեղուն յեւկիւ եւ նաւաւ բռնութեամբ յաւդս բաւբառի։

Յուժամ ամենայն աստեղք խառնակ երելին՝ զանձրելս նշանակեն եւ զեթերին շնչումն եւ կարկուտս ի տեղիս տեղիս։ \* \*

Ինչպես տեսնում ենք հարակից համեմատությունից, հայերեն թարգմանությունը յուրաբանչյուր նշանից անմիջապես հետո ցույց է տալիս, թե ինչպիսի հղանակ պետք է ակնկալել, այն ժամանակ, երբ Արատոսը հղանակի կանիսադուշակման մասին մի բանի նշան է բերում միաժամանակ և ապա ընդ-Տանրացնում։ Այնուհետև հայերենը չունի հունարեն բնագրի առաջին 50 տոդերը։ Դրա պատճառն այն է, ինչպես ցույց է տվել դեռ Գ. Տեր-Մկրտչյանը, որ հայերեն ընագիրը սկզբից թերի է։ Սակայն պակասող այդ մասը, ամենայն Տավանականությամբ, շատ փոքր է հղել, որովհետև հունարենի այդ 50 տողի մի զգալի մասը Ձևսի գովերգումն է, որ հասկանալի պատճառներով ջրիստոնյա հայ Թարգմանիչը կարող էր զանց առնել։ Այնուհետև հայերենը տալիս է Հունարենի 51-րդից մինչև 261-րդ տողերի թարգմանությունը նույն հաջորդականությամբ, երկու բացառություններով միայն։ Այսպես, 345-րդ էջի 2-րդ պարբերությունը [սկզ. «Յորժամ արևելից կոզմանէ...» վերջ. «չէ ակնկալութիւն պարզոլ»] համապատասխանում է հունարհնի 102-105 տողերին, այսինքն Տայերենում իր տեղը 345-րդ էջի չորրորդ պարբերությունից անմիջապես հետո է։ Այնունետև 347-րդ էջի ուներորդ պարբերունյունը [սկզբ. «աստեղջ են...» վերջ. «խառնակ հողմ նշանակէ»], 349-րդ էջի առաջին, երկրորդ, երրորդ և չորրորդ պարբերությունները [սկզբ. «Յորժամ կայծակէ...» մունս ամպոց նշանակէ»] հունարհնում իրար հաջորդում են և համապատասխանում 194-209 տողերին, հետևաբար հայերենի այդ պարբերությունների տեղը 349-րդ էջի 10-րդ պարբերությունից անմիջապես հետո է։ 262-422 տողերի թարգմանությունը հայերենը չունի։ Հակառակ այդ բացթողումներին, Տայերենն ունի բազմաթիվ առանձին նախադասություններ և հատվածներ, որոնը Տունարեն բնագրում չկան։ Դրանք բոլորը մենք շղագրել ենք ոչ մի րոպե չկասկածելով այդ հատվածների Թարզմանական լինելու մեջ։ Արատոսի գործի Տմուտ մասնագետները պետը է ասեն իրենց խոսքը այդ հատվածների մասին։ Բայց և այնպես մենք պարտավոր ենք համարում ընդգծել հետևյալ հանգամանքը. Արատոսի սկզբնաղբյուրը, Եվգոքսոս Կնիդացու դործը մեզ չի հասել։ Մենթ ի վիճակի չենք դատելու Թե Արատոսը ինչքանով է ընդգրկել Կնիդացու գործը, նա բաց βողումներ կատարել է Թե ոչ, նյութը նույն հաջորդականությամբ բերել է թե ոչ։ Հարց է ծագում. մեr թաrգմանությունն ուղղակի Եվդոքսոս Կնիդացու եւկի թաւգմանությունը չէ՞ աւդյոք, այդ ավել հատվածները ուղղակի Եվդոքսոսի երկից չե՞ն գալիս արդյոք, հատվածներ, որ հնաբավու է Աւսաոսը բաց է թողել։ Երև դա իսկապես այդպես է, հասկանալի է, որ Տայերեն Թարդմանության արժերը անգնահատելի է դառնում։ Եվդոքսոս Կնիդացու բազմաթիվ աշխատություններից և ոչ մեկը մեզ չի հասել։ Սա կլինեւ մեզ նասած նւա միակ գուծը, այն էլ նայեւեն թաւգմանությամբ։ Մի Տանգամանը ևս դրղում է մեզ այդպիսի կռահում անել։ Արատոսի բնագրի 189-190-րդ տողերում խոսվում է ռառույ-ի մասին։ Այդ բառը ունի մի քանի նշանակություն. պապ, նախնիք, զանազան մրդերի վրա հղած բարակ խավը, սպիտակ փչածաղկի վրա հղող աղվափհաուրը, աղվամազ և ավելի ուշ բնագրրերի մեջ (III դարից սկսած), նաև մի փոքր Թոչուն, որ սնվում է որդերով։ Արտասար կոնկրետ ցույց է տալիս, թե ինչ նկատի ունի πάππος-ի տակ "ἤδη και πάπποι, λευκής γήρειον ἀκάνθης...", ωιμβίερο φερισωηψή υψβισιώς ωηψικήδη

աուրը։ Հալերեն Թարգմանության մեջ համապատասիսան տեղում մենք կարդում ենք հետևլալը. «Յորժամ պապիւք ի ծովէ ելանեն բազում զմիմեամբք...», հասկանալի է, որ նա տալիս է πάππος բառի ոչ արատոսյան
իմաստը։ Սա ցույց չի՞ տալիս, որ Կնիդացու մոտ πάππος բառը չէր բացատրված և դրան Արատոսն ու հայ Թարգմանիչը մոտեցել են լուրովի։ Այս
մասնագետների կողմից։

«Ցաղագս ամպոց և նշանաց»-ի հունարեն բնագիրը մեզ հնարավորություն է տալիս ճիշտ հասկանալու և մեկնաբանելու մի շարք բառեր, որ գտնվում են այդ գործի հայերեն թարգմանության մեջ, որոնց իմաստը մինչև օրս մութ է մնացել, չնայած տեղ են գտել տարբեր բառարաններում։ Դրանք են.

«Աղաղանչ». բնագրում—«Ցորժամ աղաղանչը ձայն առնեն ընդ առաւաւտս ձմեռն նշանակէ»։ Սրա առքիվ Ս. Ամատունին (Հայոց բառ ու բան,
էջ 17) գրում է. «Աղաղանչ. Թռչուն անստույգ»։ Հր. Ամառյանը՝ (Արմատական բառարան, հատ. Ա, էջ 116) «Մի տեսակ քռչուն է։ Նորագյուտ բառ, որ
մեկ անդամ դանում եմ գործածված Անան. դիտ։ 8»։ Ստ. Մալխասյանցը դրում
է. (Բացատրական բառարան, հատ Ա, էջ 38) «Անորոշ ցեղի քռչուն (?)»։ Հունարեն բնադրում ալսպես է. "դ τρόζει ὀρθρινὸν ἐρημαίη ὀλολογών"։ 'Ολολογών
դոլական է ὀλολόζω բալից, որ նշանակում է աղաղակել, լալ, ողրալ, ալսինջն
հայ քարդմանիչը հայերեն աղաղանչ բառը ստեղծել է ծλολογών բառի իմաստից (աղաղակել) ելնելով։ 'Ολολογών ըստ ոմանց նշանակում է փուջը բու, իսկ
ըստ ուրիշների անտառային կեռնելս քուջունը, կամ էլ դորտ։ Տե՛ս Δ. Δ դ μ դτρά x ο υ, Μέγα Λεξικὸν τῆς 'Ελληνικῆς Γλώσσης, 'Αθῆναι, 1951, τόμ. ΣΤ',
σελ 5102; И. Χ. Д в ο р е ц к и й, Древнегреческо-русский словарь,
Москва, 1958, том II, стр. 1166.

«Ասղակաուց». Բնագրում—«Յորժամ ընտանի հաւք եւ ասղակտուցք եւ ձկնքաղք կտեն եւ ի բոյնս գալով շարժեն ղնեւս իւրեանց յուզմունք ամպոց լինի»։ Ամատունու մոտ (էջ 60) «Թռչուն անստույգ ներևս Ծառկուտուտ»։ Մալ-խասյանցի մոտ. (հատ. Ա, էջ 235) «Անորոշ տեսակի նռչուն սուր կտուցով (տալիս է անվան ստուդաբանունյունը ասեղ+կտուց Հ. Բ.), որի նևերի նափահարունյունը և կտելը (?) համարվում էին նշան ամպերի հուղման (?)»։ Հունարեն ընտարին ունի, ռան որցաս օնուսիօն նաարձրւմ և անակում է կտուրի ասեղին ընտությունը և դունում ունի, ռան որցաս օնուսին և հանակում է կտուրի ասկարող, իսկ ունիչար, որ համապատասխանում է հայերեն ասղակտուցին, հունարեն նշանակում է արջնագուտվ, սև ազուտվ, եղջերակ։

«Կոփիւք» նաև «փիւկոս»։ Բնագրում. «Յորժամ պարզոյ կոփիւթ ի մայրնաց թոչին ընդդէմ իրերաց զարհուրելով՝ նշանակեն զյուզմունս ամպոց եւ հողմոց. եւ փիւկոս այս հաւիկ մի իլիկ, որ ի փոքր շնչմանէ շարժէ»։ Գ. Տեր-Մկրտչյանը այս առթիվ գրում է. «Կոփիւք և փիւկոս» թոչունների անունը, որ պետք է լինեն միևնույն բանը, ինչպես որ պահանջում է ասության ընդհանուր իմաստը. Թերևս պետք է լինի առաջինը՝ կոփիւք, երկրորդը՝ կոփիւքոս (=և փիւկոս)։ Փիւկոս հունարեն, եթե չեմ սխալվում, նշանակում է իշամեղու։ Այս և ուրիշ մթին կետերի բացատրությունը մնում է ավելի հմուտներին» (Անանիա Շիրակացի, էջ 100)։

Ամատունին այս առթիվ գրում է. «Կոփիւթ թոլուն անստույգ»։ Հր. Աճառյանի մոտ (հատ. Գ, էջ 1451). «Կոփիւթոս մի տեսակ փոթը թոլուն, որ թեթև քամուց շարժվում է. անստույգ բառ»։ Ստ. Մալխասյանցը գրում է (Տատ. Բ., էջ 494). «\*Կոփիւքոս Կոփիւ(ք) յոգն. գ. անորոշ տեսակի Թռչուն, որ եղանակի խառնվելը նախաղգալով անտառներից դուրս է Թռչում զարհուրած ու խառնաշփոթ կերպով (?). (անստ. բառ)»։

«Պատիղովն». բնագրում—«Պատիղովն ամպ թանձր՝ ըմբռնեալ ժողովեալ յարեգական ճառագայթից...»։ Ամատունու մոտ (էջ 552) «պատիղովն բառ անստույգ»։ Հր. Աճառյանի մոտ (հատ. Ե, էջ 903) «պատիղովն. «թանձր ամպ»։ Նորագյուտ բառ, որ երկու անգամ ունի Անան. դիտ. 7» (Ամատունի, հայ. բառ ու բան 552. «համարված է բառ անստույգ, մինչդեռ նշանակությունը միասին է դրված»)։ Ստ. Մալխասյանցը գրում է. (հատ. Դ, էջ 63). «պատիղովն, գ. թանձր ամպ»։ Հունարենում (տող 149—150) ալսպես է. "εί που οί νεφέων τὰ παρήλια κικλίσκονται"։ Պարդ է, որ «պատիղովն»-ը հունարեն παρήλια բառի խեղաթվուրված ձևն է, որի տակ հասկացվում է կեղծ արևը, ալսինչն արևի սկավառակի արտացոլումը ամպի դոլորշիների վրա. (Տե՛ս Δ. Δημητρά-κου, Μέγα Λεξικόν, τόμ. Ζ', σελ. 5546, նաև И. Χ. Дворецкий, Древнегреческо-русский словарь, том II, стр. 1262)։ Այն հայևրեն կոչվում է «պարհելիներ»։

«Տրղկունն», ընագրում—«եւ այնպէս մանրիկը են (գիւռնիովնը կոչված գորտերը), մինչ տրղկունը կտեն զնոսա»։ Ամատունու մոտ (էջ 629) «Տղկունը բառ անստույգ (Թերևս՝ Թռչուն)։ Եւ են դորտը, որ կոչին դիւռնիովնը... եւ այնպես մանրիկը են՝ մինչ տրղկունը կտեն (կտուցով հաւաքել) զնոսա. Անան. Շիրակ. ԿԴ. 8»։ Հր. Աճառյանի մոտ. (հատ. Ձ., էջ 930). «Տղուկ «ջրի փորրիկ որդ». նորագյուտ բառ, որ մեկ անդամ գտնում են դործածված Անան. գիտ. 8։ ...Իմաստը որոշվում է՝ ԳԻՌ. Տղակ բր., տղունկ Սեր. «փոքրիկ և դեղնավուն սպիտակ գույնով ջրային մի որդ» (Քաջունի, Գ., էջ 237 ունի աղուկ, «մանր որդն աղբերց որ լողա քովնտի»։ Ստ. Մալիսասյանցի մոտ (հատ. Դ., էջ 422, 423) «Տրղկունը, յոդն. ձև Տղուկ՝ կամ Տղունկ՝ Ե. Տղուկ։ Տղուկ, գ. Աղբյուրների մանր որդ, որ լողում է քովընտի (?)։ (Յոդն. տրղկունը)։ «Են դորտը որ այնպէս մանրիկը են, մինչ տրղկունը կտեն զնոսա»)։ Հունարեն բնագրում (տող 214—215). "Է բձλծո ծշւծու բուզուն, «ծրուկ», եղ. ուղղ. 5800, որ նշանակում է ջրային օձ։

### Р. М. БАРТИКЯН

### ДРЕВНЕАРМЯНСКИЙ ПЕРЕВОД ТРУДА АРАТА ИЗ СОЛ "ΔΙΟΣΗΜΕΙΑ" ИЛИ "ПРОГМΩΣΤΙΚΑ"

### (Резюме)

Из многочисленных трудов видного древнегреческого поэта Арата из Сол в Киликии (конец IV, III в. до н. э.) до нас дошли написанные гексаметром две большие поэмы, носящие заглавие "Фатобμενα" и "Διοσημεῖα" или "Пρογνωστικά". Первая из них состоит из 732 строк и касается небесных светил. Вторая поэма, состоящая из 422 строк, относится к приметам погоды. Как известно из дошедших до нас нескольких биографий Арата античного времени, вышеупомянутые труды были составлены Аратом по поручению царя Македонии Антигона Гоната на основании не дошедшего до нас труда знаменитого астронома Евдокса Книдского, вернее, Аратом был изложен в стихах написанный в прозе труд Евдокса.

Вышеназванные поэмы были широко распространены в античности не только среди греков, но и римлян. До нас дошло три латинских перевода, сделанных Цицероном, Цезарем Германиком и Руфом Фестом Авиеном.

Автору статьи удалось установить, что поэма Арата "Διοσημεῖα" была переведена в раннем средневековье также армянами, ибо изданный в 1896 году в журнале "Арарат" Г. Тер-Мкртчяном текст под именем известного армянского философа, математика и астронома Анания Ширакаци (VII в. н. э.) "Об облаках и знамениях" не что иное, как прозаический перевод "Διοσημεῖα", и издатель армянского перевода был совершенно прав, когда на основании подробного анализа армянского текста пришел к выводу, что названный текст не оригинальный труд армянского автора, а переводной, возможно, сделанный самим Ананием Ширакаци.

Армянский перевод содержит 50—251 стих "Διοσημεῖα", однако в армянском переводе встречается ряд предложений, которых мы не находим в оригинале. Исходя из этого и на основании других соображений автор априори выдвигает гипотезу о том, что, возможно, мы имеем армянский перевод непосредственно утерянного труда Евдокса Книдского.

Армянский перевод "Διοσημεῖα" ценен для науки и тем, что он слелан не позже VII века, разумеется, с греческой рукописи, датируемой временем перевода или, скорее всего, более ранним временем, т. е. он на полтысячелетия древнее, чем дошедшая до нас самая древняя греческая рукопись, содержащая текст "Διοσημεῖα".

Оригинал "Διοσημεῖα" дает возможность точно определить значение ряда слов армянского перевода, которые до последнего времени считались неясными.

#### H. M. BARTIKIAN

## UNE ANCIENNE TRADUCTION ARMENIENNE DE L'OUVRAGE D'ARATUS DE SOLI "ΔΙΟΣΗΜΕΙΑ" Ου "ΠΡΟΓΝΩΣΤΙΚΑ"

Des nombreux ouvrages du célèbre poète grec de l'antiquité, Aratus de Soli en Cilicie (fin IV°—III° s. avant notre ère), nous sont parvenus deux longs poèmes en vers hexamètres, intitulés l'un "Φαινόμενα,, l'autre

"Διοσημεῖα" ou "Προγνωστικά". Le premier de ces poèmes, composé de 732 vers, concerne les astres, le second, de 422 vers, les signes du temps.

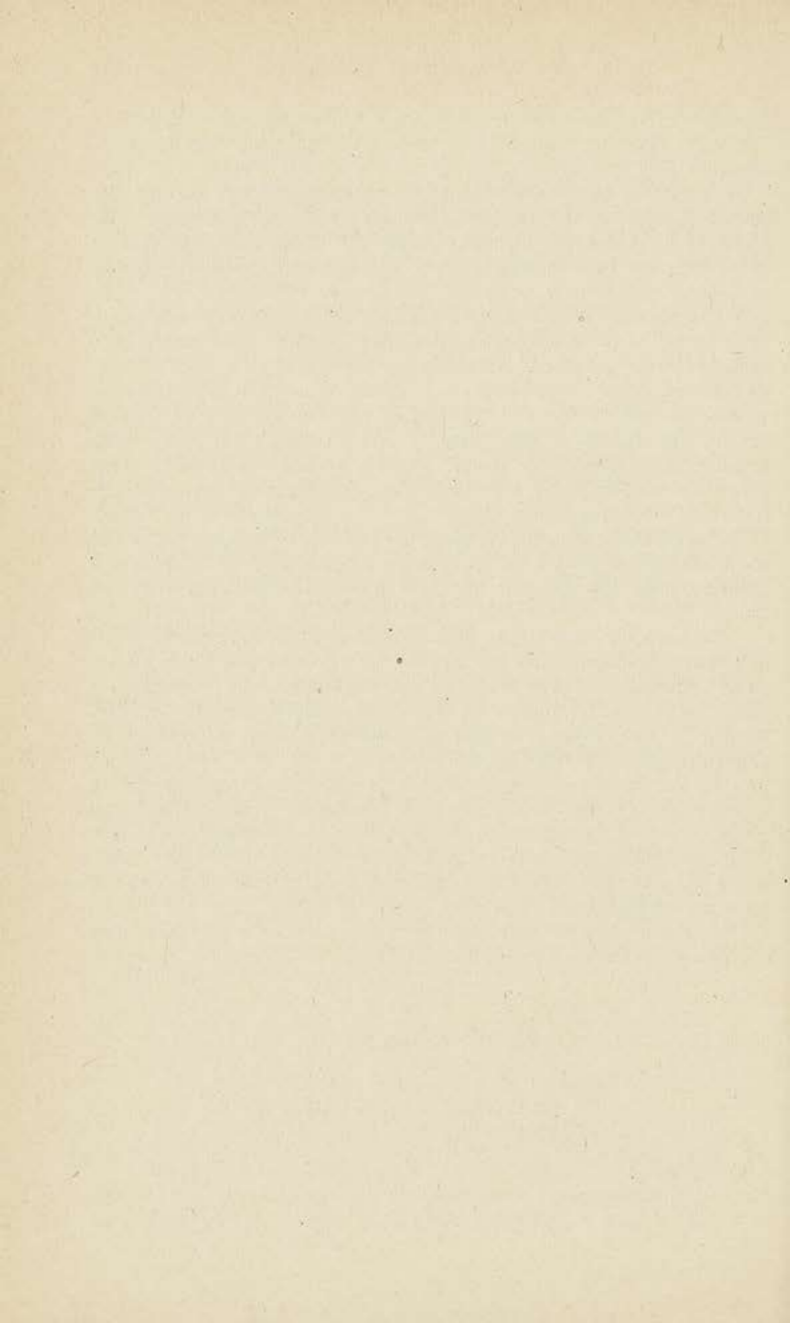
Comme le confirment certaines biographies anciennes d'Aratus, les poèmes précités furent écrits par Aratus sur la demande d'Antigone Gonatas, roi de Macédoine, d'après l'ouvrage du célèbre astronome, Eudoxe de Cnide, non parvenu jusqu'à nous. Aratus a donc versifié l'ouvrage qu'Eudoxe avait écrit en prose.

Ces poèmes s'étaient largement répandus dans l'antiquité non seulement parmi les Grecs mais aussi parmi les Romains. Nous connaissons également trois traductions latines de ces poèmes, dues à Cicéron, Germanicus et Rufus Festus Avienus. L'auteur de l'article montre que le poème d'Aratus "Διοσημεῖα" fut traduit en arménien au début du moyen âge, le texte publié en 1896, dans la revue "Ararat" par G. Ter-Mkrtchian, "Des nuages et des signes" attribué à Anania de Chirac, grand philosophe, mathématicien et astronome du VIIe siècle de notre ère, n'étant autre chose que la traduction en prose de "Διοσημεῖα", et l'éditeur de la traduction arménienne ne pouvait se tromper, affirmant au terme d'une minutieuse analyse du texte, qu'on ne possède point là une œuvre originale, mais bien une traduction faite vraisemblablement par Anania de Chirac.

La traduction arménienne reproduit les vers 50—251 de "Διοσημεῖα" et présente beaucoup d'intérêt en ce qu'elle comporte nombre de phrases qu'on ne saurait retrouver dans l'original, circonstance qui permet à l'auteur, tout en tenant compte d'autres considérations, d'émettre à priori l'hypothèse que nous possédons une traduction faite directement de l'ouvrage perdu d'Eudoxe de Cnide.

La traduction arménienne est aussi précieuse en ce sens qu'elle ne dépasse pas la limite du VIIe siècle et qu'ainsi le manuscrit grec qui l'inspire ne peut que lui être contemporain ou d'une époque plus reculée ce qui revient à dire que cette traduction est d'un demi-millénaire antérieure au plus ancien manuscrit grec contenant le texte de "Διοσημεία" qui nous soit parvenu.

L'original de "Διοσημεῖα" nous permet de préciser le sens jusqu'alors obscur de nombre de mots du texte arménien.



### ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՀ ՄԻՆԻՍՏՐՆԵՐԻ ՍՈՎԵՏԻՆ ԱՌԸՆԹԵՐ ՄԱՇՏՈՑԻ ԱՆՎԱՆ ՀԻՆ ՉԵՌԱԳՐԵՐԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ—«ՄԱՏԵՆԱԳԱՐԱՆ»

#### 

### ՀՐԱՉ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

### ԱՆԱՆԻԱ ՇԻՐԱԿԱՑՈՒՆ ՎԵՐԱԳՐՎՈՂ «ԺԱՄԱՆԱԿԱԳՐՈՒԹՅԱՆ» ԵՎ ՆՐԱ ԲԱՆԱՔԱՂԻ ՀԱՐՑԻ ՇՈՒՐՋԸ

Բազմաթիվ են այն մասնագետները, որոնք զրաղվել են հայկական միջնադարի ամենալուսավոր դեմքերից մեկի՝ Անանիա Շիրակացու գրական ժառանզության ուսումնասիրությամբ։ Սակայն պետք է ընդգծել, որ մեկ ուղղությամբ կատարված աշխատանքը չի կարելի դեռևս բավարար համարել. մինչև վերջնականապես չսահմանազատենք իսկապես Անանիա Շիրակացուն պատկանող երկերը նրան սխալ կերպով վերադրվող երկերից, մինչև վերջնականապես չդանննք, չորոշենք, թե իսկապես ինչպիսի աղբյուրներից է օգտվել Շիրակացին, հին աշխարհի ո՛ր դիտնականների նվաձումներին է նա արձագանքել, ի՛նչ է ավելացրել նա մինչ այդ եղած ուսումնասիրությունների վրա, հայ մտաժողի մասին մեր ունեցած պատկերացումը կլինի որոշ չափով սահմանափակ, հաճախ նաև ոչ ճիշտ։

Այդ ուղղությամբ մեր կատարած աշխատանքի առաջին արդյունքը «Ցաղադս ամպոց և նշանաց» երկի իսկական հեղինակի հայտնաբերումն էր։ Պարզվեց, որ այդ գործը սխալմամբ է վերագրվել Շիրակացուն, որ այն թարդմանությունն է անտիկ աշխարհի նշանավոր բանաստեղծ Արատոս Սոլացու "Διοσημεία" կամ "Προγνωστικά" գործի<sup>1</sup>։

Շարունակելով աշխատել այդ ուղղությամբ, մենք կանգ առանք Շիրակացուն վերագրված «Ժամանակագրության» վրա։ Նախ և առաջ պետք է նշել, որ մեր ժամանակներում գրեթե անտեսվել է այն քրանաջան աշխատանքը, որ տարվել է սրանից վեց տասնամյակ առաջ «Ժամանակագրության» վրա. անուշադրության են մատնվել այն արդյունքները, որոնց հասել են այդ երկով զբաղված մասնագետները և այժմ, առանց որևէ կասկածի, «Ժամանակագրությունն» ամբողջությամբ վերագրվում է Անանիա Շիրակացու գրչին, ստեղծելով այն տպավորությունը, որ դրանով, իրը, մի աստիձանով բարձրացվում է հայկական միջնադարի խոշորագույն մտածողներից մեկը։ «Ժամանակագրությունը»<sup>2</sup> կազմված է տարբեր հեղինակների գործերից, որի մասին մասնագետները մատնացույց են արել դեռ վաղուց։ Այնտեղ օգտագործվել են.

1. Մովսես Խորենացու «Հայոց պատմություն»-ից առանձին գլուխներ։ (երկու էջ<sup>3</sup>)։

3 Էջերը հաշվվում են ըստ Ալ. Արրահամյանի հրատարակության, «Անանիա Շիրակացու մատենադրությունը», Երևան, 1944։

<sup>1</sup> Տե՛ս «Բանրեր Մատենադարանի», № 7, 1964։

<sup>2 «</sup>Ժամանակագրություն» վերնագիրը նոր շրջանի հրատարակիչներին է պատկանում։ Ձե-«ագրերում այդպիսի վերնադիր չի հանդիպում։

2. «Անդրհասի» վերնագրված, բայց իրականում Հիպպոլիտոսին պատկանող «Liber generationis» աշխատության հայերեն թարդմանությունը (տասնմեկ էջ)։

3. Պարսից Աթեմենյան Թագավորների, Եգիպտոսի Պտղոմյանների, հրեա իշխանների, հռոմեական-բյուզանդական կայսրերի մի ցուցակ՝ հիմնված

Եվսերիոս Կեսարացու աշխատությունների վրա (յոթ էջ)։

4. Սասանյան Թագավորների մի ցուցակ, ամենայն հավանականությամբ

Տայ հեղինակի գրչին պատկանող ինքնուրույն դործ։

5. «Եւսերի ժամանակագրի» և «Եպիփանի» վերնագրերը կրող մի հատված, պարսից Արեմենյան Թագավորների մի երկրորդ ցուցակ և առանձին, իրար հետ կապ չունեցող դեպքերի և առասպելների նկարագրություն, վերցված նմանապես Եվսերիոս Կեսարացու գործերից։

6. Հռոմեական-բյուղանդական կայսրերի մի երկրորդ ցուցակ (բսաներկու էջ), վերնագրված՝ «Կայսերք Հոռովմոց Թէ որչափ ամբ կալան կամ ամիսբ և զինչ գործ գործեցան», նույնպես Թարգմանական։ Պետք է նշել, սակայն, որ հայ բանահավաքի ձեռքն այս վերջին բաժնում պարզ նկատելի է. հակաքաղկեդոնական ոգով աոդորված հեղինակը մանրամասն կանգ է առնում ոչ միայն դավանաբանական վեճերի վրա, այլև որոշ չափով նաև ժամանակակից Հայոց պատմության, մի բան, որ բացարձակապես տեղ չի գտել «Ժամանակագրու-Թյունների)<sup>†</sup>։

Այժմ Համառոտակի անդրադառնանք այն աշխատանքին, որ կատարված

է «Ժամանակագրության» ուսումնասիրության դծով։

Գրիգոր Խալաքյանցը 1903 թ. Տրատարակեց նախորդ տարում Համրուրդում կայացած արևելագետների համագումարում կարդացած իր «Հիպպողիտոսի ժամանակագրության հայերեն քարդմանության մասին»<sup>5</sup> խորագրով ղեկուցումը։ Այդ աշխատության մեջ Գր. Խալաթյանցը ջննության ենթարկելով խնդրո առարկա «Ժամանակադրության» «Անդրեասի» վերնադրված բաժինը դտավ, որ այն «բառացի նմանություն ունի Հիպպողիտոսի «Գիրջ ծննդոց»-ի (Liber generationis) հետ»<sup>6</sup>։ Գր. Խալաթյանցը միաժամանակ ցույց տվեց, որ սկսած պարսից Աջեմենյանների ցանկից «Ժամանակադրության» «Liber generationis»-ի հետ ունեցած նմանությունը դգալի կերպով նվաղում է, այսինջն պարդ է դառնում, որ «Ժամանակադրությունը» կաղմողի համար Հիպպողիտոսի դործը դադարում է աղբյուր ծառայելուց և աղբյուր է դառնում մի այլ դործ, որը Եվսերիոս Կեսարացու դրչին է պատկանում։

Գր. Խալաթյանցը փորձում է որոշել, թե ով է այս Անդրեասը, որ հանդես է գալիս որպես այս բաժնի հեղինակ և գտնում է, որ նա Մագնոս եպիսկոպոսի եղբայր Անդրեասն է (IV դար), որ «հայտնապես Դ դարուն կիսուն Հիպպողիտ-

4 իշարկե, խոսքը չի վերաբերում Մովսես Խորենացուն պատկանող հատվածին և Սասանյան Ռադավորների ցուցակին։

<sup>5</sup> G. Khalatiantz. Über die armenische Version der Weltchronik des Hippolitus, Wiener Zeitschrift für die kunde des Morgenlandes, Bd. XVII, 1903, S. 182—186. Или билфий Биграфий пас Пласир инби «Հանոգետ Идпориму», 1904, Фитрфир, 49 46—48, писиврий Вирафийна Пласир. Г. Халатяни, Армянские Аршакиды в "Истории Армении" Моисея Хоренского, часть I, Москва, 1903, стр. 50—54.

<sup>6 9.</sup> low [ m f] ; m h g, h24. m2fa., 12 47:

յա ժամանակագրության բնագրեն՝ քաղվածույք մ՝ ըրած է»<sup>7</sup>։ «Այս քաղվածքը,— շարունակում է նա,— հայերենի է թարգմանել Անանիա Շիրակացին»<sup>8</sup> և որ «այս զմեզ զբաղեցնող գրությունս՝ (այսինքն ամբողջ «Ժամանակագրությունը — Հ. Բ.) Շիրակացվույն է, նույն իսկ գրության լեզուն և ոճը մատնացույց կընեն»<sup>9</sup>։

Հայազհա Ֆինկը նույնպես փորձեց ապացուցել, որ «Ժամանակադրու-Սյան» մեջ հիշատակված Անդրեասը ոչ այլ որ է, քան Անդրեաս Բյուզանդա-

ցին, IV դարի առմարագետը, Մագնոսի եզրայրը 10.

Գր. Խալաքյանցի հետ միաժամանակ «Ժամանակադրության» վրա աշխատում էր նաև Վենետիկի մխիքարյան Բարսեղ Սարդսյանը, որը և հրատարակեց այն «Անանուն ժամանակադրութիւն, խմբագիր յօրինեալ յէ դարու ի հնագոյն ժամանակադրաց» վերնադրով<sup>11</sup>։ Բ. Սարդսյանը իր ուսումնասիրության մեջ մանրամասն կանդ առավ «Ժամանակադրության» հետ կապված մի շարք աղբյուրադիտական հարցերի վրա և հանդեց հետևյալ եղրակացության. «Ժամանակադրությունը» հինդեն վեց աղբյուրներե բաղկացած է, այն է. 1. Մովսես Խորենացի, 2. Հիպպողիտոս՝ Անդրեասի խմբադրությամբ, 3. Եվսերիոս, 4. Ափրիկանոս, 5. վեցերորդ դարի անպաշտոնական դրվածջներ»<sup>12</sup>։

P. Սարդոյանը, ի տարբերություն մյուս ուսումնասիրողների, վերոհիշյալ Անդրեասին համարում է հայ, որը հունարեն բնագրից հայերենի է Թարգմանել Հիպպոլիտոսի այս հատվածը, և հետագա ձեռագրերում սխալմամբ հիշատակվել է որպես հեղինակ։ Նա գրում է. «Գուցե՝ Տարոնի հռչակավոր սուրբ Ղազար վանքի գիտնական վանականն ու Ս. Սահակա աշակերտը, որ իբրև հոդևոր Հայր Ս. Շուշանկան՝ ի միասին կերթար ի Վիրս, կրլլար անոր վշտացը մխիթար, և մեռնելեն վերջ ալ կը գրեր իր և Ս. Նունեի խաչի Պատմությունը, Քրիստոսի 475 թվականեն վերջ»<sup>13</sup>։ Շարունակելով իր միաբը, նա ավելացնում է. «Հիպպողիտոսի Թարգմանողն հղած է՝ հավանորեն՝ կամ Ե դարու մեր Թարգմանիլներեն մին, այն է Անդբեաս Տարոնեցին, զոր ի վեր անդր հիշեցինը. և կամ Անանիա Շիրակացին»<sup>14</sup>։ «Ժամանակագրության» վերջում կցված կայսերաց երկրորդ ցուցակի մասին Բ. Սարգսյանը գրում է. «Մինչև Կոստանդիանոսի շրջանը օգտագործված են օտար (բյուզանդական) աղբյուրներ, իսկ Մեծն Կոստանդիանոսեն մինչև Կոստանդին Բոդոնատոսի որդին Հուստիանոս (այսինըն է Հուստինիանոս Բ)— որով վերջ կդրվի ժամանակադրությանս բյուղանդական կայսերաց վերաբերյալ մասը՝ երթալով ավելի ընդարձակված է կրոնական խնդիրներով։ Շատ ջանացինը բյուզանդական պատմշաց և ժամանակագրաց կարգին մեջ որոնել գտնել հայ խմբագրության նաև այդ մասի աղբյուրները, բայց բաղդատությունները դրական արդյունը մր չավին մեզ և մենք չուղեցինը հեռավոր աղերսներով գոհ ըլլալ։ Այսու հանդերձ՝ համողված

<sup>7 9.</sup> hujufijuhg, byl. wefu., 12 48.

<sup>8</sup> Ulini

<sup>9</sup> Uline

<sup>10</sup> F. N. Finck, Zur Personlichkeit des Chronisten Andreas, Zeitschrift für armenische Philologie, II Bd., 1 Heit, Marburg, 1903, S. 73-74.

<sup>11</sup> dhuhmfil, 1904;

<sup>12</sup> թ. Սարդայան, Անանուն ժամանակագրութիւն, էջ ԺԳ-ԺԴ։

<sup>13</sup> U.Ly, to C.

<sup>14</sup> U.by, to d'to

ենք, որ մինչև Փոքր Թեոդոս ավանդվածներն՝ ուղղակի կամ անուղղակի կերսլով — այսինքն է՝ տոհմային երիցագույն հիշատակարաններու միջոցով —
հունական աղբյուրներե քաղված ըլլան։ Իսկ մնացածը — մասնավորապես
եկեղ, պատմության վերաբերյալ տեղեկությունները — ըստ մեծի մասին անտարակույս Զ և է դարու առաջին կիսում գրված ասորի և հայ այնպիսի հիշատակարաններե հավաքված են, որոնք միաբնյայց կուսակցական ոգվովը տոգորված, կամակորված և պատմական ստուգութենն ղուրկ են» 15:

Բ. Սարգսյանը, շարունակելով իր աշխատանքը «Ժամանակագրության» վրա, հետագայում նրա աղբյուրների ցանկում ավելացրել է նաև Արծրունյաց Գրիգոր եպիսկոպոսի Երուսաղեմից Հայաստան գրած Թուղքը՝ Տեառնընդառաջի մասին 16 «Ժամանակագության» մեջ կա մե Հայակած այր նամակեր

մասին<sup>լն</sup>. «Ժամանակագրության» մեջ կա մի հատված այդ նամակից։

Բ. Սարդսյանը մանրամասն կանդ է առնում նաև այն կարևոր Հարցի վրաթե այդ բազմաթիվ ու բազմատեսակ աղբյուրները ով է ի մի հավաքել ու խմբագրել. նա գտնում է, որ այդ անձնավորությունը պետք է եղած լինի Անանիա Շիրակացին<sup>17</sup>։ Նա իր միտքը հաստատելու համար բերում է մի շարք կրովաններ, որոնց վրա մենք այժմ մեկ առ մեկ կանդ կառնենը.

1. Սահփանոս Ասողիկը Շիրակացուն է վերագրում «Ժամանակագրությունը» նա ասում է. «Իսկ Անաստաս (կաթողիկոսը) խորհետլ Հայաստանհայցըս կարդել տօմար անշարժ, ըստ այլոց ազգաց, և հրամայէ Անանիայի Շիբակացւոյ կարդել ղՔրոնիկոն հրաշազան, յորում զաօմաr մեր կարդեաց անշարժ»<sup>18</sup>։

Պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանն ապացուցել է, որ Ստեփանոս Տարոնացին։ «Քրոնիկոնի» տակ նկատի է ունեցել ոչ Բե «Ժամանակադրությունը», այլ Շի-

րակացու ՇԼԲ աղյուսակը 19։ Այդ մասին խոսը կլինի ստորև։

2. «Ինչպես տեսանք,— դրում է Բ. Սարգսյանը,— անանուն ժամանակագրությունը կավարտի ի թվ. Հայոց ՃԼԴ, այն է՝ յամի Տետոն 685։ Իսկ որովհետև Սամ. Անեցիեն դիտենք, որ այդ թվականեն վերջ իսկ դեռ կապրեր Անանիա՝ Հայոց մեծ դիտնականը. ուրեմն հետևությունն հայտնի է»<sup>20</sup>, այսինքն, որ կարող էր Անանիա Շիրակացին լինել «Ժամանակագրության» խմբագիրը։

Այս փաստարկը ևս Համոզեցուցիչ չէ։ Մենք իրավունք չունենք Շիրակացուն վերագրել VII դարի որևէ երկասիրություն, ելնելով լոկ նրանից, որ Շիրակացու կյանքի տարիներին է շարադրվել այն։ Սամվել Անեցու տեղեկության վրա պետք է հատուկ ուշադրություն դարձնել։ Նա դրում է. «ՁԺԲ. Աշակերտքն Անանիայի՝ Հերմոն և Տրդատ և Աղարիա, Եղեկիէլ և Կիրակոս երթեալ յԵրուսաղէմ հաւանեցան երկաբնակացն, և ի դարձին ոչ ընկալաւ ղնոսա Ճշմարիտ վարդապետն Անանիա»<sup>21</sup>։

Սամվել Անեցին այդ դեպքը թվագրում է 712 թ., պետք է հետևցնել ուստի, որ Անանիան (Շիրակացի՞ն) 712 թ. դեռ ողջ էր և լայն դործունեություն էթ-

<sup>15</sup> թ. Սարգոյան, Անանուն ժամանակագրութիւն, էջ ԺԲ։

<sup>16 «</sup>Սրբոլ Հորն եւագրի Պոնտացւոլ Վարբ և մատենագրութիւնը», Վենետիկ, 1907, էջ &ԺԲ-

<sup>17</sup> Բ. Մարգոյան, Անանուն ժամանակագրութիւն, էջ ԺՁ։

<sup>18</sup> Անդ։ Ընդգծումները Բ. Սարդոլանինն են։

<sup>19 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրուβյունը», էջ 143։

<sup>20</sup> Բ. Սարգսյան, Անանուն ժամանակագրութիւն, էջ ժէ։

<sup>21</sup> Սամուէլի թանանայի Անեցւոյ, Հասաթմունք ի գրոց պատմադրաց, Վաղաըշապատ, 1893, էջ 85։

ծավալում։ Պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանը մանրամասն կանգ է առել Շիրակացու ծննդյան թվականի հարցի վրա և ցույց տվել, որ «Շիրակացին Տյութիկոսի մոտ է գնացել իր երիտասարդ հասակում, հավանական է 20 տարին լրացած, ուրեմն Շիրակացին ծնված պիտի լինի VI դարի վերջերում, և ամենաուշը — VII դարի սկզբներում»<sup>22</sup>։ Պրոֆ. Աբրահամյանն այնուհետև գրում է. «661——667 թթ. (Անաստաս կաթողիկոսի ժամանակ—Հ. Գ.) Շիրակացին գտնվում էր տարիջավոր հասակում»<sup>23</sup>։ Գրեթե նույն եզրակացություններին է հանգել վերջերս ֆրանսիացի բյուղանդագետ Պ. Լըմերլը<sup>24</sup>։

Արդ, եթե որևէ արժեք տանք Սամվել Անեցու ասածին, պետք է ընդունենք, որ տարիքավոր (այսինքն շուրջ 65—70 տարեկան) այդ մարդն ապրել է ևս մի 55 տարի և 120 տարեկան հասակում զբաղվել միաբնակ-երկաբնակ վեհերով։ Գա հավանականությունից շատ հեռու է։ Կամ Սամվել Անեցու նշած տարեթիվն է սխալ, կամ էլ այդ Անանիան՝ Անանիա Շիրակացին չէ, հետևաբար այդ փաստի վրա հենվելով հնարավոր չէ հանդել լուրջ եղրակացությունների<sup>25</sup>։

3. «Ժամանակագրության ներջին փաստերն իսկ,— գրում է այնուհետև Բ. Սարդսյանը, որպիսիք են լեղվական նմանությունը, ղանաղան իրաց վերաբերյալ պատմական ակնարկություններ և ամբողջական կտորներ իսկ, որոնք սերտ առնչություն մը կհաստատեն մեծ Շիրակացվույն հառական, տումարական և պատմական մյուս գրվածքներուն հետ։ Օրինակի աղադավ, դլիսավոր դարադլուխները — Ադամեն մինչև ջրհեղեղ, և անտի մինչև Քրիստոսի ծնունդը — զորս կնչանակե այստեղ, նույնությամբ կդտնենք նաև իր Տոմարին մեջ։ Այսպես նաև 72 ազգերու հիշատակությունն և ի մասնավորի 12 աղդերու անվանակությունըը՝ որոնք դպրություն և դիր կդործածեին ի հնումն, նույն է երկու դրվածոց մեջ ևս։ Յովսեպոսեն առնված մեկ տեղին, ուր կպատմվի հավուրս Պենտակոստեից Երուսաղեմի տահարին մեջ կատարված մեծադղորդ հրաշքն և բարրառը. «Գնամք աստի, դնամք» այլովք հանդերձ, մեջ բերված է՝ բառ առ բառ նույնպես Անանիա Շիրակացվո Ցաղագս Ցայանութեան և Ծննդեան հարաղատ հառին մեջ...»<sup>26</sup>։

Վերոհիշյալ նմանությունները (եթե այդպիսիք կան), բացատրվում են ոչ
թե այն հանգամանքով, որ երկու գործն էլ նույն հեղինակի գրչին են պատկանում, այլ այն պարզ փաստով, որ երկուսն էլ կարող են օգտված լինել միևնույն աղբյուրից։ Բայց իրականում այդպե՞ս է արդյոք։ Կանգ առնենք վերոհիշյալ չորս փաստերի վրա։

ա. Աղամից մինչև ջրհեղեղ և այնտեղից մինչև Քրիստոսի ծնունդը, որի մասին խոսվում է «Ժամանակագրության» մեջ, ըստ Բ. Սարդսյանի նույնությամբ դանում ենք նաև Շիրակացու Տոմարի մեջ։ Դա հիշտ չէ և հակասում է փաստերին։ Այսպես. Շիրակացին իր «Զատկի» հառում, քննադատելով Իրոնի ժամանակագրությունն, ասում է. «Արդ մի՛ պատրեսցուք հարտարութեամբ՝ արունստին Իրոնի, դի եթէ քննեսցուք, ոչինչ ի նուայն գտանի նչմաւիտ. Ռողում ասել դրնդ նղովիւթն լինել. այդ և ըստ արունստին իսկ դործ ձևացումն ըստ

<sup>22 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենադրությունը», էջ 38։

<sup>23</sup> U.Lin, 12 39:

<sup>24</sup> Sh'u P. Lemerle, Note sur les données historiques de l'autobiographie d'Anania de Shirak, Revue des Etudes Arméniennes, Nouvelle serie, t. I, 1964, p. 201—202.

<sup>25</sup> Հմմա. Ա.լ. Արրա Համ լան, Անան/ա Շիրակացու Մատենագրությունը, էջ 39-40։

<sup>26</sup> Բ. Ս ա ր դ ո յ ա և, Անանուն մամանակագրութիւն, էր Ժէ-ԺԸ։

մտահաձութեան իւրոյ և ոչ ըստ ձշմարտութեան. քանգի ի ժամանակագրութեան իւրումն ՐՇ (5500) ասէ ի ծննդեանն Փրկչին»<sup>27</sup>: Այսինքն ըստ Իրոնի Ադամից մինչև Քրիստոսի ծնունդր անցել է 5500 տարի, որ Քրիստոսի առաջին տարին համապատասխանում է 5501 թ., մի բան, որի հետ Անանիա Շիրակացին ամեննին էլ համաձայն չէ, այդ Թիվը համարում է խարհություն, Իրոնի մտահղացումը։ Շիրակացին քննադատում է Իրոնին նույն հառի մի այլ տեղում էլ, ասելով. «Բայց մեզ քաւ և մի՛ լիցի հաւանել ժամանակադրութեանն Իրոնի չփոթելոյ և լաձախելոյ արտաքոյ աստուածային դրոց, և մի՛ ընդունել գթիւտ տոմարի նորա դիարողականս. և լիցուք ընդ նղովիւք սուրբ հարցն»<sup>28</sup>, կամ «Իրոն ոչ ձշմարտութեամը խանսեցաւ. և բանք նորա ոչ են հաւատարիմք»<sup>23</sup> կամ «Արդ ի մէջ երկուց վատթարաց պատեհաղոյն ղնրմոդենի ասացեալան հաժմարին քան դիրոնի. Քէպէտ և ի ձշմարտութենն իրկորհան վրիպեալը»<sup>30</sup>։

Այժմ տեսնենը, Բե ինչ է ասում այդ կապակցությամբ «Ժամանակադրությունը»։ «Ժամանակադրության» մեջ աշխարհի արարչագործության թվականը Տիշատակվում է հրեր անդամ։ Առաջին անդամ այն բաժնում, որն ըստ ուսումնասիրողների Հիպպոլիտոսի գործի Թարդմանությունն է։ Այնտեղ գրված է. «Եւ լԱդամայ մինչև ի գերութիւնն Բարեղացւոց՝ որ եղև յաւուրս Յեջոնիայազգը հիսուն և մի, ամը ՏՊԽԲ (4842), ամիսը ինն։ Եւ ի գերութենեն Բաբեղացւոց մինչև ի ծնունդն Քրիստոսի՝ աղդ չորհրտասան, ամբ ՈԿ (660)»31; Հետևաբար 4842 + 660 = 5502։ Փաստորեն մենը ունենը Իրոնի թվագրումը, որն ըստ Անանիա Շիրակացու սխալ է։ «Ժամանակագրության» մեջ վերևում բերված փաստից երեք էջ հետո գրված է. «Միանզամայն յեկամայ մինչև ի չարչարանան Քրիստոսի՝ ամ բ ՏՇԼԴ (4534)»32։ Այստեղ կա պարդապես գրչի սխալ. պիտի լինի ԲՇԼԴ (5534). գրիչը հազար տարվա սխալ է Թույլ տվել։ Որ դա պարզապես գրչական սխալ է հաստատվում է շարունակությունից. «և ի Տնդետասաներորդ ամէն Տիբերի կայսեր՝ մինչև ի հալածումն եկեղեցեաց, որ եղև յիննուտասներորդ ամի Գիոկղետիանոսի, ամբ ՄՀԶ (276)։ Ժողովին ամենայն աւորջն և լինին ամբ ԲՊԺ (5810)»։ 4534-ին գումարած 276 չպետբ է տա 5810, այլ 4810։ Քանի որ վերջին դումարը 5810 է, ապա 5810-ից Հանած 276 մնում է 5534։ Այսպիսով այս վերջին հաշվի համաձայն Ադամից մինչև Քրիստոսի խաչհլությունը հաշվվում է 5534 տարի։ «Ժամանակագրությունը» Քրիստոսին տալիս է ԼԲ (32) տարի կյանը։ Հետևաբար, եթե 5534-ից հանենը այդ 32 տարին, ստանում ենը 5502, այսինըն նույն այն Բիվը, ինչ նշված է վերևում, առաջին օրինակի մեջ։

Եթե Շիրակացին անկասկած իրեն պատկանող Զատկի ձառում սուր քըննադատության է ենթարկում Իրոնին՝ աշխարհի արարչագործության թվականի հարցում, ապա նա «Ժամանակադրության» մեջ (եթե, իհարկե, այդ երկի հե-

դինակը լիներ), չէր կրկնի հրոնի ասածը։

«Ժամանակագրության» վերջում կա հռոմեական-բյուղանդական կայսերաց մի երկրորդ ընդարձակ ցուցակ։ Վերևում խոսը եղավ այն մասին, որ այա

<sup>27 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 297։

<sup>28</sup> U.Ly, to 296:

<sup>29</sup> U.Ly, to 298:

<sup>30</sup> U.S.g.

<sup>31</sup> U.Lin, to 369:

<sup>32</sup> Uhn, to 372:

րաժնում տեղ են գտել ոմն հայ հեղինակի, ավելի հիշա րանաքաղի, որոշ ինքնուրույն նախադասություններ։ Ահա այստեղ մենք հանդիպում ենք աշխարհի
արարչագործության թվականի մի հիշատակություն ևս, որը միանգամայն
տարրերվում է վերևում երկու անգամ մեջ բերվածից։ Այնտեղ գրված է.
«Լինին յԱդամայ մինչև ի ծնունդն Քրիստոսի ամբ ՐՄԿԴ (5264)»³3։ Այդ առթիվ
նայ ճեղիճակը տալիս է նաև բացատրություն. «Այս ի ստոյգ ժամանակագրական պատմութենէ ընդաւբինակեցաւ, իսկ ըստ այղոց՝ այսպես ունի պատմութիւնք, ըստ Հրէից մինչև ի ծնունդն՝ ամբ լորս հաղար, ըստ Շամրտացւոց՝ լորս
հաղար, ըստ լունաց Եպիփանու Կիպրացւոյ պատմութեանն ճինգ ճազաբ ճինգ
նաբեւբ, ըստ Քրոնիկոնի Բաղմավէպ պատմութեանն՝ հինդ հաղար հարեւթ
իննսուն և ութ»³4։ Անանիա Շիրակացին, որ մեր մատենագրության մեջ իրավամբ կոչված է «բանիրուն և հանձարհը, գիտող յոյժ ամենայն տոմաբական
աբուեստից»³5, կարո՞ղ էր արդյոք գրել. «Այս ի ստոյգ ժամանակագբական
պատմութենէ ընդաւբինակեցաւ»³6։

ր. «Ի մասնավորի,— շարունակում է Բ. Սարգսյանը,— 12 ազգերի անվանակոլությունը, որոնը դպրություն և դիր ունեին հնում, նույնն է Շիրակացու տոմարում և «Ժամանակագրության» մեջ։

Դա էլ չի համապատասխանում իրականությանը։ «Ժամանակագրության» մեջ երևք անգամ խոսվում է դպրություն ունեցող ժողովուրդների մասին, բայց և ոչ մեկը չի տալիս 12 դումարը։ Եթե նույնիսկ այդ երեք հիշատակությունների տվյալները իրար միացնենք, մենք կստանանք ոչ թե 12, այլ շատ ավելի ժողո-վուրդների անուններ։ Բայց չէ որ Շիրակացու մոտ դպրություն ունեցող ժողո-վուրդները 12 չեն, այլ շատ ավելի։ Շիրակացին այդ մասին խոսում է իր «Պատձեն տումարի հայոց» աշխատության սկզբում, որտեղ ասված է, թե դպրություն ունեն հետևյալ ժողովուրդները. երրայեցիները, քաղդեացիները, ասորիները, պարսիկները, մարերը, հնդիկները, փլունիկեցիները, հույները, հայերը, փոյուզիացիները, հռոմայեցիները, եգիպտացիները, աթենացիները, բյութանացիները, կապադովկացիները, վրացիները և աղվանները<sup>37</sup>, ընդա-մենը 17 ժողովուրդ։

«Ժամանակագրության» մեջ կարդում ենք, «եւ այս ազգք են որ գիտեն ի սոցանէ դպրութիւն. իրերացիք, ղատինացիք՝ որով Հոռոմքն վարին, սպանիացիք, յոյնք, մարք, հայք», այսինքն ընդամենը վեց ժողովուրդ։ «Ժամանակագրության» մի այլ տեղում կարդում ենք. «եւ որ գիտեն ի սոցանէ դպրութիւն են

<sup>33 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատննագրությունը», էջ 378։

<sup>34</sup> U.Ly, to 3791

<sup>35 4</sup> ந் ந ய டி ம ம 9 ய ம் 3 ய டி ம் ஓ ந், வெளவ்வரிராம் வேறாற, டி 62:

<sup>36 «</sup>Ժամանակագրության» թվական տվյալները այլ տնդնրում ևս հակասում են ստուգապես Շիրակացուն պատկանող երկերի տվյալներից։ Օրինակ, «Ժամանակագրության» կայսերաց երկլորդ ցուցակում կարդում ենք հետևյալը, «Ի սորա (Վեսպասիանոսի) եւթներողում ամի Տիտոսորդի նորին պաշարհաց դնրուսաղէմ... և բրեաց ի հիմանց դրաղաքն... պատմէ և Յովսնպոս սովաւ և սրով հարկը քսան բեւրս կոտորհալ» («Անանիա Շիրակացու Մատենադրությունը», էջ 380)։
Շիրակացին իր «Զատկի» ճառում այս դեպքի կապակցությամբ դրում է. «Եւ մկրակին (առաբեալքն — Հ. Գ.) մինչև լամն երկրուդ Վեսպիանոսի։ Տորում եղև հուսկ յետին աւնրումն տաճաբին և պաշարումն և դերութիւն նրուսաղէմի» («Անանիա Շիրակացու Մատենադրությունը», էջ
294), այսինքն ննանիա Շիրակացին Երուսաղեմի կործանումը դնում է Վեսպասիանոսի թադավորության երկրորդ տարում, երբ «Ժամանակագրության» մեջ այդ դեպքը թվաղովում է Վեսօրասիանոսի յոքներորդ տարում նման փաստերը կարելի է բաղմապատկել։

<sup>37 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 112։

ալսոցիկ. փյունիկեցիք, եգիպտացիք, պամփիւղացիք, փոիւգացիք», այսինքն Հորս ժողովուրդ։ Եվ վերջապես մի այլ տեղում․ «երրայեցիք որ են - Հրեայք, պարսկք, մարք, քաղդեացիք, Հնղիկք, ասորեստանեայք». վեց ժողովուրդ։

գ. Ըստ Բ. Սարգսյանի 72 ազգերի հիշատակությունը, որ հանդիպում է «Ժամանակագրության» մեջ կա նաև Շիրակացու տոմարում։ Մեզ չհաջողվեց Շիրակացու, տոմարում գտնել այդ հիշատակությունը և եթե նույնիսկ կա Շիրակացու մեզ անծանոթ մնացած որևէ երկասիրության մեջ և համընկնում է «Ժամանակագրության» տվյալների հետ, ապա դա էլ փաստ չէ, որովհետև այդ տվյալին կարելի է հանդիպել բազմաթիվ ժամանակագրությունների մեջ, որոնջ սկսվում են Ադամից։

դ. Երուսաղեմի մեծադղորդ հրաշրի նկարադրությունը,— շարունակում է Բ. Սարդսյանը,— որ հանդիպում է նույնությամբ Շիրակացու Հայտնության և Զատկի ճառում, կա նաև «Ժամանակագրության» մեջ, ինչպես նաև «դնամբ

աստի, գնամ ը» բարբառը։

«Ժամանակադրության" բանաքաղն ու Շիրակացին օդտվել են միևնույն աղբյուրից՝ Եվսեբիոս Կեսարացուց. նմանությունը այդտեղից է դալիս, և ոչ թե նրանից, որ երկու դործերն էլ մի մարդ է շարադրել։ Համոզվելու համար այդ բանում բավական է մեջ բերել այդ հրաշքի նկարադրությունը վերոհիշյալ երկերից։

Եվսերիոս Կեսաբացի (Մասն Բ, Քրոնիկոն կանոն, էջ 266)

«Ցովսեպոս պատմէ, Բէ յաւուրս պենտակոստէից դղրդիւն և սօսափիւն նախ զբահանայիւթն պատէր, և ապա բարբառ յանկարծակի անտուստ ի ներբուստ ի տաձարէն լսելի լինէր զայս ձև օրինակի, Բէ գնա՛մբ Շիբակացի Հայտնության ճառ (Ան. Շիր, Մատ., էջ 286)

«Ցովսէպոսն պատժէ, ենէ լաւութն Պենտեկոստէիցն դզրդիւն և սարսափիւն նախ դջահանալիւթն պատէր, և ապա զրազմունեամբ ժողովելոցն, ապա և բարբառ լանկարծակի անդուստ ի ներջին տաձարէն լսելի լինէր դայս աւրինակ բանից, ենէ՝ Գնամջ աստի, դր«Ժամանակագրություն» (Ան. Շիր. Մատ., էջ 372)

«Ցովսեպոս պատմէ, իէ Ցաւուրն Պենտակոստէից եղև դղրդիւն և սաւստփիւն։ Նախ զրահանալապետիւջն պատէր, և ապա լանկարծակի բարբառ ի տաճարին՝ ի ներբուստ ի ջաւարանէ անտի, որպէս ձև բանի ասելով. Գնամ թ աստի, գրնամ թ»։

Ինչպես տեսնում ենք Բ. Սարգսյանի այս փաստարկն էլ որևէ հիմք չի տալիս Շիրակացուն «Ժամանակագրության» խմբադիր համարելու համար։

4. «Ժամանակագրությունը» ընդօրինակված է մի ձևռագրում (Մաշտոցյան Մատենադարանի № 2679) Շիրակացուն պատկանող այլ աշխատությունների շարբում։ Չնայած Բ. Սարդսյանը դա համարում է «ղորավոր փաստ»,
սակայն ղորություն չկա նաև նրա մեջ՝ ջանի որ միջնադարյան ձևռադրերին չի
կարելի մոտենալ որպես առանձին հեղինակների «երկերի» կամ «ընտիր երկերի» ժողովածուների։ Նույն ձևռագրում կարող են իրար հաջորդել բոլորովին
տարբեր հեղինակների երկասիրություններ<sup>38</sup>։

<sup>38</sup> Նույն այդ № 2679 ձևռագրում կա նաև «Ցաղաղս ամպոց և նշանաց» աշխատությունը, որը նույնպես վերագրված էր Անանիա Շիրակացուն, բայց ինչ դես ցույց ենք ավել արդեն հույն Հեղինակ Արատոս Սոլացուն է պատկանում։ Տե՛ս «Բանրեր Մատենադարանի» № 7, 1964։

5. Մի գրչագրում հանդիպում է հայ պատմագիրների ցուցակ, որի մեջ հիշված է նաև Անանիա Շիրակացու անունը. «Անանիայ Շիրակացին. սկիզբն առեալ չԱդամայ, համառօտ գաւազանաւ իչանէ մինչև ի ժամանակս Անաստասայ կաթողիկոսի»։ Սրա հիման վրա Ք. Սարգսյանը եզրակացնում է, որ ցուցակի հեղինակը ի նկատի է ունեցել խնդրո առարկա «Ժամանակագրությունը»։

Ինչպես ցույց է տալիս ինքը Բ. Սարգսյանը, այս «Ժամանակագրությունը» օգտագործել են հետագայում բազմաթիվ հեղինակներ, այն է Սերեոս, Մովսես Կաղանկատվացի, Ուխտանես, Հովհաննես Դրասխանակերտցի, Ստեփանոս Ասողիկ, Սամվել Անեցի, նաև Անանիա Սանահնեցի, Սարկավագ վարդապետ, Վարդան, Կիրակոս, Մխիթար Ապարանեցի և ուրիչներ։ Բայց վերոհիչյալ հեղինակներից և ոչ մեկը չի ասում, որ «Ժամանակագրությունը» նշանավոր Անանիա Շիրակացու գործն է։ Դա ապացույց է այն բանի, որ այդ հեղինակներից և ոչ մեկի ձեռջում եղած օրինակը չէր կրում Շիրակացու անունը։ Եվ եթե XVIII դարի մի դրչագրում հայ պատմադիրների շարքում հանդիպում է Անանիա Շիրակացու անունը, որն «սկիդրն առհալ լԱդամայ, համառօտ գաւազանաւ իջանէ մինչև ի ժամանակս Անաստասալ կաթողիկոսի», ապա այդ վկայությունը չի կարող իր ստուգության մասին կասկածներ չառաջացնել։

Ահա համառոտ գծերով «Ժամանակագրությունը» Շիրակացուն վերագրեյու Բ. Սարդսյանի առաջ բաշած կռվանները։ Բայց իրականության դեմ չմեդանչելու համար պետք է ասենք, որ այնուամենայնիվ Բ. Սարգսյանը իր այդ հղրակացությունները որոշ չափով Բեական է համարել։ Նա ի միջի այլոց գըրել է. «Ժամանակագրության» խմբագիրը «ոչ միայն կրթոտ և անվայելուչ լեզու մը կը գործածև այն ժողովի (նկատի ունի Քաղկեդոնի ժողովը – Հ. Բ.) և դավանությանը նպաստող թագավորներուն և սրբակրոն հայրապետներու դեմ, այլ՝ որ զարմանալին է՝ մեծ Շիրակացվույն անհարմար և իրարու հակասող ագիլոաբանությամբ երբեմն պատմական ստույգ եղելություններն իսկ, ինչպես և անոնց գրավոր վարդապետության ուղիղ իմաստներն ևս կը խեղաթյուրե. և երբեմն երբեմն ալ... շինծու և ստահոդ առասպելները՝ որպես հշմարիտ պատմություն՝ միամաորեն մեջ կը բերե կազուցանե։ Արդ՝ դիտելով որ այս պարագաներս ճշգրիտ հակապատկերը կկազմեն Շիրակացվույն, դժվար է ուրեմն, որ միևնույն գրչի և մարի ծնունդ ըլլան»<sup>39</sup>։ Բ. Սարգսյանը «Ժամանակագրության» Շիրակացուն պատկանելու դեմ խոսող մի քանի այլ տվյալներ փորձում է բացատրել, բայց վերոնիչյալ փաստի համար նա բացատրություն չի գրտնում և բավարարվում է, ասելով. «Ես իսկ կը խոստովանիմ, որ խիստ ծանրակշիռ է և դժվարալուծանելի»40:

Բ. Սարդսյանից չուրջ քառասուն տարի անց «Ժամանակագրությամբ» զբաղվեց պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանը։ Նա ընդունեց «Ժամանակագրության» Շիրակացու կողմից խմբագրվելու մասին Բ. Սարգսյանի բոլոր կռվանները և առաջ անցնելով պնդեց, որ Շիրակացին ոչ Թե խմբագրել է «ԺամանակագրուԲյունը» այլ հանդիսանում է նրա հեղինակը<sup>41</sup>։

<sup>39</sup> Բ. Սարգսյան, Անանուն ժամանակագրութիւն, էջ ի։

<sup>40 11.</sup> Egi

<sup>41</sup> Ինարկե ճիշտ լէ պրոֆ, Արթանամյանը, երբ ասում է, ին Բ. Սարգսյանը «Ժամանակագրության» հեղինակ է համարել Շիրակացուն (էջ 142—143)։ Բ. Սարգսյանը Շիրակացուն պարդապես այդ դործի «վերջին խմբագիրն» է համարել։

Պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանը Բ. Սարգսյանի կռվանների վրա ավելացնում է հետևյալները. «Առաջին փաստը,— գրում է նա,— դա Շիրակացու դեպի իր օգտագործած սկզբնաղբյուրները ջննադատական վերաբերմունք ցուցաբերելն է։ Շիրակացին «Ժամանակագրության» մեջ Ադամի մասին խոսելիս գրում է. «Եւ ընդէ՞ր արդեւք զսա միայն որդոյդ անուամբ յորջորջեաց, իսկ վասն այղոցն ամենեցուն պարզարար ասաց՝ Բէ ծնան... Ինձ թռւի, հանդուցանելն՝ դադարեցուցանել զամբարշաութիւնս և զչարիս՝ սատակմամբ մարդկան երկրագործաց դարուն երկրորդի»<sup>42</sup>։

Պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանը հղրակացնում է. «Քննադատական այնպիսի դարձվածջներ, ինչպիսին են՝ «ես կարծեմ», «ինձ Բուի», «հաւանեալ եմ, և այլն, հատուկ են ինչպես Խորենացուն, այնպես և Շիրակացուն»։ Այսինջն «Ժամանակագրության» մեջ հանդիպող վերոհիշյալ «ինձ Բուի»-ն ըստ պրոֆ. Աբրահամյանի Շիրակացունն է և վկայում է նրա ջննադատական վերաբեր-մունջի մասին դեպի աղբյուրները։ Բայց այդ «ինձ Թուի»-ն ամենևին էլ Շիրակացունը չէ։ Դա Մովսես Խորենացունն է. «Ժամանակագրության» այդ մասր հենց ձեռագրում, ինչպես վերևում ասվեց, վերնագրված է «Մովսիսի Խորենացույ» և եթե պրոֆ. Աբրահամյանը այդ բաժինը համեմատեր Մովսես Խորենացու «Պատմության» համապատասխան հատվածի հետ կհամողվեր, որ այդ «ինձ Թուի»-ն պատկանում է Պատմահորը և միաժամանակ հնարավորություն կունենար սրբագրել բազմաթիվ էական սխալներ, որոնջ մուտջ են գոր-ծել «Ժամանակագրության» մեջ գրիչների մեղջով։ Այսպես.

### Մովսես Խոբենացի (Ա. 4)

«Եւ ընդէ՛ր արդէօր զսա միայն որդւոյ ահուամբ յորջորջևաց, իսկ վասն այլոցն ամեհեցուն պարզաբար ասաց, իէ ծնան... ինձ թուի՝ Հանգուցանելն դադարեցուցանել է. իսկ որս, սատակմամբ մարդկան զագրագործաց որս, սատակմամբ «Ժամանակագրություն» (Ան. Շիր. Մատենագր., էջ 358)

«Եւ ընդէ՛ր արդեւթ զսա միայն որդւոյդ անուամբ յորջորջեաց, իսկ վասն այդոցն ամենեցուն պարզաբար ասաց Բե ծնան... ինձ թուի, Հանգուցանելն՝ դադաբեցուցանել, իսկ որս՝ սատակմամբ մարդկան երկրագործաց դարուն երկրորդի»։

Վերոհիշյալ զուգահեռը մի ուրիշ հարցի կապակցությամբ մատնացույց է արել շուրջ վեց տասնամյակ առաջ Բ. Սարգսյանը<sup>43</sup>։

«Երկրորդ փաստը,— գրում է այնուհետև պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանը,— այդ ժամանակագրության և Տինզնրագիտության տերստերում հուլիս և օգոստոս ամիսների անունների առաջացման պատձառը նման լնզվով և ձևով նկարագրել գրելու փաստն է։ Ըստ այդ նկարագրության, հուլիս ամսի անունն առաջացել է Հուլիոս կայսեր անունից, իսկ օգոստոսը՝ Օգոստոս կայսեր անունից»<sup>44</sup>։ Եվ պրոֆ. Աշ. Աբրահամյանը զուգահեռ ձևով բերում է «Ժամանակագրության» և «Տինզերագիտության» այդ հատվածները ու նզրակացնում. «Նշված փաստերի նմանությունն այնքան ակնբախ է, որ կոմենտարիաները, կարծում ենք, ավելորդ են։ Այդ նմանությունները,— վերջացնում է պրոֆ. Աբրահամյանը,— գա-

<sup>42 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 144։ 43 Բ. Սար գայան, Խորենացւոյ պատմագրութեան ուսումնասիրութեան ընթացքը և անոր Հնութեան նոր ապացոյցներ, «Բազմավէպ», 1903, էջ 514։

<sup>44 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 144։

լիս են նորից ապացուցելու, որ «Ժամանակագրության» Հեղինակը Անանիա Շիրակացին է»<sup>45</sup>։

Բայց վերոհիշյալ նմանությունը բացատրվում է ոչ թե նրանով, որ այդ երկու բնագրերն էլ պատկանում են Շիրակացու գրչին, այլ այն պարզ հանգա-մանքով, որ և՛ Շիրակացին իր «Տիեղերագիտության» մեջ, և՛ «Ժամանակա-գրության» կազմողը օգտվել են Եվսեբիոս Կեսարացուց։ Վերջինիս մոտ ի միջի այլոց մենք կարդում ենք. «Աւգոստոս Սերաստոս անուանեցաւ. և զսեքստոս ամիս՝ աւզոստոս անուանեաց»<sup>46</sup>։

Ինչ վերաբերում է վերևում մատնացույց արված Բ. Սարդսյանի կասկածներին՝ «Ժամանակադրությունը» Շիրակացուն պատկանելու հարցի շուրջը, ապա պրոֆ. Աբրահամյանը փորձում է դրանք փարատել պնդելով, որ իբր Անանիա Շիրակացին մոլեռանդ հակաքաղկեդոնական է եղել և իբրև ապացույց բերում է Սամվել Անեցու 712 թ. տակ հիշվող փաստը, որի մասին մանրամասն խոսք եղավ վերևում, փաստ, որի ստուգության վրա կասկածել է հենց ինքը պրոֆ. Աչ. Աբրահամյանը<sup>47</sup>։

«Ժամանակագրության» վրա մի այլ Տարցի կապակցությամբ կանգ է առել նաև Հ. Անասյանը։ Նա նույնպես գտնում է, որ «Ժամանակագրությունը» պատկանում է Անանիա Շիրակացու գրչին։ Իր «Բուղանդարանի ռուսերեն թարգմանությունը» ապակետիպ գրախոսականում Հ. Անասյանը դիմում է Անանիա Շիրակացու Զատկի հառին, որտեղ ի միջի այլոց ասված է հետևյալը. «Եւ արար Յեսու ի ԻԲ աւր ամսոյն առաջնոյ զատիկ. բայց անուանէ ի չորեքտասան ըստ աւուրցն լուսնի. և առնէ նորոգումն կարգացն եղծելոց յանապատին, և առնէ իբրև ի նորոյ սկիզբն կարգաց և աւրինաց որպէս և Մովսէս յելանելն յԵգիպտոսէ. ջանղի և զանցանելն ղՅորդանան գետով ելս կոչէ յԵգիպտոսէ։ Որպէս և ի ժամանակական կանոնի նախապատում հանդիսին մերոյ հառեցաջ» էջ։

«Ժամանակական կանոնի» տակ ըստ Հ. Անասյանի Շիրակացին նկատի է ունեցել խնդրո առարկա «Ժամանակագրությունը»<sup>49</sup>։ «Իրոք,— ասում է նա, այս ժամանակագրության մեջ խոսվում է Հորդանանի անցման մասին»<sup>50</sup>։

Զատկի ձառում Հեսուն, հրեաների Եգիպտոսից դուրս դալը և Հորդանան դետն անցնելը հիշվում են դատկի օրը ձշտելու կապակցությամբ, այդ մասին է, որ Շիրակացու իսկ վկայությամբ խոսք է ասված նաև իր «Ժամանակական կանոնի նախապատում հանդիսի» մեջ։ Բայց «Ժամանակագրության» մեջ նման բանի մենք չենք հանդիպում։ Տվյալ բաժնում պարղապես հերթականու- թյամբ արված է հրեա ջահանայապետների պատմությունը, այդ թվում նաև Հեսուի Հորդանան գետն անցնելու պատմությունը։ Բերենք երկու տվյալները կողջ կողջի.

<sup>45 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 145։

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Եւսերի Պամփիլևայ Կևսարացւոյ Ժամահակականը երկմառնեայ, Մասն Բ, Քրոնիկոն կանոն, Վենետիկ, 1818, էջ 256։

<sup>47 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 40։

<sup>48</sup> Հ. Անասյան, Բուզանդարանի ռուսերեն քարգմանությունը, Երևան, 1954, էջ 8։

<sup>49 11.</sup> Eng, 69 9:

<sup>50 11.69:</sup> 

### Անանիա Շիբակացի (Ձատկի հաս)

«Եւ արար Ցեսու ի Ին աւր ամսոյն առաջնոյ զատիկ, բայց անուանէ ի չորհրաասան, ըստ աւուրցն լուսնի, և առնէ հորոզումն կարգացն հղծելոց յանապատին, և առնէ իրբև ի նորոյ սկիդրն կարդաց և աւրինաց ուպէս Մովսէս յելանելն յնգիպտոսէ, քանգի և գանցանելն գՅուդանան գետով ելս կոչէ յնգիպտոսէ, որպէս և ի ժամանակական կանոնի նախապատում հանդիսին մերոյ ճառեցար»։

### «Ժամանակագրություն»

«Ցնսու որդի Նաւնայ իրրև անց ընդ Յորդանան դետ, նկաց լերկրին բանանացւոց աժս բսան և եւքն. և ի պատերաղժունսն աժս վեց. լետ ժառանգեցուցանելոյ դերկիրն վիճակաւբ նկաց աժս բսան և մի։ Արդ առնին, լորժէ հետէ եկն Արրահաժ լերկիրն բանանու ժինչև ի ժեռանել Ցեսուայ որդւոյ Նաւնալ ազդր եւքն ամբ ՇԱ. և լԱդաժայ աղդբ բսան և եւքն, ամբ ՎՊՉԳ»։

Ինչպես պարզ երևում է այս համեմատությունից, Անանիա Շիրակացին իր Զատկի ճառում ամենևին էլ չի ակնարկում «Ժամանակագրության» մեջ հիշված վերոհիչյալ փաստը։

Այնուհետև Հ. Անասյանը Զատկի ճառի «ի ժամանակական կանոնի ճախապատում ճանդիսին մեrոլ» նախադասության՝ մեր կողմից ընդգծված բառերը հասկանալով «նախապես դրված ուսումնասիրություն», գտնում է, որ «Ժամանակագրությունը» գրված է եղել Զատկի ճառից առաջ, հետևարար Զատ-

կի Հառը նա Թվագրում է 686 Թվականից հետո ընկած ժամանակով։

Մեր կարծիքով Շիրակացու Զատկի ճառում հիշված «ժամանակական կանոնը» ամենայն հավանականությամբ նույնանում է Ասողիկի հիշած «Քրոնիկոնի» հետ. «Իսկ Անաստասայ խորհետլ Հայաստանեայցս կարգել տօմար անշարժ ըստ այլոց ազգաց. և հրամայէ Անանիայի Շիրակացւոյ կարգել գՁունիկոն հրաշազան, յորում զաօմառ մեռ կառգեաց անշառժ»<sup>51</sup>։ Եվսերիոս Կեսարացու աշխատությունը վերնագրված է «Եւսերի Պամփիդեայ Կեսարացւոյ Ձորնիկոն կանոն ու և ժամանակական կանոն». այստեղից միանգամայն պարդ
երևում է, որ Զատկի հառի «ժամանակական կանոն» և Ասողիկի մոտ հիշատակված «Քրոնիկոնը» միևնույն բաներն են։ Արդ, ըստ Ասողիկի այդ «Քրոնիկոնը» այսինքն «ժամանակական կանոնը» բովանդակում էր հայոց անշարժ
տոմարը։ Խնդրո առարկա «Ժամանակակարության» մեջ մենք տոմարի մասին
ընդհանրապես և հայոց տոմարի մասին մասնավորոպես և ոչ մի հիշատակության չենք հանդիպում, պարդ է, որ Քրոնիկոնը (ժամանակական կանոնը) ոչ
ժի կապ չունի «Ժամանակադրության» հետ։

Եվսեբիոս Կեսարացու «ժամանակական կանոնը» իրենից ներկայացնում է ժամանակագրական աղյուսակներ, որոնց զուգահեռ տրվում է առանձին դեպբերի նկարագրությունը։ Մեր կարծիջով հիշտ է պրոֆ. Աշ. Արրահամյանը, որ
Շիրակացու «Քրոնիկոնը» (այսինջն ժամանակական կանոնը) նույնացնում է
Անանիայի ՇԼԲ աղյուսակի հետ։ Այդ մասին վերևում մի այլ հարցի կապակցությամբ ասվել է։ Եվսերիոս Կեսարացու «Քրոնիկոն կանոն որ և ժամանակական կանոնը» ունի առաջաբան, որը վերնագրված է Ուջուսութ առաջաբան, նախաշավիղ, նախասացություն, որտեղ ցույց է տրվում, թե ինչ ձևով
պետք է գտնել առանձին դեպքերի թվագրությունը և բերվում են առանձին օրինակներ։ Ահա, վերոհիշյալ «նախապատում հանդիսի»-ի տակ մենք հասկանում ենք ոչ թե «նախապես շարադրված գործ», ինչպես բացատրում է Հ. Անասյանը, այլ «ժամանակական կանոնի» (Քրոնիկոնի) «նախաբան, ներածություն,

<sup>51</sup> Kunghy, to 991

նախասացություն»— (Προσίριον), ինչպիսին ունի Եվսերիոս Կեսարացու «ժամանակական կանոնը» և ինչպիսին, անկասկած, ունեցել է Անանիա Շիրակացու ՇԼԲ ազյուսակը։

\* \*

Ինչպես տեսանք, բոլոր ուսումնասիրողների մոտ այն համողմունքը կա, որ «Ժամանակագրությունը» Անանիա Շիրակացու հեղինակությունն է և կամ էլ՝ ծայրահեղ դեպքում՝ խմրագրվել է Անանիա Շիրակացու կողմից։ Վերոբերյալ մեր կովանները մեզ հանգեցրին հակառակ եղրակացության, որն առավել ևս ամրապնդվում է, երբ վերլուծության ենք հնթարկում հենց «Ժամանակադրությունը», մի երկ, ուր իրար են կցված տարբեր աղբյուրների ու հեղինակաների գործեր, առանց նույնիսկ նկատելու, որ տարբեր տեղերից բանաքաղված այդ տվյալները հաձախ իրար հակասում են։ Բերենք փաստեր.

«Ժամանակագրության» մեջ երեք անգամ հիշատակվում է Ալեքսանդր Մամյա կայսրը։ Առաջին անգամ Հիպպոլիտոսին վերագրվող բնագրում, երկրորդ անգամ հռոմեական կայսրերի առաջին ցուցակում, և երրորդ անգամ՝ կայսրերի երկրորդ ցուցակում։ Արդ, առաջին դեպքում ասված է. «Եւ ի չարչարանացն Քրիստոսի մինչև յամն եւկռտասանեւուդ՝ քսաներորդ առաջնորդի թագաւորին հոռոմոց Աղեքսանդրի առնին ամբ երկերիւր հինդ եւ ամիսք վեց», այսինքն ցույց է տրվում, որ նա թագավորել է առնվազն տասներկու տարի։

Կայսրերի առաջին ցուցակում դրված է. «Աղերսանդր Մամէ՝ եrիս» այ-

սինքն, որ այս կայսրը թագավորել է ընդամենը երեք տարի։

Եվ վերջապես ըստ կայսրերի երկրորդ ցուցակի՝ «Աղեքսանդրոս Մամեայ որդի ամս չուեքտասան»։ Մեր համոզմամբ Անանիա Շիրակացու նման մի գիտնական նման բան գրել կամ խմբագրել չէր կարող։ Կարո՞ղ էր, արդյոք, Շիրակացին մի տեղ գրել. «Վասն չարչարանացն տետոն մերոյ, որ եղև յիննուտասնեւուդ ամի Տիբերի կայսեր», իսկ մի քիչ հետո՝ «յութուտասն ամի տերուժեան 
սորա (Տիբերի) չարչարեցաւ Քրիստոս»։ Կամ Թե մի տեղ գրել՝ «Ֆետ Հերովդի՝ 
քագաւորէ Հրէից Արքեղաւոս որդի նորա ամս ինն։ Ֆետ որոյ Հերովդէս՝ եղբայր 
Արքեղաւոսի՝ Բագաւորեաց ամս քսան և ուԹ»<sup>52</sup>, իսկ ընդամենը մեկ էջ հետու 
«Ֆետ Արքեղաւոսի Բագաւորէ Ագրիպպաս աւագ՝ ամս վեց։ Ֆետ սորա Ագրիպպաս մանուկ՝ ամս քսան և հինգ»<sup>58</sup>։

«Ժամանակագրության» բանաջաղը բյուղանդական Կոստանդ կայսեր դեմ ատելությամբ է լցված, հայհոյում է նրան, որովհետև նա «հնազանդետլ Արիոսի մոլորութեան» «հրաման ետ դարձուցանել ղԱրիոս յարտասահմանութենէ և ընդունել յեկեղեցի»։ Իսկ ի՞նչ է ասում իսկապես Շիրակացին Կոստանդ կայսեր մասին. «Ասեն հաւանեալ (Կոստանդի) հերձուածոյն Արիոսի, բայց ոչ ճա-

կառակ նշմաբտութեանն ինչ մաքառէr»54։

«Ժամանակագրության» մեջ հանդիպող հռոմեական-բյուզանդական կայսրրերի երկու տարբեր ցուցակները իրենց տվյալներով հաճախ հակասում են միմյանց։ Այդ հակասությունների մասին որոշ պատկերացում կազմելու համար

<sup>52 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենագրությունը», էջ 371։

<sup>53</sup> U.Ly, to 3721

<sup>54 11.</sup> uq, to 285:

րավական է այր ածել այդ երկու ցուցակներում կայսրերի՝ ԹագավորուԹյա<mark>ն</mark> տարեԹվերի վրա, կամ էլ կայսրերի Թվի վրա։

Անանիա Շիրակացու նման մի գիտնական դժվար Բե այսպիսի ապաշնորհ բանաթաղության հեղինակ լիներ։ Ապաշնորհ լինելն երևում է ոչ միայն այն բանում, որ բանաթաղը չի նկատել իր կցկցած «Ժամանակագրության» մեջ առկա աղաղակող հակասությունները, այլև այն բանում, որ նա կատարել է Բարգմանական այնպիսի սխալներ, որոնք Շիրակացու պես մի ականավոր հունադետ չէր կարող Բույլ տալ։

«Ժամանակագրությունը» Անանիա Շիրակացու գրչին չպատկանելու մասին ունենք մի շարք, մեր կարծիքով բավականին ծանրակշիռ փաստեր և նկատառումներ ևս։ Շիրակացին, որպես իր ժամանակի ամենաառաջավոր գիտնականներից մեկը, բնության երևույթներին մոտենում է միանգամայն գիտական
տեսանկյունից։ Նա ամենասուր քննադատության է ենթարկում տարբեր հեդինակների աստղաբաշխական հակագիտական և սնոտիապաշտական հայացքները, ծաղրի ենթարկում նրանց։ Նա իր «Ցաղագս շարժման Թէ ուստի լինի»
աշխատության մեջ փորձում է երկրաշարժին տալ իր ժամանակի համար գիտական բացատրությունն»: Բայց «Ժամանակագրության» բանաքաղը միանգամայն հեռու է դիտությունից. նա հավատացած է, որ այն բանի համար, որ
հռոմայեցիք շընդունեցին Զենոն կայսեր «Հենոտիկոնը» և հավատարիմ մնացին Քաղկեդոնի ժողովի որոշումներին՝ «եղև սաստիկ շարժումն ի Հռովմ,
մինչև նեխեցաւ երկիրն ի բաղմութենէ, դիակացն»<sup>56</sup>։ Բնական երևույթների
նման «բացատրություններ» «Ժամանակագրության» մեջ եղակի չեն։

Արդ, ո՞վ է «Ժամանակադրության» բանաջաղը և ո՞ւմ գրլին են պատկա-

Նում այս երկի վերջին բաժնի ինքնուրույն էջերը։

Մաշտոցյան Մատենադարանի № 5254 ձեռագրում (էջ 190ա—202ր) մենք Հանդիպում ենք նույն այս «Ժամանակագրությանը» որոշ չափով համառոտված (Հատկապես Հիպպոլիտոսին վերաբերող բաժինը, ինչպես նաև վերջին մասը, որտեղ մեծ մասամբ դավանաբանական վեհերն են շարադրված)։ «Ժամանակագրության» այս անտիպ բնագիրը, անկասկած, Հրատարակված «Ժա-

մանակադրության» բնագրից շատ ավելի ընտիր է։

№ 5254 ձեռագիրը ընդօրինակել է Գեորդ գրիշը 1280 թ.: Պրոֆ. Աշ. Արրահամյանի կարծիթով «Ժամանակագրության» այս ընադիրն արտադրված է
Մաշտոցյան Մատենադարանի № 2679 ձեռագրից (այս վերջինից են կատարված Բարսեղ Սարդսյանի և Աշոտ Աբրահամյանի հրատարակությունները)։
Բայց դա իրականությանը չի համապատասխանում։ № 5254 ձեռագրի բնադիրը շատ ավելի ընտիր է և սկզբնական։ Այս բնագիրը, համարելով № 2679
ձեռագրում եղած «Ժամանակագրության» սոսկ համառոտումը, պրոֆ. Աշ. Արրահամյանն ընդգծում է, որ նրանց միջև եղած տարրերությունը «բնագրից
(ուզում է ասել № 2679 ձեռագրից — 2. Բ.) կատաշված շեղումներ են միայն և
ոչինչ չեն ավելացնում տեքստի վրա»<sup>57</sup>։ Բայց եթե այդ այդպես է, ապա ինչպե՞ս
կարող է № 5254 ձեռագիրն ունենալ տեղ-տեղ «բնտիր ընթերցվածքներ»<sup>58</sup> ինչպես հայտարարում է պրոֆ. Արրահամյանը։ Ձէ՝ որ դա անհնարին բան է, այդ

<sup>.55 «</sup>Անանիա Շիրակացու Մատենադրությունը», էջ 321։

<sup>56</sup> Uling, to 394:

<sup>57</sup> U.Lin, to 357;

<sup>58</sup> U.Ln, Lg 142:

Հանդամանքը մի անդամ ևս ընդդծում է, որ № 5254 ձեռագիրը միանդամայն անկախ է № 2679 ձեռագրից։

ԱՀա № 5254 ձևռագրում ընդօրինակված «Ժամանակագրության» սկզբում կարդում ենք. «Խօսք Փիլոնի»։ Հակառակ այն բանի, որ այստեղ բնադիրը հաժառաված է, կան հատվածներ, որոնք ընդարձակ բնագրում չեն հանդիպում, օրինակ՝ հայ Արշակունիների ցուցակը, որ գալիս է Սասանյան Թագավորների ցուցակից անմիջապես հետո. այն վերնագրված է «Թագաւորք Արշակունիք, որ թագաւորեցին Հայաստան աշխարհիս» (էջ 199ր)։ Փիլոնի այս «Ժամանակագրությունը» այլ տեղերում ևս ավելի հշգրիտ է, քան հրատարակվածը։ Կայսերաց առաջին ցուցակն, օրինակ, ավարտվում է ոչ թե Հերակլով, այլ նրա որդի Կոստանդինով, որն ըստ Փիլոնի Թագավորել է 28 տարի։ Փիլոնի մոտ ավելի լրիվ է տրված նաև Սասանյան թագավորների ցուցակը. այն վերջանում է ոչ թե Խոսրով Փարվեզով (628 թ.), ինչպես № 2679 ձեռագրում առկա «Ժամանակագրության» մեջ է, այլ հասցնում է ցուցակը մինչև Սասանյան հարստության վերացումը։

Փիլոնի մոտ չկան № 2679 ձեռագրի «Ժամանակագրության» մեջ եղած և կույրադիթի տպավորություն թողնող «Մովսիսի Խորենացւոլ»<sup>59</sup> «Եւսեբի ժա-

### «ժամանակագրություն»

eftenna dapp' apah Uphanbay' ada bրեսուն և եւնև... ի սորա աւուրս էր Սուրբ Սահակ՝ Հայոց հայրապետ, յորոյ աւուրս դրպրունքիւն հայերէն լեզուի քսան և ինն գրով ի Twoftest depopulations, Runpers hamping me. gap ber phyby Laudzwujais Amquiap Lufupմայ հախարարի՝ ձևոտմբ Հաբէլի հրիցու Իսկ դեւքն գրոցն պակասուքիւն Մնսրովը հրանելի, ի Հացեկաց Տարաւնոլ, լազատ տանէ, ամսաւրևայ պահաւր և աղաւքիեր՝ հանդերձ աշակերտաւթե հայցեալ լԱստուծոյ, և ցուցաւ նմա ի տեսլեան։ Այս լինէր յԱսորւոց աշխարերև՝ յորժամ վասև նորին անդ ճանապար-Տորդեցին։ Իսկ զցուցեալ նշանախեցսն՝ հանդերձ միայարաշրն էր գրեալ... Ստեփանոսի («Znnihadinuh») 4pzh Umdnumginj»:

### Undubu barbaugh

«Վախնահետլ Արկադեայ՝ փոխանակ նորա թագաւորէ հորին որդի, որ կոլեցաւն Թէոդոս փոթը... Ընդ այն ժամանակս եկեալ Մեսրոպայ, և ընթնալ գնշանագիր մերոյ լեզուիս, և հրամանաւ Վռամշապհոյ և մեծին Սահակայ ժողովեալ մանկունս բնաբնալս...»։ «Առաբնաց (Բադաւորն Վռամշապում)... հաւատարիմ իւր, խաղունի ազգաւ, Վահրին անուն, յոյժ փափաղող նորին դործոլ, առ Հարէլն այն...» «Առ սա (առ Հռոփանոս) երβեալ Մեսրոպալ, և լայոմ ևս անչան մնացնալ՝ յազօքիս ապաւինի։ Եւ տեսանէ... Բաք ձեռին աջոլ՝ դրելով ի վերայ վիմի... Եւ յարուցեալ յաղօքիցն՝ հոտեղծ ղելանագիրս մեր, հանդերձ Հռոփանոսիւ կերպաձեւեալ զդիրն առ ձեռն պատpauen Vhopnojuje:

Այս կապակցությամբ պրոֆ. Աշ. Աբրանամյանը գրում է. «Շիրակացու (այսինքն «Ժամահակագրության» — Հ. Բ.) Խորձնացուց օգտվելու փաստը, մեր կարժիքով, միանդամայն անկասքած է» («Ան. Շիր. Մատենագրությունը», էջ 146)։ Բայց դա պարզապես թյուրիմացություն է. գրանք իրար միանդամայն նակասող շարադրանքներ են։ Խորձնացին հայոց ամբողջ այրուրենի նորինումը վերագրում է Մաշտոցին, այն ժամանակ, երբ «Ժամանակագրության» բանաքաղը այդ պատիվը վերագրում է Դանիել ասորուն, իսկ Մաշտոցին վերագրում է ընդամենը յոք տառի գյուտը, տառեր, որ պակասում էին Դանիելի ստեղծած այրուրենից։ Ստեփանոս Տարոնացու մոտ պահպանված «Ժամանակագրության» վերուիշյալ հատվածի վրա կանդ էր առել դեռես Մ. Չամչտնը և ցույց տվել, որ դա է «Բարդմանեալ լասորւոց», «ասանդութիւն ասորւոց» (Հայոց Պատմութիւն, հատ. Ա, էջ 756, 757)։

<sup>59</sup> Պրոֆ. Աշ. Արրահամյանը գտնում է, որ «Ժամանակագրությունը» հորհնացուց վերցրել է մի հատված ևս և բերում է հետևյալ զուգահեռը. խոսքը հայ գրերի գյուտի մասին է.

մանակագրի», և «Եպիփանու» վերնագրված հատվածները և դա ավելի կուռ է դարձնում Փիլոնի բնագիրը<sup>60</sup>։

Փիլոնի համառոտողը ուրիշ աշխատանք էլ է կատարել։ Նա կայսերաց երկու ցուցակների տվյալները տեղ-տեղ ձուլել է իրար. օրինակ՝ Թեոդոս Մեծի մասին երկու շարադրանըները։

Արդ, ո՞վ է այս Փիլոնը, որ հանդես է դալիս որպես «Ժամանակադրու-Սյան» հեղինակ։

Հայ պատմագիրներից Ստեփանոս Տարոնացի Ասողիկը հիշատակում է Փիլոն Տիրակացուն։ Նա գրում է. «Իսկ Անաստաս (կաթողիկոսը — Հ. Բ.) խորհետլ Հայաստանեայցս կարգել տոմար անշարժ ըստ այլոց ազգաց և հրամայէ Անանիայի Շիրակացւոյ կարգել զՔրոնիկոնն հրաշազան, յորում դառմարս մեր կարգեաց անշարժ։ Եւ Անաստասայ խորհետլ ժողովով և եպիսկոպոսօք հաստատել ղջրոնիկոնն և վախձանի՝ կացեալ յաթոռն ամս Զ։ Ի սուա աւոււս էւ և Փիլոն Տիւակացին, ու զՍոկւատայ պատմութիւնն թաւգմանեաց ի նայ լեզու»61։

Այս Փիլոն Տիրակացին, մեր կարծիջով, հենց «Ժամանակագրության» բանաքաղն է. նա Սոկրատ Սքոլաստիկոսի «Եկեղեցական պատմությունը» Թարգմանելուց հետո կազմել է նաև «Ժամանակագրությունը», օգտագործելով նաև հենց իր թարգմանած Սոկրատը։ «Կայսերք հոռոմոց» բաժնում մի ամբողջական հատված բառացի վերցված է Սոկրատի Եկեղեցական պատմության համառոտ բնագրից, այսպես.

> Φnfr Unhrum (tg 686-687)

«Ցետ այսորիկ վախմանի հրանելին Պրոկը, և ունի զաβոռ հայրապետունեան Փղաբիանոս, և սկսաւ ուսուցանել ի գէմս Նեստորի հայհոյունեանն, իսկ Եւտիքոս ոմն վանական ի Կու կղղւոչ, առադրեր ընդդեմ Փղաբիանոսի մի բնունիւն ասելով գլուխս ուն. քանգի ոչ խոստովանի գրանն Աստուած առնուլ մարմին ի սրբոյ կուսէն և լինել մարդ, այլ ասէ. ոչինչ էառ ի կուսէն Մարիամայ, բայց միայն հմանունիւն մարդոյ և կերպարանօր գտեալ իրրև զմարդ, և ոչ Տշմարտունեամբ Աստուած մարգացնալ։ Եւ ժողովնալ Փղաբիանոսի զՀոմախու եպիսկոպոսս իւթ լուծանէ ի ջահանայունենէ դնւտիրէս։ Եւ դիտացնալ դհակառակունիւն նորա հրաննիլոյն Թնոդոսի թագաւորին, Հրամայէ երկրորդ ժողով լինել լեփեսոս ի քսան և ինն ամի թագաւորութեան իւրոլ, և բննէ լաղագս Փղաբիանոսի Եւտիջոսի, և տեսանել գտոմարն «Ժամանակագրություն» («Ան. Շիր. Մատ.», էջ 390—391)

«Ցետ որոյ Փղաբիանոս կալաւ դաβոռ Հայրապետուβեանն, և սկսաւ ուսուցանել գնեսmaph sugsagachtebbs buy bempptu adb, duնական ի Կու կղղւոց, առադրէր ընդդիմակա Փղաթիանոսի գլուխս ուβ, մի բնուβիւն ասելով։ Քանզի ոչ խոստովանի զԲանն Աստուաժ առնուլ մարմին ի սրբոլ կուսէն և լինել մարդ, այդ ասէ՝ Ոլինչ էառ ի կուսէն Մարիամայ, բայց միոլ խոստովանի ղԲանն Աստուած առնուլ մարմին ի սուրբ կուսէն եւ այն նմանու**βիւն մարդոլ. եւ կերպարանաւջ գտեալ իրրե** զմարդ եւ ոչ Տշմարտունեամբ։ Եւ ժողովեալ Փղաբիանոսի զեպիսկոպոսս զհամախոհս՝ եւ լուծանէ դնշարբէս։ Եւ գրտացհալ գնակառակունիւնս նոցա հրանելին Թեողոս, հրամայէ՝ կրկին անգամ ժողով լինել լեփեսոս, ի քսան եւ քինդ ամի թագաւորութեանն իւրոլ, եւ բննել յաղագո Փղաբիանոսի եւ նւարջոսի, եւ տե-

<sup>60</sup> Փիլոնի բնագրի համառոտողը տեղ-տեղ ավելացրել է առանձին նախադասություններ, որոնք զուրկ չեն հետաքրբրությունից։ Օրինակ, երբ խոսք է լինում դպրություն ունեցող ժողովուրդների մասին, ավելացնում է. «իսկ վիրք և աղուանք ոչ կատարեալ գիր ունին այլ խլել ի հայոցն որպէս ասորին և իսմայելացին լերբանցոց առին» (էջ 192ա)։ Կան և այլ՝ ծավալով փորբ հավելումներ։

<sup>61</sup> Umbhubnu Unnghy, tg 99:

Լևոնի գլորհրաասանհրորդ գլուխոն գրհա, առ Փղարիանոս վասն Եւտիրոսի մոլորունհանն, եւ լորժամ ենաս նորա պատուական հրամանքն, արտաքոեցին զեւտիքէս և զՓղարիանոս, և փոխանակ նորա զԱնատողէս ձեռնադրեցին, լուծին և դԹեոգորիտոն Բերիւդոս բաղաքի եպիսկոպոսն, գնդեմնոս Անտիոքայ եպիսկոպոսն, և փոխանակ նորա ձեռնադրի եպիսկոպոս Մարսիմոս ի ժողովոյն։ Եւ եղև խաղաղունիւն լաւուրս Բեոդոսի Բադաւորին բարեպաչակ»։ սանել գտոմարն Վեւովնի, գլորեքտասան գրլուխսն գրևալս առ Փղաբիանոս՝ վասն Եւտիբոսի մոլորունեանն...

Յայնժաժ երանելին Գիոսկուրոս՝ լուծանքը ի պատուոյ դշաւաննալս ննստորի, գՓղաբիանոս եւ դպաղատանն նպիսկոպոս. ...լուծանքը եւ դԹնողոբիտոս՝ Կիւբոս բաղաքի նպիսկոպոս,... եւ դԳոժնոս Անտիոբայ հաիսկոպոս եւ փոխանակ նորա ձնոնադրքը նպիսկոպոս՝ ի ժողովին՝ դՄաքսիմոս։ Եւ նղեւ խաղաղու-Քիւն՝ յաւուրս Թնողոսի Քագաւորի՝ նկեղնցնաց՝ ամս յիսուն ևւ նրկու62։

Մ. Տեր-Մովսիսյանը Երուսաղենի մատենադարանում գտնվող ձեռագրի հիշատակարանի հիման վրա եկել է այն եղրակացության, որ Փիլոն Տիրակացին Սոկրատի «Եկեղեցական պատմութիւնը» βարդմանել է 696 թ.։ Գուցե դա հիշտ է Մեծ Սոկրատի կապակցությամբ, որի բնագրի հենց սկղբում էլ հանդիպում է այդ հիշատակարանը։ Բայց Փոթր Սոկրատը, ըստ երևույթին։ Բարդմանվել է ավելի վաղ. այն ավարտվում է թարդմանչի հիշատակարանով, ուր դրված է. «Արդ, դհրաման թո, թահանայղ Աստուծոյ, կատարեցի»<sup>63</sup>։ Պարղ է, որ խոսքը հայոց կաթողիկոսի մասին է։ Բայց ո՞վ է այդ կաթողիկոսը։ Ստեփանոս Տարոնացին ասում է, որ Փիլոն Տիրակացին Սոկրատի Եկեղեցական պատմությունը թարդմանեց Անաստաս կաթողիկոսի օրոք (661—667 թթ.)։ Փոբր Սոկրատի վերջում կա թարդմանչի հիշատակարանը, որտեղ ի միջի այլոց դրբված է. «Բայց մեր աստանօր ուրեք ղպատմութիւնս դադարեցուցեալ, ով տէր Նեrսեն Կամսաբական, ապոհիւպատ պատվութիւնս դադարեցուցեալ, ով տէր որոց ցանկացար պատմութեանս թարդմանել, ընդ նոյն հանտապարհ թադաւուրաց գնասցես»<sup>64</sup>։

Ըստ Ասողիկի Ներսեն Կամստրականը իշխել է մինչև 691 թվականը. Ճն (140+551=691) թվականի տակ արդեն որպես Հայոց իշխան նիշատակվում է Սմբատ Բագրատունին<sup>65</sup>, որը հաջորդել է Ներսեն Կամսարականին։ Հետևա-բար Փոքր Սոկրատը 696 թ. թարգմանվել չէր կարող. այն թարգմանվել է ավելի վաղ, համենայն դեպս մինչև 686 թվականը, քանի որ այդ թվականով է աշվարտվում Փոքր Սոկրատից մի մեծ հատված ներընկալած «Ժամանակադրու-թյունը»։

Պետք է խոստովանել, որ բացառված չէ, գուցե ավելի նավանական է մի բոլորովին այլ բացատրություն։ Փոբր Սոկրատի բնագրում վերոհիչյալ հատ-

<sup>62</sup> Բնադրերի հույնունկունը առաջին անգաժ ժատնացույց է արել Ն. Ադոնցը (տե՛ս նրա Հոդվածը՝ «Փորր Սոկրատի հեղինակը» Սիոն, 10 (1936) էջ 303)։ Ադոնցը Փորր Սոկրատի հեդինակ է համարում Հակոր Ուոհայեցուն՝ XII դարի մի անձնավորունյուն։ № 5254 ձեռագրում պահպանված «Ժաժանակադրունյան» վերնագիրը (հաւսբ Փիլոնի) և «Ժաժանակագրունյան» ժեջ պահպանված իները առարկա հատվածը, որ կա նաև Փորր Սոկրատի ժեջ, չեն հաստատում Ադոնոր ենքաղրունյունը, այլ ըստ երևույնին՝ Մ. Տեր-Մովսիսյանի, որի կարծիրով Փորր Սոկրատի համառոտողն էլ Փիլոն Տիրակացին էր։

<sup>63 «</sup>Սոկրատալ Սբոլաստիկոսի նկեղեցական պատմունիւն», էջ 687:

<sup>64</sup> U.Ling, tg 689-690:

<sup>65</sup> Ասողիկ, էջ 101։ Ա. Տեր-Ղևոնգյանը Ներսեն Կամսարականի իշխանությունը դնում է 689—693 թվականների միջև։ Տե՛ս նրա «Հայոց իշխանը» արաբական տիրապետության ժամանակաշրջանում, «Պատմա-բանասիրական Հանդես», № 2, 1964, էջ 122, 130։

վածը կրձատված է. «Ժամանակագրության» մեջ այն հանդես է դալիս շատ ավելի ընդարձակ։ Փոքր Սոկրատի այդ հատվածը հրատարակիչն առել է քառակուսի փակագծերի մեջ՝ ցույց տալով, որ Սոկրատի հունարեն բնագրից այն բացակայում է, ուստի ավելացված է թարգմանիչ Փիլոն Տիրակացու կողմից։ Հնարավոր է, որ Փիլոն Տիրակացին «Ժամանակագրությունը» կազմած լինի նախքան Փոքր Սոկրատը թարգմանելը և թարգմանությունն ավարտելիս համառոտ կերպով մեջ բերած լինի «Ժամանակագրության» խնդրո առարկա հատվածը։ Եթե դա այդպես է, ապա Փոքր Սոկրատի թարգմանության ժամանակն ընկնում է 686—691 թվականների միջն։

Փիլոն Տիրակացին չէր փայլում իր գիտելիջներով։ Նրա գործերից մինչև օրս մեզ հայտնի էր միայն Սոկրատի «Եկեղեցական պատմության» հայերեն *Սարդմանությունը։ Այս երկի մանրակրկիտ ուսումնասիրությունը Մ. Տեր-Մով*սիսյանին բերե**ի** է այն ձիշտ եղրակացության, որ Փիլոն Տիրակացին «սահմանափակ մեկն էրց<sup>66</sup>։ Տեր-Մովսիսյանը կանգ է առել այդ հարցի վրա և ցույց ավել, որ Սոկրատի եկեղեցական պատմության «Թարգմանությունը ունի մեծ թերություններ. թարգմանը հայերեն լեզվից ունի բառերի հարուսա պաշար, ջիչ բացառությամբ ուղիդ կերպով է հասկանում հունարեն բառերը, բայց շատ թույլ է բերականության մեջ և անտեղյակ երկու լեղուների ոճական նրբություններին։ Նրա Թարգմանությունը կարդալիս, այն տպավորությունն է ստացվում, որ կարծես շարունակ օգտվել է այնպիսի մի բառզրբով, որի մեջ յուրաբանչյուր հունարեն բառի հանդեպ նշանակված էր հայերեն բառի մեկ կամ երկու նշանակությունը առանց ուների. բնական է, որ այդ տեսակ թարգմանությունը բառացի, սարկական է դուրս եկել։ Նա առանց հասկանալու է Թարգմանել հունարեն հայտնի և շատ գործածական ոճեր։ Օրինակ «ըստ աշխարհին ասաս $gne_{\mathcal{P}}$ » хата х $\hat{\omega}$ рах  $\hat{\epsilon}$ робизу $^{67}$   $\mathbf{q}$  $\mathbf{u}$  $\mathbf{d}$   $\mathbf{e}$  $\mathbf{q}$  $\mathbf{n}$  $\mathbf{n}$  $\mathbf{h}$  $\mathbf{g}$  $\mathbf{h}$  $\mathbf{u}$  $\mathbf{m}$  $\mathbf{u}$  $\mathbf{h}$  $\mathbf$ դարձված քներ, որ ուղղակի չի հասկացել. արևծ՝ բիռատան հատուկ անվան տեղ է գնում «Ռուփի Նիկոմիդացւոլ» Φ. Ս. «Ռոփին Նիկոմիդացի (էջ 15), ձորւծկ νηπίω=4 παθηφείδιων ( $t_2$  58), οδτος κομιδή νέος  $ων^{70}=Uω$  4 παθείωηωg $h^{71}$ ղոլով (էջ 355)։ Թարգմանիչը հրբեմն հատուկ անունները հասարակ կարծելով թարգմանել է՝ օրինակ, 'Ηλιούπολις Upbq բաղաք, նույն Φ. U. (էջ 52) Τερέβινθος սխալմամը `Ερέβινθος է կարդում և Թարդմանում Սիսեռն (էջ 70)...: Մի Bեթև ակնարկ ձգելով հատուկ անվանց ցանկի վրա, կարելի է տեսնել, Թե ինչթան անհասկացած և բժահանոլական ձևեր են ստացել հունարեն անունները հայերենի մեջ...»72:

Մենւը Տեր-Մովսիսյանի մատնացույց արած Փիլոն Տիրակացու սխալների մի փոքր մասը միայն մեջ բերեցինք, բայց այդքանն էլ բավական է Տիրակացու գիտելիջների սահմանափակության մասին գաղափար կազմելու համար։ Երբ անդրադառնում ենք «Ժամանակագրությանը», ապա համողվում ենք,

<sup>66 «</sup>Սոկրատալ Սբոլաստիկոսի Եկեղեցական պատմունիւն», էջ 29։

<sup>67</sup> Ճիշտ Բարդմանությունն է՝ «իր տեղում կասենը»։

<sup>68</sup> Նշանակում է «Հնուացնել, դեն շպրտել»։

<sup>69</sup> Նշանակում է՝ «շատ փոթը, մանուկ»։

<sup>70</sup> bymbulgard to abm ymm dmbarly ifhbliads,

<sup>71</sup> Մ. Տեր-Մովսիսյանը սխալ է բառանջատումը կատարել. հա գրում է «Սակս միճաղացի» (էջ ՂԵ)։ Պիտի լինի՝ «Սա Կոմինադացի»։ 72 «Սոկրատալ Սբոլաստիկոսի Եկեղեցական պատմութիւն», էջ ՂԴ—Ղէ։

որ վերոհիշյալ կարգի թարգմանական սխալներ կան նաև այնտեղ։ Մենք հաժենատեցինը միայն Հիպպոզիտոսի բաժինը՝ մեզ հասած հունարեն առանձին հատվածների հետ։ Այնտեղ եղած թարդմանական սխալները չէր կարող կատարել Շիրակացին, որ, ինչպես մեկ անգամ առիթ ունեցանք ասելու, տասնամարկներ էր ապրել հույների մեջ և փայլուն կերպով գիտեր հունարեն լեղուն, հունարեն լեզվի նրբությունները։ Մեր ասածը համողեցուցիչ դարձնելու համար ավելորդ չէ այստեղ կանգ առնել «Ժամանակագրության» թարդմանական մի ջանի սխալների վրա, որոնք իրենց բնույթով, ինչպես ասացինք, հար և նման են Փիլոն Տիրակացու Սոկրատ Սջոլաստիկոսի «Եկեղեցական պատմության» թարգմանության մեջ թույլ տված սխալներին։

Հունարեն ընագրում կարդում ենք. ἐως Μαστουσίας τῆς χαθ'ῆλιον այսինքն «մինչև Առևելքում գտնվող Մաստուսիան». «Ժամանակագրության» ժեջ այն Թարդմանված է. «Մինչև ի Մատուսիա, որ է Իղիովն». հունարեն ῆλιος բառը, որ տվյալ դեպքում նշանակում է «Արևելը» ընդունված է որպես հա-

աուկ անուն։

Հունարեն ընագիրն ունի. ձπό Μηδίας ἐως τοῦ ἐσπερίου, այն է «Մարաստանից մինչև Արևմուտը». Տայերեն Թարգմանությունն ունի. «Ի Մարաց մինչև ի Սպետիոն», այսինքն նախապես հիչատակված Թարգմանական սխալի հար և նմանը։ 'Εσπέριον բառը հայ Թարգմանիչը ընդունել է որպես հատուկ անուն։

Հունարին ընագիրն ունի. «Είσί δέ αὐτοῖς καὶ νῆσοι ἐπίκοινοι αὐται. Κόρσορα...», այսին ըն՝ «նրանց հասարակաց կղզինն ըր հետևյալներն են. Կորայուրա...» և այլն։ Հայերեն βարդմանուβյունն ունի. «Եւ այս են կղզիք նոցա. 
Եպիկիւնիա, Իդակորսուդա...», այսին ըն հունարեն ἐπίκοινοι հասարակ գոյականը հաջորդ «մται դերանվան առաջին α-ի հետ միասին ἐπίκοινοια ձևով 
փերցվել է որպես հատուկ անուն և դարձել կղզու անուն. «մται դերանվան 
մնացած — υται տառերը կցվել են Κόρσορα կղզու անվան և դրանով ստացվել է «Իդակորսուդա»՝ դոյուβյուն չունեցող կղզու անուն։ Հիպպոլիտոսի լատիներեն Թարդմանության տեւջստում կարդում են ը. Amisos libera. պարդ է, 
որ հունարինում այն պետք է հանդես դար ՝ Ջուսός ἐλευθέρα ձևով, այսին ըն 
«Ամիսոս ապատ»։ Հայերեն Բարդմանությունն ունի. «Ամիսոս, Եղևβերա». 
պարդ է, որ հունարեն ἐλευθέρα ածականը վերցվել է որպես հատուկ անուն և 
դարձել ջաղաքի անվանում։

Հունարեն բնագրի «Σπανών τών και Τορινίων, καλουμένων δε Ταρρακονησίων...», այսինւթն «Սպանիացիների, որ և Տյուրինացիներ, որոնւթ Տարրա» կոնեցիներ են կոչվում» հայերենում Թարգմանվել է. «Ազգթ Սպանիացւոց որ են Տիւրենացիր Գէտարակոնեացիթ...»։ Միտթը ամբողջությամբ խեղաթյուրված է, բացի դրանից հունարեն δέ ջաղկապը հայ Թարգմանիչը կցելով «Տար»

րակոննհացիներին» դարձրել է «Գէտարակոնհացիք»։

Հունարեն ընտգրի Σαρίνσης-ը հայերեն Թարդմանության մեջ «Կեսարանացիր» ձևով է։ Ամենայն հավանականությամբ հայերենի առաջին Կե-ն, դա հունարեն «ռու» շաղկապն է (արտասանվում է՝ «կե») որ Թարդմանիչը կցել է Σαρίνσης տեղանվան։

Նման բնույնի նարդմանական սխալների օրինակները կարելի է բազմապատկել, բայց վերոբերյալներն էլ բավական են մամոզվելու, որ Անանիա Շիրակացին այդպիսի սխալներ կատարել չէր կարող, իսկ Փիլոն Տիրակացու մամար, Սոկրատի Թարգմանությունից դատելով, այդ կարգի սխալները բնականոն են։

Այսպիսով, վերը շարադրված փաստերը մեղ բերում են այն համողման, որ հրատարակիչների կողմից «Ժամանակագրություն» կոչված VII դարի ընագիրը ամեննին էլ Անանիա Շիրակացու երկասիրությունը չէ։ Նրա հիմնական մասերը հունարենից կատարված թարդմանություններ են. չնչին մասը միայն կարելի է համարել հայ հեղինակի ինջնուրույն աշխատանքի արդյունք։ Եվ այդ ամբողջ աշխատության ամենահավանական բանաքաղ-թարդմանիչն ու ինջ-նուրույն էջերի հեղինակը՝ Անանիա Շիրակացու կրտսեր ժամանակակից Փիլոն Տիրակացին է։

### Р. М. БАРТИКЯН

### К ВОПРОСУ О «ХРОНОГРАФИИ», ПРИПИСЫВАЕМОЙ АНАНИИ ШИРАКАЦИ, И О ЕЕ КОМПИЛЯТОРЕ

### Резюме

В начале XX века Б. Саркисяном была издана анонимная «Хронография», датированная 685/686 гг. Издатель, а вслед за ним ряд арменоведов данное произведение приписывали Анании Ширакаци. Однако содержание «Хронографии», которая представляет собой в основном компиляцию из трудов греческих авторов (в первую очередь Ипполита Римского, Евсевия Кесарийского и других), противоречит данным произведений, действительно принадлежащих перу Анании Ширакаци. На основании фактов автор статьи доказывает, что Анания Ширакаци не могбыть компилятором (об авторстве его не может быть и речи) «Хронографии».

«Хронография» была издана на основании текста, сохранившегося в рукописи Матенадарана имени Маштоца за № 2679, датированной 981 годом. В Матенадаране, в рукописи № 5254, датированной 1280 годом, сохранился текст той же «Хронографии» в более сокращенном виде. Хотя эта последняя рукопись на три столетия моложе рукописи № 2679, «Хронография» в ней представляется в более первоначальном и неискаженном виде. В заглавии «Хронографии» рукописи №5254 указывается, что составителем ее является Филон, которого автор данной статьи отождествляет с Филоном Тиракаци, переведшим к концу VII века с греческого языка на армянский «Церковную историю» Сократа Схоластика.

### H. M. BARTIKIAN

### A PROPOS DE LA "CHRONOGRAPHIE" ATTRIBUEE A ANANIA CHIRAKATSI ET DE SON VERITABLE COMPILATEUR

B. Sarkissian publiait, au début du XXe siècle, une "Chronographie" anonyme datant de 685/686 qu'il attribuait, comme le firent, par la suite, nombre d'arménologues, à Anania Chirakatsi. Cette "Chronographie" qui ne présente qu'une compilation d'ouvrages d'auteurs grecs
(Hippolyte de Rome et Eusèbe de Césarée, en premier lieu, et d'autres)
est en contradiction aves les ouvrages authentiques d'Anania Chirakatsi.
Il nous est montré, à l'appui de nombreuses preuves, qu'Anania Chirakatsi, loin d'être l'auteur de la "Chronographie", n'en est pas plus le
compilateur.

La "Chronographie" fut publiée sur la base d'un texte (Erévan, Maténadaran, no. 2679) datant de 981. Elle nous est parvenue également dans un manuscrit (Maténadaran, no. 5254) datant de 1280, sous une forme plus abrégée et plus proche de l'original que le texte du manus-

crit 2679, de trois siècles plus vieux.

Le titre de la "Chronographie" du manuscrit 5254 indique le nom de son auteur, Philon, que l'auteur du présent article identifie avec Philon Tirakatsi, traducteur arménien, à la fin du VII° siècle, de l'original grec de "l'Histoire ecclésiastique" de Socrate le Scolastique.



### բևՆբեՐ ՄԱՏԵՆԱԴԱՐԱՆԻ

**ԵՐԵՎԱՆ** 

1973

### ՀՐԱԶ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

### ՄԵԾ ԼԱՎՐԱՅԻ ԱՌԱՋՆՈՐԴ (ՊՌՈՏՈՍ) ԹԵՈԿՏԻՍՏՈՍԻ ՀԱՅԵՐԵՆ ՍՏՈՐԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆԸ

(Աթոնում հայ քաղկեդոնականների գործունեության հարցի շուրջը)

Բյուզանդական մշակույթի պատմության մեջ Աթոնը (Սուրբ Լեռը) հըսկայական դեր է խաղացել։ Դարերի ընթացքում այնտեղ հիմնադրված վանքերի ու մենաստանների հարուստ մատենադարանները մինչև օրս էլ գիտնականներին անհատնում նյութ են մատակարարում բյուզանդական կյանքի ամենատարբեր կողմերը լուսաբանելու համար։

Աթեոնի թերակղզին վաղուց էր ձգում աշխարհիկ կյանքից հրաժարված բազմաթիվ մարդկանց։ Առաջին Ճգնավորներն այստեղ հանդես են գալիս

դեռ III դարում։ Նրանց Թիվր գնալով աճում էր։

Աթերնի թերակղզու Հյուսիսային մասում, Մեդալի Վիդլա կոչված տեղում Հովհաննես Կոլովոսը IX դարի երկրորդ կեսին հիմնադրում է Սուրբ Լեռան առաջին վանջը։ Բայց վանական կաղմակերպված համայնջներն այստեղ հանդես են դալիս միայն X դարից սկսած։ X դարում Աթենում արդեն կար 56

վանը, XIII դարում նրանց Թիվը հասել էր 180-ի։

Աթոնի վանական կազմակերպության հիմնադրումը կապվում է հայազդի Նիկեփոր II Փոկաս կայսեր (963—969 թթ.) անվան հետ։ Նա իր մորեղբոր՝ Միջայել Մալեինոսի՝ Թեսալիայի Կյումենա կոչված վանջի վանահոր մտերիմ սբ. Աթանասիոսի միջոցով և ջանջերով 963 թ. հիմնադրում է Մեծ Լավրա վանջը։ Աթանասիոսն այնտեղ կառուցում է նաև բազմաթիվ խուցեր, որոնցից մեկը նախատեսված էր Նիկեփոր II Փոկասի համար, որը ցանկու թյուն էր հայտնել հետագայում հրաժարվել գահից և վանականի սջեմ հաղնել։

Նիկեփոր Փոկասի Հաջորդ՝ նույնպես Հայազգի Հովհաննես Ձմշկիկ (969—976 ԹԹ.) կայսեր կարգադրությամբ կազմվում է Սուրբ Լեռան առաջին կանոնադրությունը (Տիպիկոն), որը և Հաստատվում է կայսեր կողմից 971 Թ.։

Դեռևս սր. Աβանասիոսի ժամանակ Աβոնի վանքը աչքի էր ընկնում իր անդամների էβնիկական խայտարդետությամբ։ Բացի Հույներից, այստեղ կային Հույներին դավանակից վրացիներ և վրացադավան Հայեր (Հայ-քաղկեդոնիկներ)։ Վերջիններս աղբյուրներում պարզապես վրացիներ են կոչվում՝ ('Ίβηρες)։ Կային նաև Իտալիայից եկած լատիններ։

H. Марр, Аркаун, монгольское название христиан, в связи с вопросом об армянах-халкедонитах. Отдельный оттиск из "Византийского Временника", том XII, 1905, стр. 40.

X դարի վերջում, դեռևս սբ. Աթանասիոսի կենդանության օրոք, հիմնադրրվում է Իվիրոն վանքը, որի առաջին անդամներից մեկն է դառնում Հովհաննես-Թոռնիկը<sup>2</sup>, ինչպես և նրա եղբայր Վարադվայեն<sup>3</sup>։

Այնուժետև Աքոնում կառուցվում են բազմաքիվ վանքեր, որոնցից նշանավոր է Վատոպեդիոնի վանքը։ ԱՀա Աքոն լեռան բազմաքիվ վանքերից ամենանշանավոր դերը խաղացել են վերոժիշյալ երեքը՝ Լավրան, Իվիրոնը և Վատոպեդիոնը, որոնցից յուրաքանչյուրը պաշտոնապես կոչվել է «Մեծագույն վանք» (բորնշող այթմի)։

Հայ միջնադարի պատմությամբ զբաղվող մասնագետի համար, անտարակույս, կարևոր է իմանալ, թե ինչպիսի դեր են իսաղացել հայերը Աթոնում։ Այդ մասին աղբյուրները, դժրախտաբար, շատ քիչ նյութ են մատակարարում և պատահական չէ, որ ուսումնասիրողները հիմնականում բավարարվել են Չորտվանեկի վերոհիչյալ որդիների՝ Վարազվաչեի և Հովհաննես-Թոռնիկի խաղացած դերի ուսումնասիրությամբ<sup>4</sup>։ Պետք է ասել, սակայն, որ կողմնակի տվյալները մեղ իրավունք տալիս էին այդ ուղղությամբ փնտրտուքներ կատարելու։

\* \* \*

Դարերի ընկացրում Ակոնի վանքերում կուտակվել են Հսկայական քանակուկյամբ ձեռագիր մատյաններ, որոնց ուսումնասիրուկյան գործով դրաղվել և դրաղվում են բազմակիվ մասնագետներ։ Լավրայի վանքի մատենադարանում, օրինակ, պահվում է շուրջ 2500 ձեռագիր մատյան, Վատոանդիոնում՝ 1200, Իվիրոնում՝ 1500։ Ակոնի բոլոր վանքերում միասին վերցրած կա շուրջ 12.000 ձեռագիր։ Բացի ձեռագիր մատյաններից, այնտեղ այահվում են անդնահատելի արժեք ներկայացնող Հսկայական քանակուկյամբ կայսերական, պատրիարքական հրովարտակներ, կարդադրուկյուններ, տնտեսական փաստակղներ և այլն։

Լավրայի վանրի մի հունարեն փաստաթուղթ իր ոչ հունարեն մի թանի

<sup>2</sup> Կարինի մոտ պահպանվել է խաչքարի վրա գրված նրա հայերեն վիմագիր արձանագրու-Սյունը, որտեղ գրված է. «(3)անուն Աստուծոյ ևս Ցովանէ... որդի Ձորտվանէկի կանդնեցի գխաչո գայո ի ժամանակին Վասիլէ (կարդա՛ Վասիլ և) Կոստանդին...»։ Առաջին անգամ հրատարակել է ն. Սարդսյանը։ Տե՛ս նրա Տեղագրունիւնք ի Փոքր և ի Մեծ Հայս, Վենետիկ, 1864, էջ 79։ Արձանագրության մշգրտված ընթերցումը տվել է ն. Ակինյանը։ Տե՛ս նրա Թոռնիկյանց մյուղադրությունը։ Մատենագրական հետազոտություններ, հա. Դ, Վիեննա, 1938, էջ 62։ Նաև՝ N. Adontz, Tornik Le Moine, In Etudes Arméno-Byzantines. Lisbonne, 1965, p. 309. Հովհաննես-Թոռնիկը Աթոնի վանքին նվիրել է իր կարդադրությամբ 977-ին և 981-ին գրված հրկու վրացերին ձեռագիր մատյաններ։

<sup>3</sup> Անիում պահպանվել է Վարազվայեի հայերեն վիմագիր արձանագրությունը, որտեղ գրված է. «Տանուն Աստուծոյ ես Ցովանէ Վարազվայէ - որդի Ձորտվանիկի կանգնեցի - զիսայս» - Տե՛ս և. Ակինյան, նչ. աշխ., էջ 66 ։

<sup>4</sup> Ն. Ակինյան, եշ. աշխ.։ Նաև՝ P. Peeters, Un colophon géorgien de Tornik le Moine, Analecta Bollandiana, t. L. íasc. 3-4. Ավելի հանդաժանալից՝ N. Adontz, Tornik le Moine, pp. 297-318.

րառերով ահա պատճառ դարձավ սույն հոդվածի հանդես դալուն<sup>5</sup>։ Փաստաβուղքը կաղմված է մադաղաքի վրա (433×405 մմ.) աշխարհի արարչագործության 6543 թվականի (մ. թ. 1035 թ.) ապրիլին Լավրայի առաջնորդ (պռոտոս) Թեոկտիստոսի կողմից և մի կարդադրություն է, որի համաձայն վանական և թահանա Վասիլիոսը նշանակվում է սր. Նիկողայոս վանքի վանահայր։ Նրա տեղակալ է նշանակվում ոմն Գերասիմոս, որը, Վասիլիոսի հայեցողուքյամբ կարող է հաջորդել վերջինիս, բայց եթե Վասիլիոսը դանի, որ Գերասիմոսը դրան արժանի չէ, ապա իրեն հաջորդ կարող է նշանակել մեկ ուրիշի։ Փաստաքղքի տակ ստորադրել են Լավրայի առաջնորդ (պռոտոս) Թեոկտիստոսը և այլ վանքիրի 24 ներկայացուցիչներ։

Առաջնորդը, պարզ է, ստորագրել է առաջինը. + ΘΕΟΚΤΗΣΤΟΣ, բայց իր Հունարեն ստորագրության անժիջապես տակը նպատակահարժար է գտել գրել ճայեբեն, «Իժ ձեռոքս գրեցի Թեոկտիստոս+»։ Ե՛վ ստորագրության տեղը (առաջնորդի Հունարեն ստորագրության անժիջապես տակը), և՛ անունների Հաժընկնելը, ժեր կարծիքով, որևէ կասկած չի Թողնում, որ ΘΕΟΚΤΗΣ-ΤΟΣ-ը Հայ է։ Ստորագրությունից Հետո փոքր խաչ է գրված, ինչպես և

Թեոկտիստոսի Հունարեն ստորադրությունից առաջ։

# + News 2 20184 Photo was a glock straff Sht

Թհոկտիստոսի վերոհիչյալ հայերեն ստորագրության մեջ հետաբրբրական է «աւ» երկրարբառի «ո»-ով փոխարինելը («ձեռոբս» փխ. «ձեռաւբս»), «ը» տառի գրության ձևը և անվան վերջին 3 տառերի սղված գրությունը։

Քանի որ Աթոնում ընդհանրապես և Մեծ Լավրայում մասնավորապես հայ-միաբնակների առկայության մասին խոսք լինել չի կարող, ապա պիտի ենթադրել, որ Թեոկտիստոսը հայ-քաղկեղոնիկ էր՝ «վրացի», ինչպես այն ժամանակ անվանում էին վրացադավան հայերին<sup>6</sup>։

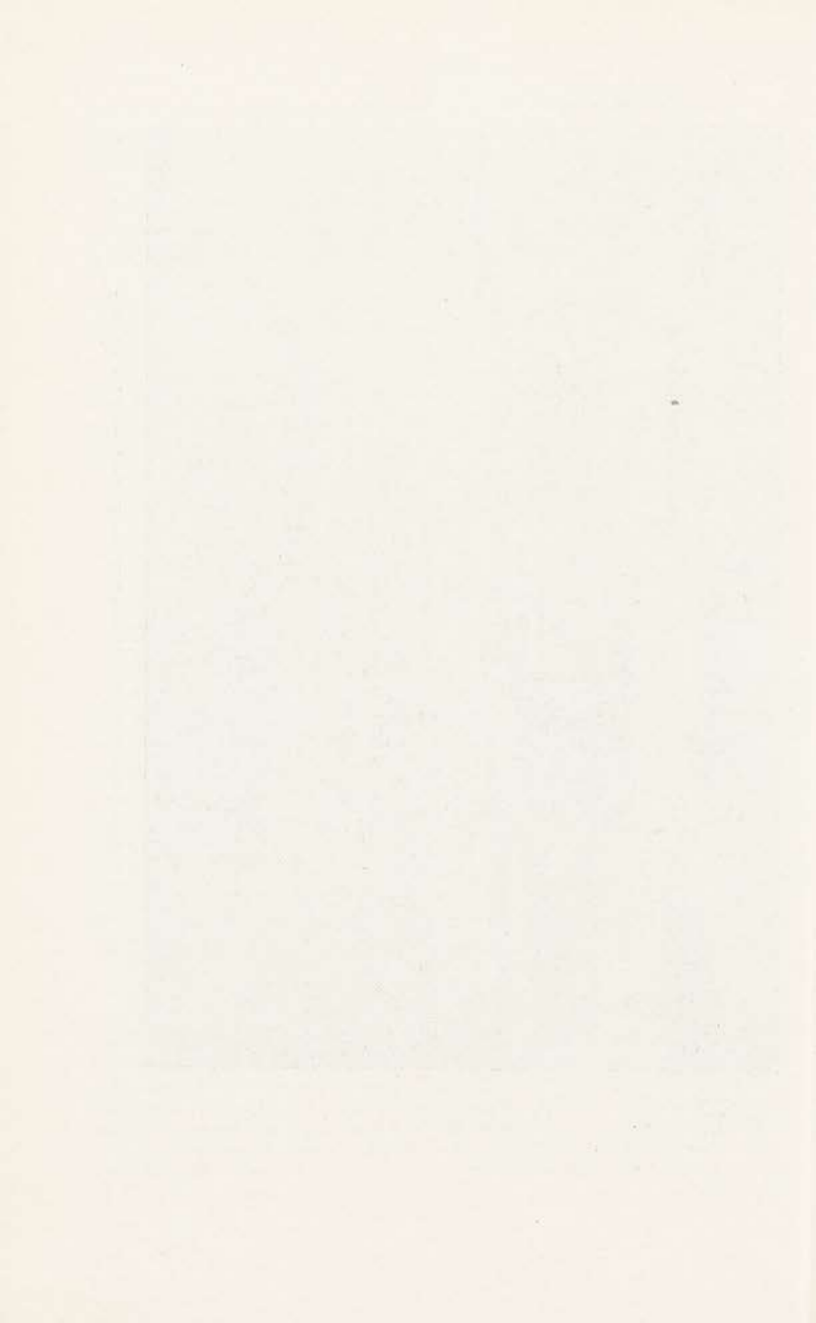
Լավրային 1035 թ. փաստաթուղթը վկայում է, որ վրացադավան հայերը լայն գործունեություն էին ծավալել ոչ միայն Իվիրոն վանջում (այդ մասին մենք արդեն գիտեինը), այլ հենց Մեծ Լավրայում, այն էլ նրա հիմնադրումից ընդամենը 70 տարի անց։

6 Այդ իմաստով բացառված լէ, որ Թհոկտիստոսի հայերեն ստորադրունյունից առաջ հաևդիպող Րեաբγւու 6 \*13դր ստորագրունյան տերը նույնպես վրացադավան հայ է եղել։

<sup>5</sup> Խորին շնոր ակալություն ենք հայտնում ակադեմիկոս Paul Lemerle-ին (Collège de France, Փարիզ) խնդրո առարկա փաստաքղքի լուսանկարը մեզ արամադրելու համար։ Փաստաքուղթը վերջերս հրատարակվել է "Archives de l'Athos" մատենաշարի 5-րդ հատորում (փաստաքուղթ № 29), "Actes de Lavra I, Des origines à 1204, par P. Lemerle, N. Svoronos, A. Guillou, avec la collaboration de D. Papachryssanthou, Paris, 1970։ Փաստաքղքի ֆոտոպատենսը հրատարակված է նույն հատորին կցված այրոմում (№ XXIII)։



Մեծ Լավրայում 1935 թ. կազմված փաստաքերի ստորին մասի լուսանկար պատեննը



υπιά τρωύρη ότου ήτα τωρ διωτ ηματάμων θρήτης βωήπεριωύς Πιαταρμούρ ημούρη του της δύσεως τοῦ Πακουριανοῦ διὰ ἀρμενικών γρατράνου):

«Իմ ձևուրս դրեցի Թեոկտիտոս»։ Սրանք առաջին Հայերեն բառերն են, որ Հայտնաբերվում են Աթոնում։ Պիտի Հուսալ, որ դրանք վերջինը չեն լինի։ Հետախուզումներն այդ ուղղությամբ նոր փաստեր պիտի Հանդես բերեն, որոնք պիտի Հարստացնեն մեր դիտելիքները Աթոնում Հայ-քաղկեդոնիկների

խաղացած դերի մասին։

### Р. М. БАРТИКЯН

### АРМЯНСКАЯ ПОДПИСЬ ПРОТА ВЕЛИКОЙ ЛАВРЫ ФЕОКТИСТА

(К вопросу о деятельности армян-халкедонитов на Афоне)

### (Резюме)

Сведения о деятельности армян-халкедонитов (Ованнеса и Варазваче Торникянов) в Афонском монастыре Ивирон общеизвестны. Но один, пока что единственный в своем роде, важный документ, написанный на греческом языке и датированный 6543 г. от сотворения мира (1035 г.), свидетельствует о деятельности армян также в Великой Лавре. Под этим документом стоят 24 подписи монахов, первая из которых принадлежит проту Феоктисту, который, подписавшись по-гречески, счел необходимым подписаться и по-армянски: «Ри авипри принадлежит»).

В свете этой находки вновь подтверждается подлинность армянской подписи и другого видного деятеля—Григория Пакуриана, основателя Петрицнонского монастыря в Филиппополе, особо отмечающего, что он подписался под греческим текстом его устава (типика) по-армянски (διὰ ἀρμενικῶν γραμμάτων— "армянскими письменами").

<sup>7</sup> Մի թիլ հետո Գրիգոր Բակուրյանը այդ խոսբերն արտահայտել է "ջնչմա չարի ծանրջակա» («ձեռորս ստորագրեցի») բառերով, այսինթն այնպես, ինչպես Թեոկտիստոսը։

<sup>8 86° &</sup>quot;Сведения византийских писателей о Грузии", том V, греческие тексты с грузинским переводом издал и примечаниями снабдил С. Г. Каухчишвили, Тбилиси, 1963, стр. 252.

### H. M. BARTIKIAN

### LA SIGNATURE ARMÉNIENNE DU PRÔTOS DE LA GRANDE LAVRA THÉOKTISTOS

(Sur la question de l'activité des arméniens-chalcédoniens à Athos)

(Résumé)

Les données concernant les arméniens-chalcédoniens (Hovhannes et Varazvatché Thornikian) dans le monastère Iviron d'Athos sont bien connues. Cependant un document fort important, unique en son genre jusqu'à présent, écrit en grec en l'an 6543 de la création du monde (1035) témoigne de l'activité des arméniens également dans le monastère de la Grande Lavra. Ce document a été signé par 24 moines et la première de ces signatures appartient au prôtos. Théoktistos qui, après avoir signé en grec, a trouvé nécessaire de signer également en arménien: «Pút à lungu qu'hyph le lunquique munu» ("J'ai signé de ma propre main: Théoktistos"). Cette découverte confirme l'authenticité de la signature arménienne d'une autre personnalité éminente Grigor Bakourian (Grégoire Pakourianos), fondateur du monastère de Petritzos à Philippopolis, qui note en particulier qu'il a signé le texte grec du typikon du monastère en arménien (διὰ ἀρμενιχῶν γραμμάτων—"en caractères arméniens").

#### ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՀ ՄԻՆԻՍՏՐՆԵՐԻ ՍՈՎԵՏԻՆ ԱՌԸՆԹԵՐ ՄԱՇՏՈՅԻ ԱՆՎԱՆ ՀԻՆ ՉԵՌԱԳՐԵՐԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ—«ՄԱՏԵՆԱԴԱԲԱՆ»

#### **Ε**ԱՆԲԵՐ ՄԱՏԵՆԱԴԱՐԱՆԻ

N 12

brbdus

1977

#### ՀՐԱՉ ԲԱՐԹԻԿՅԱՆ

#### ԱՐԱՏՈՍ ՍՈԼԱՑՈՒ ԵՎ ՊՈՂՈՍ ԱՂԵՔՍԱՆԴՐԱՑՈՒ ԱՍՏՂԱԲԱՇԽԱԿԱՆ ԵՐԿԵՐԻ ՀԻՆ ՀԱՅԵՐԵՆ ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ

Դժվար է դերադնահատել հունական հին և միջնադարյան դրականութ քյան հուշարձանների հայերեն հին քարդմանությունների արժեջը, և այդ, ոչ միայն հայոց լեղվի ու դրականության, այլև հենց դրանց հունարեն բնադրերի ուսումնասիրության տեսակետից։ Հարցն այն է, որ տվյալ թարդմանությունները, որպես կանոն, կատարված են վաղ միջնադարում, ավելի հին ժամանակներում արտադրված հունարեն բնադրերից, ուստի ավելի հին են, ջան մեղ հասած հունարեն ձեռագրերը։ Այդ իսկ պատճառով հայերեն թարդմանուքյունները երբեմն հնարավորություն են ընձեռում սրբագրելու, հասկանալու և իմաստավորելու հունարեն բնադրերի առանձին աղճատված ու մութ տեղեր։

Միջնադարյան հայ Թարդմանիչներն իրենց գլխավոր ուշադրությունը բևեռում էին հունական միջնադարյան (ջրիստոնեական) գրական երկերի վրա, առաջին հերթին այդ երկերն էին թարդմանում, ունենալով որոշակի նպատակ։ «Թարդմանությունների մեծ մասը,— գրում է Ս. Տեր-ներսեսյա-նը,—կատարվել է որոշակի նպատակով, այն է՝ պայթարի միջոցներ ընտրել... կրոնական պրոպադանդայի համար»։ «Հայհրը,—շարունակում է անվանի գիտ-նական պրոպադանդայի համար»։ «Հայհրը,—շարունների (թարդմանությա-նականը,—հետամուտ են եղել այնպիսի աշխատությունների (թարդմանությա-նը), որոնջ կարող էին հարստացնել կրոնական և մտավոր դանձարանը» և

Գ. Ձարը հանալյանը իր «Հայերեն Թարգմանութիւնը նախնեաց» երկում հիշում է շուրջ յոթանասուն հույն և բյուզանդացի հեղինակի անուն, որոնց երկերը միջնադարում Թարդմանվել են հայերեն։ Նրանց բացարձակ մեծաժանանությունը վաղ միջնադարին է վերաբերում։ Հին հունական (անտիկ) գրականությունն այդ ցանկում փոթը տեղ է դրավում (Վարջ Ադեջաանդրի, Ասկլեպիադես, Արիստոտել, Դիոնիսիոս Թրակացի, Եվկլիդես, Նեմեսիոս, Ողիմպիանոս, Պղատոն, Պորփյուր և այլն)։ Գ. Ձարբ հանալյանի գրթի լույս ընժայումից հետո հայտնարերվեցին անտիկ շրջանի հույն հեղինակների մի բանի այլ երկերի հին հայերեն Թարդմանություններ<sup>2</sup>։ Բայց տրոշ ավյալներ կան հավաստելու, որ աշխարհի տարբեր երկրների դրադարաններում ու մա

<sup>1</sup> Ս. Տեր-Ներսեսյան, Բլուդանդիա և Հայաստան, «Պատմա-բանասիրական Հանդես», № 1, 1970, էջ 160:

<sup>2</sup> Հ. Մանանդյան, Թեովնեայ Ցաղագս հարտասանական կրթութեանց, Երևան, 1938։ Նույնի՝ Հերժեայ Եռաժեծի առ Ասկլեպիոս սահժանանը։ «Բանբեր Մատենադարանի», հա. 3, 1956։ Լ. Խաչիկյան, Ձենոնի «Ցաղագս բնութեան» երկի հայկական թարգմանությունը։ Գիտական նյուլերի ժողովածու, № 2, 1950։ «Անանուն ժեկնութիւն «Ստորոգութեանցն» Արիստոտելի»։ Համահավաբ բնագիրը Ս. Պ. Լալաֆաւյանի և Վ. Կ. Չալոյանի, առաջարանը և խմբագրությունը Վ. Կ.
Չալոյանի, թարգմանությունը գրաբարից ռուսերեն Ս. Ս. Առեջատյանի, Երևան, 1961։ Պ. Անանյան, Եւտիջիոս Կ. Պոլսոյ պատրիարջին կորսուած և անտիպ ժեկ գրութիւնը։ "Armeniaca". Mélanges d'Etudes Arméniennes, Venise, 1969, էջ 316—354։

տոննադարաններում պահվող հայերեն ձեռագրերի մեջ դեռևս հնարավոր է հայտնաբերել մինչ այժմ անհայտ կամ ուրիշ հեղինակների (հատկապես Անանիա Շիրակացուն) վերագրված հունարեն երկերի հայերեն Թարգմանու-Մյուններ։

Անանիա Շիրակացին կրավամբ համարվում է միջնադարյան Հայաստանի խոշորագույն մտածողներից մեկը՝ հատկապես ճշգրիտ դիտությունների ասպարեղում։ Նա այդ համարումն ունեցել է դեռևս միջնադարում և պատահական չէ, որ միջնադարի հայ տրոշ մատենագիրներ ու գրիչներ հայերեն լեղվով առկա դիտական որևէ ընագիր առանց վարանելու վերագրել են նրան՝ ընդօրինակելով այն ժողովածուներում, որոնց մեջ զետեղված են Անանիա Շիրակացու գործերը։ Այդ համարումն այնջան ուժեղ է եղել, որ սովորույթի ուժով անցել է ժամանակակից հետազոտողներին։

Անանիա Շիրակացու գիտական ժառանգության հավաբման ու հրատաբակման գծով զգալի աշխատանք արդեն կատարված է (մենք նկատի ունենք հատկապես Ա. Աբրահամյանի երկարամյա բանասիրական աշխատանքը և Հրատարակած ձևռագրական նյուները)։ Սակայն այդ մեծ ժառանգության գիտական ուսումնասիրության գործի հետագա հաջողության համար, առաջին հերթին, անհրաժեշտ է սահմանազատել իսկապես Անանիա Շիրակացուն պատկանող գործերը սխալմամբ նրան վերագրվածներից։ ԵԹե այդ գործը պատշաճ գիտական մակարդակով չիրականացվի, ապա անհնարին կլինի բացահայտել միջնադարյան նշանավոր այդ դիտնականի ժառանդության իրա*կան նշանակության հետ կապված կարևորագույն շատ փնղփըներ։ Բերենջ* մեկ օրինակ։ Ի՞նչ բնորոշում կարելի է տալ մի գիտնականի, որը քննության առնելով կենդանատեսակները (զոդիակը) *ջաղդեացիների «Ծննդաբանու-*Բլան» (ասել է՝ աստղահմայության, «սուտ գուշակութեան յօրէ և ի հանգամանաց ծննդեան ուրուը»)3 հետևողությամբ գրում է. «Առիւծն, յորում են աստեղը տասն, եթէ տեսանիցես գնոսա միաժողով, դիտեա թէ թագաւորը ելանեն, և մի [ի]նոցանէն կորընչի։ Եւ եթէ տեսանիցես զՀանգն արիւնագոյն՝ գիտեա մեկ ինքն կորնչի, զաւրքն ապրին. և արեգակն ի տարւոչն երեք անգամ քսաշարի»<sup>4</sup>։ Ամեն մեկս առանց վարանելու նրան աստղագույակ կՀամարեինը, այսինքն գիտության հետ առնչություն չունեցող անձնավորություն։ Սակայն վերոբերյալի կապակցությամբ նույն Անանիա Շիրակացին գրում է. «Բայց մեզ չէ ինչ դանդաղելի երկրորդել գաննամ պատմութիւնս նոցա»5, այսինըն ջաղդեացիների և նրանց հետևողների։

Ընթերցողն ընկնում է տարակուսանթի մեջ։ Այս երկու մաջերը նույն մարդուն են վերադրված և լույս ընծայված որպես Անանիա Շիրակացու գրչին պատկանող գործեր։ Քանի որ միևնույն մարդը չէր կարող այս երկու Հակոտ-նյա մաջերը որդեզրել, ուստի մնում է բանասիրական մանրակրկիտ աշխատանք կատարելով պարզել, Թե իրականում այդ երկու բնագրերից որն է պատերանում Անանիա Շիրակացուն և որն է սխալմամը վերագրվել նրան միջնա-գարյան գրիչների կամ արդի ուսումնասիրողների կողմից։

Անանիա Շիրակացուն անհարազատ հրկերի լույս աշխարհ հանելու գործն

<sup>3</sup> Նոր բառգիրը Հայկազհան լեզուի, հա. Ա, էլ 1021։

<sup>4</sup> Ա. Արբանամյան, *Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը, Երևան, 1944, էջ 331—332։* 

<sup>5</sup> Անանիա Շիբակացի, *Տինզնրագիտություն և տոմար, աշխատասիրությամբ Ա*լ. Արրահամյանի, Երևան, 1940, էջ 24։ Հմմտ. նույն տեղում, էջ 27։

արդեն սկսված է<sup>6</sup>։ Շարունակելով այդ աշխատանքը, սույն հոդվածում կանդ կառնենք հին հույն հեղինակների երկու փոքրածավալ երկերի հին հայերեն Թարգմանությունների վրա, որոնց հեղինակը (կամ Թարգմանիչը) Անանիա Շիրակացին է համարվել։

### **ՅԱՂԱԳՍ ՄԻԱՒՈՐ ԳՆԴԻՆ, ԱՐԱՏՈՄԷ**

Արտասա Սոլացին (315—240 թթ. մ. թ. ա.) հին Հունատատանի նշանավոր գիտնական-բանատանգծներից է<sup>7</sup>։ Նրա բազմաթիվ երկերից բնագրով պահապանվել է միայն մեկը, 1154 հերաամետր տողից բաղկացած Փուսծաչոս և Հատանկում է հրկու մասի։ Առաջինում (1—732-րդ տող) ըննության են առնվում երկնային երևույթները, երկրորդում՝ մանրամասն խոսվում է հղանակը կանիագուշակելու նշանների մասին։

Անտիկ շրջանում Արատոսը այնջան բարձր է գնահատվել, որ խնդրո առարկա պոեմը հռոմայեցիները մի ջանի անգամ Թարգմանել են լատիներեն,
իսկ Բարգմանիչներն են այնպիսի նշանավոր դեմջեր, ինչպիսիջ են Կիկերոնը, կեսար Գերմանիկոսը և Ռուֆոս Ֆեստոս Ավիենոսը։ Բայց պարզվում է,
որ հռոմայեցիներից բացի, Արատոսին շատ բարձր են դնահատել նաև հայեըր, դեռ վաղ միջնադարում Թարգմանելով նրա մի ջանի աշխատությունները,
նկատի ունենալով, հարկավ, նրանց գործնական արժեջն ու նշանակությունը։
Դրանցից է նրա վերոհիշյալ պոեմի երկրորդ մասը՝ եղանակը կանիադուշակող նշանների մասին բաժինը<sup>8</sup>, որ մեղ է հասել «Յաղագս ամպոց և նշանաց»
խորագրով, որպես Անանիա Շիրակացու հեղինակություն։

Դեռևս Գ. Տեր-Մկրաչյանը, այդ երկի գեղինակին անժանով, իրավացիութներ ընդգծում էր, վե «բովանդակուվյան կողմից այս փոքրիկ գրուվյունը գլխովին տարբերվում է մեր տոմարագիտական-աստղաբաշխական, աստղագլխովին տարբերվում է մեր տոմարագիտական-աստղաբաշխական, աստղադիտական մատենագրուվյան մեջ եղած բազմավիվ նման գրվածջներից։ Սա մի զուտ դիտնական գրվածք է, բոլորովին ազատ աստղադիտական-ախտարական տարրից։ Միմիայն բնական-բնագիտական բացատրուվյուններ և մեկնուվյուններ են տրված նշաններին։ Եվ այս մի շատ բացատիկ երևույվ է, դրեկե յուր տեսակի մեջ միակը, մեր գին մատենագիտուվյան մեջ»<sup>9</sup>։

Բայց դա միակը չէր։ Բացի այս աշխատությունքը, միջնադարում Հայերեն է թարգմանվել Արատոսի մի այլ երկ ևս, որ Հայերեն ձեռագրերում Հանդես է դալիս դարձյալ Անանիա Շիրակացու աշխատությունների չարթում։ Այն կրում է «Ցաղագս միաւոր գնդին, Արատոսէ» խորագիրը և ցարդ անտիպ է, թեև Հայտնի էր դեռևս «Նոր բառդիրը Հայկազեան լեզուի» աշխատության Հեղինակներին<sup>10</sup>։

<sup>6</sup> Տե՛ս, օրինակ, Հ. Մ. Բաբրիկյան, Արատոս Սոլացու Διοσγιεία կաժ Προγνοστικά աշխատունյան հին հայերեն նարգմանունյունը («Բանբեր Մատենադարանի», դիրը 7, 1964, էջ 331—364, Շիրակացուն վերադրված «Յաղագս ամպոց և նշանաց» երկի մասին)։ նույնի, Անանիա Շիրակացուն վերադրվող «Ժամանակադրունյան» և նրա բանարաղի հարցի շուրջը («Բանրեր Մատենադարանի», դիրը 8, 1967, էջ 57—76)։

Արտաստի կենսագրության և նրա ժատենագիտության ժասին տես. J. Martin, Il store du texte des Phénomènes d'Aratos, Paris, 1956. նաև՝ Հ. Բարթիկյան, Արտաստ Սոլացու Διοστρεία կաժ Проградскай աշխատության հին հայերեն թարդժանությունը։

<sup>8</sup> buch inbounds

<sup>9</sup> Գ. Տեբ-Մկբալյան, Անանիտ Շիրակացի, Ա, «Արարատ», 1896, փետրվար, էջ 99։

<sup>10</sup> Sh'u supquithis, supmuthmens, shuquabis, singulouquis, spaguithius punkers

Արտաստի հիշյալ գործի հայերեն Թարդմանությունը (ամենայն հավանականությամբ՝ Թերի) գտնվում է Վենետրելի Միսիթարյանների մատենադարանի № 236 ձեռագրում։ Այդ երկի մի այլ ընդօրինակություն հայտնաբերել է ակաղ. Լ. Ս. Խաչիկյանը Ադրբեջանական ՍՍՀ ԳԱ ձեռագրական ֆոնդի № 5030 (3) ձեռագրում, որը, ինչպես և Վենետրկի ընդօրինակություն լուսանկարները նա տիրով արամադրել է մեղ հրատարակության։ Մեր հաճելի պարտջն ենջ համարում հայտնել նրան խորին շնորհակալություն։

Առաջինը Գ. Զարբժանալյանն էր, որ ելնելով ձեռագրերում՝ տվյալ երկի կրած խորագրից այն ժամարեց Արատոսի գործի Թարգմանություն և իր աշխատության մեջ նրան նվիրեց ընդամենը մեկ նախադասություն. «Արատոս. Յազագս միաւորութեան<sup>11</sup> դնդին. (աստեղաբաշխական բանջ առ Շիրակաց-

angli)»2:

Հին Տույները երկինքը պատկերացնում էին որպես գունդ, որի վրա էին տեղադրում երկնային լուսատուները, մոլորակներն ու համաստեղությունները։ Հին աշխարհում կազմվել են բազմաթիվ այսպես կոչված «Արատոսյան գրն. գեր», հայտնի չէ, Թև ո՜ր ժամանակվանից սկսյալ<sup>13</sup>։ Այդ մասին է վկայում VII դարի բյուցանդական դիտնական («մեխանիկոս») Լեոնաիրսը իր «Արա-σφαίρας)<sup>14</sup>։ Նրա ասելով այդ դնդերը հորինվեցին Արտաոսին ավելի ճիջա Տասկանայու համար, դրա համար էլ նրա անունն են կրում (ἐπενοήθησαν μέν αί τοιαύται σφαίραι πρός τό νοείν σαφώς τὸν "Αρατον (διὸ δή και παρωνόμως ἀπ'αὐτοῦ λέγονται)15: Լեոնախոսի ասելով «պատրաստվող այդ դունդը [ժեև ճշմարտությունը կատարյալ իմանալու համար ամենևին էլ պիտանի չէ, բայց միանդամալն օգտակար է Արատոսի աստծները հասկանալու համար» (֍ուշ καί ή κατασκευαζομένη σφαϊρα πρός μέν ἄκρα[το]ν άλήθειαν οὐδαμῶς, πρός δὲ κατάληψιν τῶν 'Αρατείων και πάνο χρήσιμος)<sup>16</sup>: Μεμμία μυβλημησημ ηκαθαιά 🗜, [υπα.ρμ երկնային պարզ մի գլոբուսի մասին է (Կիկերոնի ասելով՝ sphaera solida)։ Եման գլոբուս ունի և Պազոմհոսը, որն, ինչպես ցույց են տալիս անտիկ շրջանի մեկնիչները, ավելի ստույգ է, քան Արատոսյանը՝ դանատեսակների տեղադրման առումով<sup>17</sup>։ Կիկերոնի վկայությամբ նման գունդ (գլոբուս) պատրաստել էր դեռևս Եվղոքսոս Կնիդացին (408սկիզբ է առնում Թալես Միլետա-356 ВВ. в. В. ш.), пре пристр ցուց 18։ Արտառոյան գնդի մասին պատկերացում է տալիս վերոշիշյալ Լեոնտիոսը. «Արտաոսյան գունդը, – գրում է նա, – պետք է պատրաստել այնպես, որպեսզի նրա վրա տեղադրված կենդանատեսակների դիրքը իրար նկատմամբ, գնդի վրա գծվող շրջանների, ինչպես և կենդանակերպի (զոդիակի) ծագող մասերի նկատմամբ լինի Արատոսի ասածների համաձայն»<sup>19</sup>։

Ինչպես վերևում ասացինը, հայերեն Թարդմանությամբ պահպանված և 11 Երկու գրչագրերում էլ կարդացվում է՝ «միաւոր»։ Բաջվի գրչագրում «միաւոր» բառից հետո կա մի հապավված, բայց ջնջված բառ։

<sup>12</sup> Գ. Չաբրճանալյան, *Տիշ. աշխ., էջ 318։* 

<sup>13</sup> J. Martin, Histoire du texte des Phenomènes d'Aratos, p. 31.

SEu E. Maas, Commentatiorum in Aratum reliquiae, Berolini, 1898, p. 561-567.
 E. Mass, 562. m2/u., 52 561:

<sup>16.</sup> Vargh unbaned, to 562:

<sup>17</sup> E. Maas, 5/12. m2/m., 12 562: J. Martin, 5/12. m2/m., 19 250-253:

<sup>18</sup> J. Martin, 5/12. m2/m., \$2 32:
18 E. Maas, 6/12. m2/m., \$2 561;

Արտասան անունը կրող այս աշխատումիյան Հունարեն բնագիրը կորած է²⁰։
Արտասան շղահպանված աշխատումիյունների շարքում անտիկ շրջանի հեղինակները հիշում են և Κανών վերնագիրը կրող մի երկ²¹, որտեղ խոսվում է երկնային դնդի մասին²²։ Հնարավոր է, որ «Յաղադս միաւոր դնդին» խուրագիրը կրող աշխատումիյունը Արտասա Սոլացու Հունարեն բնագրով չպահպանված երկի ֆարդմանումիյունը լինի, ֆեև բացառված չէ, որ մեղ հասած հայերեն փոքրիկ բնագիրը ոչ ֆե ուղղակի Արտասաի աշխատուժիյունն է, այլ ավելի ուշ շրջանի մի այլ հույն հեղինակի վերաշարադրումիյունը։ Հայանի է, օրինակ, վերոհիշյալ Լեոնտիոսի «Արտասայան գնդի պատրաստման մասին» երկը, ինչպես և նույն հեղինակի մասամբ պահպանանված աշխատումիյունը «Կենդանակերպի շրջանի մասին» (Ութի Հածուծն), որոնք կնչ-որ չափով նման են «Ցաղագս միաւոր դնդին» աշխատումիյանը։ Հայերեն մարդմանումիյան մեջ նկատելի է նաև քրիստոնյա հայ միարդմանումիյան մեջ նկատելի է նաև քրիստոնյա հայ միարդմանումիյան մեջ նկատելի է նաև քրիստոնյա հայ միարդմանումիյան մեջ նկատելի մի նախադասումիցում անի այսպիսի մի նախադասումիցում անի այստունության կոչնա»։

Ստորև տալիս ենջ Արատոտի «Ցաղագս միաւոր գնդին» աշխատության Հին հայերեն թարգմանությունը ըստ Բաջվի ձեռագրական ֆոնդի ձեռագրի։ Տողատակում տրվում են տվյալ երկի Վենետիկի Միժիթարյանների Մատենադարանում պահվող ձեռագրի տարընթերցվածջները

#### **ՅԱՂԱԳՍ ՄԻԱՒՈՐ ԳՆԴԻՆ, ԱՐԱՏՈՍԷ։**

Կենդանագիր մշտակայիցն առշեղ շրջադայի, ճշմարիտ զկերպն 152 թուցանէ յուշախաղաց և փուվժավժուող\: Եւ զ[ր]նվժացողան² գիւթն արդակեալ ըստ իւրում բնուվժետն\ որակադրէ իբր յանդս իմն ահաւորս։ ԵԹէ ի վերոյ դիտեսցես ըստ մասին Եռակարդեան\ բաղկանալ, եԹէ ի կողմանէ՝ զհակարաշն, եԹէ ի ներքոյ՝ ստոյգն բաղմակերպ յոգնապատիւ իշխանականին։ Ելանել համարհալ բնուվհեն դիրք և ձաւնիւթ\ և առ այլսն ըստ չափոյ ստորիջի պակասումն ըստ մանեակ\, և անդր նուազեալ բերջի\, ասել։

Խոյ Հպետը Եռանգիւնոյ անջրպետ միջագկտին<sup>8</sup> յարտակ (Կ)ետոսի<sup>9</sup> Ցուլ Հպետը Պեռսեսի<sup>10</sup> անջրպետ միջագիտի արդակ միջոյ Ճապատողի։ Եկաւու Հպետը Ենիոքայ<sup>11</sup>, անջրպետ միջակի արդակ Բոռտա<sup>12</sup> 151ա և Նապաստակի։ ||Խեցգետինն<sup>13</sup> անմիջակաւ անջրպետել<sup>14</sup> միջակիտի արդակ գլխոյ Վիշապին երկրորդի<sup>15</sup>։ Առիւծն<sup>16</sup> անմիջակաւ անջրպետեալ միջակիտի արդակ (կ)ոնգին<sup>17</sup> և միջոյ Վիշապին երկրորդի։ Կոյսն անմիջակաւ անջրպետեալ միջակիտի արդակ Ագռաւուն և տտան Վիշապին

<sup>20</sup> Հայիրին քիարգմանության մեջ շոշափված հարցերին Արատոսը անդրադարձել է նաև իր Փուսծչուսու պոեմի 462—558 և 559—732 տողերում, որտեղ խոսվում է երկրագնդի շրջանների, ինչպես և աստղերի ծագման ու մայր մանելու մասին։

<sup>21</sup> E. Maas, 5/2. m2/w., 12 42-43, 46, J. Martin, 5/2. m2/w., 12 281,

<sup>22</sup> Δρανδάκη, Μεγάλη Έλληνική Έγκοκλοπαιδεία, τόμ. Ε΄, σελ. 335.

<sup>1)</sup> Վ. փուխանուօղ։ 2) Վ. ընթացօղն։ 3) Վ. ընունետմբն, 4) Վ. հռակարգետն։ 5) Վ. ձօնիթ։ 6) Վ. մասնետկ։ 7) բերջիր։ 8) Վ. միջակիտին։ 9) Բ. լարդակետոսի, Վ. արտակետոսի։ 10) Ճիշտը՝ Պերսևսի։ Երկու գրչագրերում էլ՝ Պերսևնի։ 11) Վ. ենի (բառը կիստտ է քիողնըված)։ 12) Երկու գրչագրերում էլ սխալմամբ՝ Բորտա։ 13) Վ. խեցգետին։ 14) Վ. անջրպետետլ։ 15) Վ. ավելացնում է՝ «և Շանն»։ 16) Վ. Առիւծ։ 17) բնագրում՝ արտակոնթին, Վ. արդակ կոնթին։ 18) Վ. առգոնէ (բառը կիստտ է քիղնված)։

երկրորդի և Առգոնկոսի<sup>18</sup>։ Բայց ոմանք ասեն զԱրգոնկոս<sup>19</sup> հանգեպ Ungnia Ubdh pun dheng bbgqbmha & Unhidni , hohin? Sultan flahnնի22 անջրպետ միջակիտի արդակ23 Քեrոնի24։ Կաrին Հպեալ վիշապագօտոյն Եփիոքայ և նա Հայևալ Պսակին և Տաբածելուն և Առկտուբալ, անջրպետեալ միջակիտին արտակ Բոցակերպին և Թիւտեռիոնի։ Աղեղնաւու հայե[ա]լ Արծիւոյն<sup>25</sup> և նա հպետլ է Իւռոնի<sup>26</sup>, անջրպետ ակեցակիտի։ Այծեղջեւն Հպետլ Գլֆնի² և նա Հպետլ Սագին, անջրպետ ջակիտի արդակ Կաւդաձկան<sup>23</sup>։ Ջբնոսն Հպետլ Պիդատոսի<sup>29</sup> և նա Հպետլ Կեփուսի<sup>30</sup> անջրպետ միջակիտի արդակ միջոլ Վիշապին Մեծի։ Չկունք Տպետլ Անդրոմիդայ և նա Տպետլ Կասիպայ<sup>31</sup> անջրպետ միջակիտի [արտակ արտանն կիւ... be հաղորդը միջակիտի]32 Աւջքն Մեծ և Փոքւ և Վիշապն Մեծ, և հաղորդ սուղականին Ենգոնիաս<sup>33</sup> և Գանոր, և Չուկն Մեծ հանդերձ հնկիսը34 երևելաւը35 աստեղօբն հայեցելովբե36 ի ջինւթն։ Եւ ոմանը ասեն գիսուպս<sup>37</sup> սոցա ոչ առկայունս, այլ շարժունս<sup>33</sup> լինել, բայց ամա<sup>39</sup> ձիգու Իսկ այս զինչ որ հեքանոսական<sup>40</sup> անոշանքը՝ ղաստեղաց խուպա41 կոչեն։ ԵԹԷ ոչ հարկաւորութիւն անմարդ4- այլազդ<sup>43</sup> այտարարութենան<sup>44</sup> որպէս<sup>45</sup> առաջագոյն<sup>46</sup> Հարի<sup>47</sup> ի նամակի։ Եւ այս ինչ որ զծոցոյ գնդին արտաքոյ նշանակենք օրինակ և այս ոչ ի գնգի, այլ ի միադէպ բոլորի և անմարք է, դի ոչ պատշաճի։ Վասն 150 ա որոյ և երիս || առ անձն զատուցի բոլոր։ Իսկ ենք ի գունդաւորի, մարն է կերպարագործեալ միաշորում։ Բայց ի պարադայիցն, գոր հարկաւորի յինթեան խորհրդով իրրև ի տեսունեն, միշտ առններ բերելով հպաւորունենամբ չիւրաբանչիւր ամարից, ըստ գնդին շրջանակաց, ըստ արնակ(^) իւրաբանչիւր շարժմանց զβիւ համարհլ խառնհլով դանց իւր դասահղատանցն առանձնակութիւնսն, որպէս և ի բոլորիդ կա տպաւո-

«Ցաղագս միաւու գնդին» եւկում ճանդիպող աստղեւի, ճամաստեղությունների, կենդանատեսակների անունները և նրանց ճամապատասխան ճունաբեն անվանումները։

U.qumi — Κόραξ U.aqu'uξται (U.pqu'u'uhnu) — 'Αργώ (?) U.aqumipmį (uhn.) — 'Αρχτούρος U.aqumi hquiγ - 'Ανδροφέδα Επιπιαι (uhn.) — Βοώτης

Friguilipay—Σείριος (?)
Ταιδιαμ (Ταιδιαμό )—Δανάη
Τεβρίο—Δελφίς
Βυηπυριαμ — Έγγρονάς
Βυηπυριαμ (πίπ.)— Ήνίογος

<sup>19)</sup> Բ. զարդոննիոս, Վ. զարդոնն (բառը կիստա է βողնված)։ 20) Վ. ընդ (բառը կիստա է βողնրված) հւնցգնանույ և Առւծի։ 21) Վ. Կլիու 22) Բ. ոսիոնի, Վ. ուղիոնի։ 23) Բ. արդակը։ 24) Վ.
Քիրոնի։ 26) Վ. էիւռոն։ 27) Վ. դլֆինի։ 28) Վ. կարդաձկանն։ 29) Վ. Պիդասոսի։ 30) Վ. Կեփեսի
(Հիշաը՝ Կեփեսի)։ 31) Վ. Քասիօպնալ (Տիշաբ՝ Կասիօպնալ)։ 32) Փակադծնթի մեջ
առնված բառնթը բնագրում բացակայում են։ Վերականգնված են Վենետիկի գրչագրի
հիման վրա, ընդ որում «արտանն»-ից հետո հկող բառը (դուցն անունը) կիստա է βողնված։
33) Վ. ենդոնի (անունը կիստա է Թողնված)։ 34) Վ. հեղիւթ։ 35) Վ. երևելեօթ։ 36) Վ. Հպեցելովը։ 37) Վ. գխումբս։ 38) Վ. շարժմունս։ 39) Վ. լամս։ 40) Վ. հերանանակ (բառը կիստա
է Թողնված)։ 41)։ Վ. բացակայում է «խուպս» բառը, որի տեղում Թողնված է պարապ տարածություն, իսկ հաջորդ՝ «կոլեն» բառի փոխարեն գրված է «ստկ ոչ են»։ 42) Վ. անմարթե
43) Վ. չիր «ազգ» բառը։ 44) Վ. լայտարարութեան։ 45) Վ. չիր «որպէս» բառը, որի տեղ պաբապ տեղ է Թողնված։ 46) Վ. լառաջաղոյն 47) Վ. չիր «հարի» բառը, որի տեղ պարապ տեղ-

Βιμβαρω (υμα.)—'Οφιούγος
Β' βιωμαβαβα — Θοτάριον
Γιαπά — ?
Ψωυβωμη (υμα.\*) — Κασσιέπεια
Ψωρηωδαιβά — Χέλος (?)
Ψωθαιμ — Κῆτος
Ψωβαιμ — Κησεός
Δωυρωμαη —''Οφις

διαματαιαμη—Λαγωός
διαίν—Κύων
Παμαίν—'Ωρίων
Παμαίν—Περσεύς
Πριματαια—Πηδάλιον
Πιαίν—Στέφανος
Πιαγ—Κύχνος (?)
Πρεταιγ—Δράχων
Εμμαίν—Χείρων

9

#### ՊԱՒՂՈՍԻ ԱՂԵՔՍԱՆԴՐԱՑԻՈՑ ՆԱԽԵՐԳԱՆ Ի ՆԵՐՔՍԱԾՈՒԹԵՆԷ

Քարավրե Պատկանյանն իր «Անանիա Շիրակունւոյ մնացորդը բանից»: գրքում Տրատարակել է և մի երկ, որ կրում է Տետևյալ խորագիրը. «Պաւղոսի Աղեբաանդրացւոյ նախերգան ի ներքսածութենք յոյժ»։ Բովանդակությունը աստղաբաշխական մի նյութ է, նվիրված կենդանատեսակներին (դոդիակին)։

Ինչպես հայտնի է, Ք. Պատկանյանը խնդրո առարկա գրբին ոչ մի ուսումնասիրություն չի կցել, հետևաբար դժվար է կռահել, թե ձեռագրերում Պողոս Աղեթսանդրացու անունը կրող այս նրկասիրությունը նա ի՞նչ նվատառումներով է տեղադրել Անանիա Շիրակացուն պատկանող գործերի շարջում։

Պողոս Աղեքսանդրացին IV դ. հրկրորդ կեսի նշանավոր աստղաբաշխ է, սովորել է Ալեքսանդրիայի հայտնի դպրոցում, որը V դ. վերջում գլխավորում էր Հելիոդորոսը, Պողոս Աղեքսանդրացու գործերի մեկնաբաններից մեկը։ Պողոս Աղեքսանդրացու կյանքի ու զրական գործունհության մասին շատ քիչ բան գիտենը։ Նա Տեթանոս էր, իր ժամանակվա շատ զարգացած մարդկանցից մեկը։ Կարդացել էր աստղաբաշխության և աստղագուշակության մասին մեծ թվով ուսումնասիրություններ, որոնցից մեջբերումներ կան մեզ հասած իր երկում։ Այն գրված է 378 թ. և հավանաբար նախապես կրում էր - Είσαγωγικά (Ներբոածականը) խորադիրը։ Այս երկի երկրորդ հրատարակությունն է պանպանվել՝ ձոնված նեղինակի որդի Կրոնամոնին (միջնադարում նենց այս են հայերեն Թարգմանել), որի արժեքն այն է, որ հեղինակը, օգտագործած լինելով շատ նին աղբյուրներ, ճնարավորություն է տալիս քրմական և ժողո։[րդական ատտղագուշակութեյան մասին պատկերացում կազմել։ Միջնադարում Պողոս Աղաբսանդրացու հրկը շատ էր տարածված։ Ենթադրում են, որ Տնդկական մեզ չհասած "Pauliśa Siddhānta" խորագիրը կրող գիրքը Պոդոս Աղեքսանդրացու «Ներքսածականք»-ի մեկնությունն է եղել։ Ալ-Բիրունին ծանաց է եղել այդ մեկնությանը, որն անվանում է Pulisa:

Պողոս Աղեքսանդրացու աշխատության Հունարեն բնագիրը առաջին անդամ Հրատարակվեց Շատոյի կողմից 1588 թ. Վիտտեմբերգում, որից Հետո նա ունեցել է գազմաթիվ Հրատարակություններ<sup>2</sup>։

Ք. Պատկանյանը ձևորի տակ չի ունեցել Պողոս Աղերսանդրացու գործի

U. 9bmbppnipg, 1877, ts 67-73:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Մանրամասն տե՛ս W. Gundel-ի Paulus von Alexandreia հոդվածը. Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Erste Reihe, 36. Halbband, 3. Drittel, Stuttgart, 1949, S. 2376—2386.

Տունարին բնադիրը, որն անչափ օգտակար կարող էր լինել սրբագրելու համար հայ գրիչների թույլ տված սխալները, որոնք քիչ չեն։ Գրիչներին, սակայն, չի կարելի մեղադրել, քանի որ կենդանատեսակների մասին այս աշխատությունը խիտտ մասնագիտական երկ է, բացի այդ այնպիսի ստրկական, տառացի թարգմանություն է կատարված (հավանաբար հունաբան դպրոցին հետևող մի անձնավորության կողմից), որ առանց հունարենի իմացության, դժվար է այն հասկանալ։ Բնագրի շատ մասեր անվերծանելի են մնացել հրատարակիչ Պատկանյանի կողմից, այլ կերպ չի կարելի բացատրել նրա փիրառած կամայական փետադրությունը։ Նա հաճախ նախադասության մեջտեղում վերջակետ է դրել, Պաղոմեոսի, Ապոդինարի աշխատությունների փերնադրերը միաձուլել է շարադրանքի մեջ և այլն։ Մեր խոսքը շոշափելի դարձնելու համար բավարարվենք մեջ բերելով «ներքսածականքի» «Նախերգանի» հունարեն բնագիրը, նրա հիման վրա մեր սրբագրած ու ճշգրտած հայերեն թարգմանությունը, ապա հ Ք. Պատկանյանի հրատարակած բնագիրը (տե՛ս էջ 145)։

Պողոս Աղևթսանդրացու «Ներբսածականը»-ը վերահրատարակեց Ա. Արրահամյանը, լրացնելով Ք. Պատկանյանի հրատարակած բնագրի մեջ առկա Թերությունները՝ Մաշտոցյան Մատենադարանի ձեռագրերում պահպանված բնագրերի հիման վրա<sup>3</sup>։ Նա հանգել է այն եղրակացության, որ խնդրո առարկա երկը գլուխների է բաժանել հրատարակիչ Ք. Պատկանյանը, և որ «նշված բոլոր գլուխներն էլ հաջորդական շարունակությունն են հանդիսանում իրար և մի ամբողջության մասեր են»։ «Մեզ թվում է,—գրում է Ա. Աբրահամյանը,—ճենց այս էլ պիտի լինի Շիբակացու տիեզեբագիտության վերջին մասը» գ։

«Իր «Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը» աշխատության «Շիրակացու աղբյուրները» գլխում սակայն Ա. Աբրահամյանը միանգամայն ճիշտ նշել է, որ այդ աշխատությունը Շիրակացու հեղինակությունը չէ, այլ թարգ-

մանական մի գործ, որի Թարգմանիչն է Անանիա Շիրակացին։

Պողոս Աղեքսանդրացու այս աշխատությունը, հավանաբար ոչ անմիջաբար, այլ Բերևս Պողոս Աղեքսանդրացու գարոցին հետևած մի այլ հեղինակի միջնորդությամբ, օգտագործվել է Շիրակացուն վերագրվող մի ուրիշ երկում ևս, որը՝ ձեռագրերում կրում է «Անանիայի համարողի վասն ընթացից արեգական՝ ըստ կենդանատեսակացն և է գոտեացն, զոր կատարէ ի տունջե[ա]ն յաւուրս 346 և ժամս Գ» խորագիրը<sup>5</sup>։

Ծազման անսակետից վերոշիշյալ երկու երկերին է Տարում և՛ Ք. Պատկանյանի, և՛ Ա. Աբրահամյանի կողմից նույնպես Շիրակացուն վերագրված 
և ձեռագրերում՝ Պողոս Աղեքաանդրացու «Ներքսածականք»-ին անմիջապես 
հաչորդող այն փոքր երկասիրությունը, որ ունի հետևյալ վերճագիրը. «Յաղագս խառնարան աստեղաց»<sup>6</sup>։ Այս աշխատությունը, որ ամենայն հավանականությամբ նույնպես թարգմանված է հունարենից, աստղագուշակական 
բովանդակություն ունի։ Մեր ասածը հաստատելու համար վերցնենք պատահանան մի նախադասություն. «Յուլն, յորում են աստեղջ երկոտասան, եթէ 
հայիս և տեսանես զնոսա լեղջիւրս հարհալ, գիտեա՝ Թէ վաղվաղակի լինին

<sup>3</sup> Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը, էջ 327-330։

<sup>4</sup> buch inbanca, to 134:

<sup>5</sup> Հրատարակել է Ա. Արրահամյանը։ Նույն տեղում, էջ 315-317։

<sup>6</sup> Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը, էջ 331—333։ Ք. Պատկանյանի հրատարակած բնագիրը «Մնացորդը բանից...», էջ 73—75) թերի է։

# Հունաբեն բնագիբը

Παύλου 'Αλεξανδρέως Είσαγωγικά Δευτέρας ἐκδόσεως. (α') Προσίμιον

ταύτης έχδόσει τῶν είσαγωγικῶν προετρέψω έτέραν συντάξαι, λειπομένην έν ούδενι τῶν ήμῶν αύτοῦ τε τοῦ Πτολεμαίου ἐν τῷ έψευδογραφηχότας ήμᾶς άνευρών έν τῆ πρό είς τήν αύτῆς πρόθεσιν συντεινόντων "Περί Χρόνων Ζωῆς" αὐτοῦ τὴν λοντος τούς Αίγυπτίους, ώς πολλή ἀπάτη μένους πρός τοῖς ἀποτελέσμασιν ἐχθέσθαι. ώς ταύτας εύχρηστοτέρας χατειληφόντων Πάνυ καλῶς, ὅ φίλε παῖ Κρονάμων, θεωρημάτων, μετά του καταναγκάσαι καί τὰς κατὰ Πτολεμαΐον ἀναφοράς ἐπιλογισαπραγματείαν ποιουμένου και 'Α πολλινα-Αναιρέτου" ταύταις χέχρησθαι προσεπί τούτοις χαὶ 'Απολλωνίου τοῦ Λαοδικέως εν τοῖς ἰδίοις πέντε βιβλίοις διαβάλ.ρίου παραχελευομένου έν τῷ "Περί Αφέτου και Οίκοδεσπότου και αύτοῖς γεγένηται έν ταῖς τῶν ζφδίων ἀνα-

## Թաւգմանության սորագոված ընագիոր

Պաւղոսի Աղեքսանդրացւոյ Նախերդան ի ՆերքսածուԹենէ

ցեան ներբսածականացն, յորդորեցեր 3ngd qbalbylupup, nd neaph uhrbil կրաւնամոն, ստադրաւղս գմեդ դահայ ւսվարդ յառաջ բան դայս արտադրու-- դիան ժակակարի՝ դաբաժեր ոչ իւիծ հայրzwsh(h) mhumphub(g), sudmbaming րերուֆինոսն Համեմատելով առ յանգոն quita Sauwablind abe, but beeple ful -զկ նակացարա ռետևա<u>ę</u>» մազրսևա<sub>Մ</sub> կան արձր դիրագործութիւն առնելով h Umphhamph Spanian manny an h ձութեան» այսոգիւգ վարիլ։ Ի վերայ այսոցիկ և Ապողոնի Լատղիկեցայ *յին*qhahmmahan, nputhu Bt puntard dalnրուֆիւն լհալ է հողա ի կենդանատեսա-Հարկիցուցանելով դՊտղոմեան վերացանէ, որը ի նոյն հախադրութիւն պատարտադրել, իրրև զայնոսիկ պիտանե-Ցառձակչին և Տանուտետոն և Բացբաrրրար p (2) դատրարոր ժոհովիկով ժըկայն վերաբերութիիան (ս)։

## Թաբգմանության հետաաբակված բնագիբը

Պատղոտի Աղեքսանդրացւոյ Նախերդան ի ներքսածութեննէ յոյժ

մանց յառաջ քան պայս արտադրութիւն ներըսածականացն, յորդորեցեր միւս handler appropriate the post of the standard o Արմեն առանելով. և Ապոդինարի հրաghu hep Shua Sumbuhulu, qupnylblad -անդահական դուամիան ոչիւիծ նակրծաhimlung habing unpmip approprie ման տալով առ ի չարձակչեն և տանուտեսուն, և բացբարձրութեսու, Այսո-Հարկեցուցանելով գՊտղոմեան վերապետանեկոյնն Հասանելով մեր։ Նա հ բիւբ վառին ի վերայ այսոցիկ. և Ա. պողոնի Լառոդիկեցոյ ինքեան յառանամովն, ստագրապը դմեդ դրեալ յոնե, որը ի հոյն նախադրութիան պատ-2ms h mbunifilmin smilminguituitu h quapulmanghuh, uputtu Pt pangari in. Inpushbar that hat angue h habyanam Գրակի վիրական ում անակ տիների հիտու phonophian, Smithinmblad ահսակացն վերաբերովնիւն։

պատերազմունը և կոիւը»<sup>7</sup>։ Կամ. «Աղեղնաւորն, յորում են աստեղը վեց, եքե ահոտնիցես նոսա ի քիքիոմանց, դիտասչիր քել առաթին փ նոցանէ աստեղջ Տանդոյնը, ծովը խոսվին, և ամպը զուարճանան և Թագաւորը զուարճանան»:

Այս և նմանօրինակ տասնյակ այլ գուշակողական հատվածների առկայությունը հուշում է, որ տվյալ աշխատության հեղինակը չի կարող լինել Անանիա Շիրակացին, մի գիտնական, որ բազմիցս ծաղրուծանակի է ենքար-

կել նման Տակագիտական Տայացջները։

Պողոս Աղեքսանդրացու աշխատությունը և ձեռագրերում նրա հայերեն թարդմանությանը հաջորդող «Ցաղագս խառնարան աստեղաց» գործը, ինչպես և «Վասն ընթացից արեզական՝ ըստ կենդանատեսակացն...» աշխատությունը պատկանում են աստղաբաշխական միևնույն դպրոցին։ Հին հույն հեղինակները այդ գործերում արտահայտված գաղափարները վերագրում էին քաղդեացիներին։ *Հետաքրքրականն այն է, որ խնդրո առարկա աշխատու*թյուններում արծարծված մարբերը հին հույները անվանում կին γενεθλιαλογία, այն է՝ «Ծ և և դ ա բ ա ն ո ւ թ ի ւ ն», ցույց տալով, որ քաղդեացիները, զբաղվելով հանդերձ այդ «ծննդաբանությամբ», իրենց վերամբարձորեն հորջորջում .Εβω δωβ Εδωμηθησιο Ευστημορίου (γενεθλιαλογίαν, ήν σεμνοτέροις χοσμούντες όνόμασιν ο έ Χαλδαῖο ε μαθηματικούς καὶ ἀστρολόγους σφᾶς αὐτούς ἀναγορεύουσιν)<sup>9</sup>ε Քաղդհացիներին վերադրվող աստղագուշակական հայացքները, Թեև տարածում գտան անտիկ աշխարհում, բայց և սուր ֆննադատության ենթարկվեցին նենց անտիկ մտածողների կողմից։ Այդ տեսակետից յուրանատուկ տեղ է .գրավում Սեջստոս Էմպիրիկոսը(230—180 рр. մ. р. ш.)՝ անվանի հույն փիլիսոփա և բժիշկ, որ Պյուրրոնի և Էնեսիդեմոսի հետ համարվում է սկեպտիցիզմի ամենանշանավոր ներկայացուցիլը։ Սեքստոս Էմպիրիկոսի աշխատուβιαιύρ, αρ վեρύωτρισων է «βυητά ωνωηματιτωφύτρη» (Πρός ἀστρολόγους), ամբողջությամբ նվիրված է բաղդհացիների աստղագիտական հայացջների ջննապատությանը։ Հեղինակը սկսում է իր զործը շարադրելով նախ և առաջ «կենդանատեսակ բոլորակության» (ζωδιαχός χύχλος) մասին քաղդհացիների սկղբունքները, հայտնում է, որ նրանք «կենդանատեսակ բոլորակությունը» բաժանում են 12 կենդանատեսակների, յուրաբանչյուր կենդանատեսակը՝ 30 մասի, յուրաքանչյուր մասն էլ 60 հրմասի։ Կենդանատեսակների մի մասը արական են համարում, մյուսը՝ իզական, մի մասը եղանական, մյուար՝ ոչ, մի մասը երկտարրական, մյուսը հաստատուն և այլն։ Այսպես, հաջորդաբար, նա շարադրում է այն ամենն, ինչ որդեդրել է հետագայում Պողոս Աղեբսանդրացին, որից հետո ցույց է տալիս, Բե ինչպես քաղդեացիները աստղերի և կենդանատեսակների դիրթից որոշում էին, Թե ինչ Հակատագիր կամ բախտ վունենա այս կամ այն աստղի տակ ծնված անձնավորությունը։ Էմպիրիկոսը մեկ առ մեկ ջրում է նրանց «փաստարկումները»։

Այս բոլորից Տետո անհրաժեշտ է խորամուխ լինել Անանիա Շիրակացու «Տիհզհրադիտության» ստորև ըհրվող հատվածի բովանդակության մեջ. «Բայց

DX -- 512

<sup>7</sup> Անանիա Շիրակացու մատենագրությունը, էջ 331։

<sup>8</sup> buch inbaned, to 332:

<sup>9</sup> Sexti Empirici Opera, rec. Hermannus Mutschmann, vol. III, Adversus mathematicos, Lipsiae, 1954, p. 141; Sextus Empiricus with an English Translation by the Rev. R. G. Bury, vol. IV, Cambridge-London, 1961, p. 322.

հա կշտամբեցից զքաղդեացւոցն ծննդաբանութիւնսն՝ որում բաղումք հաւանեցան. և յունաց և այլոց աղդաց՝ վարժիլ<sup>10</sup> սնոտիւք, և կշտամբեցից ո՛լ իմ բանիւ՝ այլ սրբոյն Բարսղի, որ ասէ այսպէս. Բայց մեզ չէ ինչ դանդաղելի եւկւուդել զաննամ պատմութիւնս նոցա. բանդի ի հաւաստաբան հշմարտուքենէս մերմէ կշտամբեալ դտանին։ Եւ արդ դարձցուք անդրէն դնոքիմբը վերըստին։ Եւ ահա սկսանիմ ասել իբր ո՛լ ենքէ զիմ բանս ինչ խառնեմ ի ներքս, այլ ի նոցուն բանից երկրորդեմ ընդդէմ նոցա կշտամբել զնոսա անդստինյիւրեանց բանիցն. զի քերևս որը կանխաւ անկան յամբաշտութիւնս նոցա՝ բժշկունիւն դտցեն։ Եւ որ ո՛լ իցեն դայքակղեալ անկեալ ի պատշանս նոցա՝ դրուշունիւն ստասցին։ Հի լայսպիսի բանս և որ նման սոցին իցեն մի՛ լօժաընսցին անկանել»<sup>11</sup>։

Այնուհետև Շիրակացին, Սեջստոս Էմպիրիկոսի նման, հաձախ օգտագործելով նույն բառերը ջրում է քաղդեացիների «ծննդաբանությունը» հենվելով Բարսեղ Կեսարացու վրա և կրկնելով վերջինիս խոսքերը «Եւ արդ զին՞չ արարից, զի իբրև հարկ իմն համարիմ երկրորդել զանհամ պատմութիւնս նոցա»<sup>12</sup>։

Թվում է, նե միաբ չունի այլևս շարունակել։ Շիրակացին ըննադատում է քաղդհացիների «ծննդաբանությունը», ինչպես իր ժամանակին քննադատել է Սերատոս Էմպիրիկոսը և շատ ուրիշներ։ Իսկ Սերատոս Էմպիրիկոսը բննադատել է այն մաբերը, որոնք հետագայում որդեգրեց Պողոս Աղեքսանդրացին, . ինչպես և անհիմն կերպով Շիրակացուն վերադրված «Յաղագո խառնարանաստեղաց» և «Վասն ընթացից արեգական՝ ըստ կենդանատեսակացն...» աշխատությունների հեղինակները։ Ըստ այդմ պարզ է դառնում, որ վերոհիշյալ աշխատություններից և ո՛լ մեկը չենք կարող մեծանուն Անանիա Շիրակացու գրչի արգասիք Համարել։ Պարզ է ուրեմն, որ Շիրակացին աստղաբաշխությամբ զբաղվող միակ հայ հեղինակը չի եղել։ Հայաստանում եղել են աստղաբաշխներ, որոնք հետևել են Պողոս Աղեքսանդրացուն ու նրա համախոհներին. և այդ երկու՝ գիտական ու գուշակողական գպրոցների միջև պայքար է բորբոթվել նաև մեզանում։ Այլ կերպ չի կարելի բացատրել ջադդեացիների «ծննդարանությանը» Շիրակացու տված կրթոտ բննադատությունը։ Ուստի կարելի է վստահ ասել, որ Շիրակացին չէր էլ կարող վերոհիշյալ – երկերի Թարդմանիչը լինել, բանզի նրա համար տաղակալի է հղել նույնիսկ նրանց անհամ պատմություններն երկրորդելը։

Պողոս Աղեքսանդրացու «Ներքսածականք»-ը բաղկացած է Նախերդանքիցև 37 գլուխներից։ Ք. Պատկանյանի և Ա. Աբրահամյանի հրատարակած բնագիրը բովանդակում է այդ երկի «Նախերգանքը» և կենդանատեսակների մասին գլուխը ոչ ամբողջությամբ (վերջից պակասում է երկու պարբերություն)։

Ստորև տրվում է Պողոս Աղեքսանդրացու հրկի հայերեն։ Թարգմանու-

<sup>10</sup> Zudwburpup' duphi:

<sup>11</sup> Անանիա Շիբակացի, *Տինդնրադիտություն և տոմար, աշխատասիրությամբ* Աշ. Աբբաճամյանի, *Երևան, 1940, էջ 23—24։* 

<sup>12</sup> Նույն տեղում, էջ 27։ Անանիա Շիրակացու՝ Բարսեղ Կեսարացու դործերից կատարած -Տղումների մասին տե՛ս Կ. Մ. Մուբադյան, Ընդհանուր հատվածներ ու սրբագրություններ Կեսարացու և Շիրակացու դործերում, «Լրաբեր», № 1, 1975, էջ 55—21».

## ΠΑΥΛΟΥ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΩΣ

## ΕΙΣΑΓΩΓΙΚΑ ΔΕΥΤΕΡΑΣ ΕΚΔΟΣΕΩΣ

(α') Προοίμιον

Πάνυ καλῶς, ὧ φίλε παῖ Κρονάμων, ἐψευδογραφηκότας ἡμᾶς ἀνευρὼν ἐν τῆ πρὸ ταύτης ἐκδόσει τῶν εἰσαγωγικῶν προετρέψω ἑτέραν συντάξαι, λειπομένην ἐν οὐδενὶ τῶν εἰς τὴν αὐτῆς πρόθεσιν συντεινόντων θεωρημάτων, μετὰ τοῦ καταναγκάσαι καὶ τὰς κατὰ Πτολεμαῖον ἀναφορὰς ἐπιλογισαμένους πρὸς τοῖς ἀποτελέσμασιν
ἐκθέσθαι ὡς ταύτας εὐχρηστοτέρας κατειληφότων ἡμῶν
αὐτοῦ τε τοῦ Πτολεμαίου ἐν τῷ Ἡερὶ Χρόνων Ζωῆς'
αὐτοῦ τὴν πραγματείαν ποιουμένου καὶ Ἀπολλιναρίου
παρακελευομένου ἐν τῷ Ἡερὶ ἀφέτου καὶ Οἰκοδεσπότου καὶ ἀναιρέτου ταύταις κεχρῆσθαι προσεπὶ
τούτοις καὶ ἀπολλωνίου τοῦ Λαοδικέως ἐν τοῖς ἰδίοις
πέντε βιβλίοις διαβάλλοντος τοὺς Αἰγυπτίους, ὡς πολλὴ
ἀπάτη αὐτοῖς γεγένηται ἐν ταῖς τῶν ζωδίων ἀναφοραῖς.

## (β') Περὶ τῶν δώδεκα ζωδίων

Ό ζωδιακός κύκλος κινεῖται λοξῶς, διηρημένος εἰς τμήματα δώδεκα, ἄτινα καλεῖται ζώδια. ἔχει δὲ τὸ ζώδιον δεκανοὺς μὲν τρεῖς, μοίρας δὲ λ̄, ἡ δὲ μοῖρα ἔχει λεπτὰ ξ. ἔστι δὲ ἡ ἀρχὴ τοῦ ζωδιακοῦ κύκλου ὁ Κριός, ἀρσενικόν, ἰσημερινόν, τροπικόν, ἐαρινόν, οἶκος Ἄρεως, ὕψωμα Ἡλίου περὶ μοίρας ιθ', ταπείνωμα Κρόνου περὶ μοίρας κ', τρίγωνον ἡμέρας μὲν Ἡλίου, νυκτὸς δὲ Διός. κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Περσίδος, ἀπομεμερισμένον ἀνέμω Ἀπηλιώτη. κυριεύει δὲ κεφαλῆς καὶ ὅλου προσώπου. ἀνατέλλει δὲ τὸ ζώδιον κατ' Αἰγυπτίους ἐν τῷ δι' Ἀλεξανδρείας κλίματι τρίτω ὄντι ἐκ τοῦ ἀφανοῦς τοῦ Αλεξανδρείας κλίματι τρίτω ὄντι ἐκ τοῦ ἀφανοῦς τοῦ

թյամբ մեզ հասած մասի հունարեն բնագիրը<sup>13</sup> և նրա հին հայերեն Թարդմանությունը<sup>14</sup>։

#### ՊԱՒՂՈՍԻ ԱՂԵՔՍԱՆԳՐԱՑՒՈՅ ՆԱԽԵՐԳԱՆ Ի ՆԵՐՔՍԱԾՈՒԹԵՆԵՐ

3ոյժ դեղեցկաբար, ով որդի սիրելի Կրաւնամոն, ստադրաւղս ղմեղ գտեալ² լոմանց յառաջ ջան ղայս արտադրութեան ներջսածականացն, յորդորեցեր միւս շարադասել, նուազել ոչ իւիջ յայնցանէ, որջ ի նոյն նախադրութեւն պատշաճի[ն] տեսութեան[ց]³, համանդամայն հարկեցուցանելով ղժաղոմեան վերաբերութեիւնան համեմատելով առ յանդան արտադրել⁴, իբրև դայնոսիկ պիտանեղոյնն հասանելով մեր, նաև նորին իսկ Պտ ղ ոմ և ա յ «3 ա ղ ա դ ս ա մ ա ն ա կ ա ց կ և ն ա ց» նոջօք զիրադործութեւն առնելով, և Ա պ ո ղ ի ն ա ր հ րաման տալով առ ի «3 ա ր ձ ա կ չ ի ն և Տ ա ն ո ւ - տ ե ա ռ ն և Բ ա ց բ ա ր ձ ո ւ թ և ա ն» ն այսութիւջ վարիլ²։ Ի վերայ այսուցիկ և Ա պ ո ղ ո ն ի Լ ա ւ ո դ ի կե ց ւ ո յ յինջեան Ե (5) մատեանսն դսրովելով ղ ն գիպտացիսն, որպէս թէ բազում մոլորութիւն լեալ է նոցա ի կենդանատեսակացն վերաբերութիւն[ս]։

Կենդանատեսակ բոլորութիւն շարժի առշեղապէս, բաժանեալ ի հատածս ԲԺ-ն (12) որ կոչին կենդանատեսակը։ Եւ ունի կենդանատեսակն պարունակս Գ (3), մասունս է (30). և մասն ունի<մասունս Կ (60) և> մանրերորդակս Կ (60)։

3աղագս Խոյին։ Արդ է սկիզբն կենդանատեսակ բոլորակութիւն Խոյն, արական, հասարակօրհայ, յեղանակ[ան]<sup>9</sup>, դարնանային, տուն Հրատի, բարձրութիւն Արեդականն [մասանց]<sup>10</sup> ԺԹ (19), նուաստութիւն Երևակի՝ մասանց Ի (20), հռանդիւնի՝ ի տուընջեան Արեդականն, իսկ ի դիշերի՝ Լուսնթադի։ Ձաւնեալ է նահանդին Պարսից, բաժանաւղ<sup>11</sup> հողմոյն Արևելականի։ Եւ տիրել գլխոյ և բոլոր երեսացն։ Եւ ելանէ կենդանատեսակ ըստ Եգիպտացշոցն և Աղեքսանդրացւոցն նահանդին, որ է երկրորդ<sup>12</sup>, յաներևութեն լերևելի աշ-

to the sound the time time time of the sounds for

DILLARY TRUE THEREITED IN STREET IN THE TRUE WAY

<sup>13</sup> Պողոս Աղերսանդրացու երկի հունարեն բնագրի նորագույն հրատարակությունը լույս է տեսել Լայպցիգուժ, 1958 թ. Paulus Alexandrinus. Εնσαγωγικά. Edidit A e. Boer Lipsiae, 1958.

<sup>14</sup> Որպես հիմը ընդունված է Մաշտոցի անվան Մատենադարանի № 1973 ձեռագիրը։
[] Անկյունավոր փակագծերի մեջ առնված տառերն ու բառերը ավելացրել ենը մենը՝ հիմնրվելով հունարեն բնագրի վրա։ Սուրանկյուն փակագծերի մեջ (<>) առնված են այն տառերն ու բառերը, որոնը կան հայերեն բնագրում, բայց որոնը համարում ենը ավելորդ։

κύσμου (μέρους) είς τὸν ἐμφανῆ κόσμον ἐν ὤρα ἰσημεοινη α γ' θ' χοόνοις δέ κα β". ἔστι δέ έν τούτω τῷ ζωδίω τό μεσουρανοῦν κέντρον τοῦ κοσμικοῦ διαθέματος.

Δεύτερον ζώδιον Ταῦρος, θηλυκόν, στερεόν, ἐαρινόν, οίκος Άφροδίτης, ύψωμα Σελήνης περί μοίρας γ΄, ταπείνωμα ούδενός, τρίγωνον ήμέρας μέν Αφροδίτης, νυκτός δὲ Σελήνης. κείται δὲ ἐν τῷ κλίματι τῷ τῆς Βαβυλῶνος, άπομεμερισμένον ἀνέμω Νότω. κυριεύει δὲ τραχήλου καὶ τένοντος. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ έμφανες τοῦ κόσμου ἐν ώρα ā β", χρόνοις δὲ πε κατὰ τὸ . προκείμενον κλίμα.

Τρίτον ζώδιον Δίδυμοι, άρσενικόν, δίσωμον, ἐαρινόν, ανθοωποειδές, οίκος Έρμοῦ, ΰψωμα οὐδενός, κοίλωμα οὐδενός, τρίγωνον ήμέρας μὲν Κρόνου, νυκτὸς δὲ Έρμοῦ. κείται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Καππαδοκίας, ἀπομεμερισμένον ἀνέμφ Λιβί. κυριεύει δὲ ὤμων καὶ χειρών καὶ δακτύλων. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς είς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ὥρᾳ ā β" ε' με', χρόνοις δὲ κατὰ τὸ προκείμενον κλίμα πη γ΄. ἐν ταύτη δὲ τῆ τριζωδία άπαρτίζεται ή τῆς ἐαρινῆς ὥρας τροπή, ἥτις καλεῖται ἀήρ.

Τέταρτον ζώδιον Καρκίνος, θηλυκόν, τροπικόν, θερινύν, οίκος Σελήνης, ύψωμα Διὸς περί μοίρας ιε΄, ταπείνωμα "Αρεως περί μοίρας κη', τρίγωνον ήμέρας μεν Αφοοδίτης, νυκτός δὲ "Αρεως. κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Άρμενίας, ἀπομεμερισμένον ἀνέμω Βορρά. χυριεύει δὲ στήθους καὶ στομάχου. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ῶραις β θ', χρόνοις λα β" κατά τὸ μνημονευθέν κλίμα. ἔστι δέ έν τούτω τῷ ζωδίω ὁ τοῦ κόσμου ώροσκόπος.

Πέμπτον ζώδιον Λέων, ἀρσενικόν, στερεόν, θερινόν, οίκος Ήλίου, ΰψωμα οὐδενός, κοίλωμα οὐδενός, τρίγωνον ημέρας μεν Ήλίου, νυκτός δε Διός. κείται δε ζέν τῷ> κλίματι τῷ τῆς Ἀσίας, ἀπομεμερισμένον ἀνέμω Ἀπηλιώτη. κυριεύει δὲ πλευρῶν. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ὥραις β γ΄, χρόνοις δέ λε κατά το μνημονευθέν κλίμα.

վսարգնյ<sup>13</sup> ի ժամու միում Հասարակաւրոյ, լեռանդիւնի<sup>14</sup> և ինն երմասին<sup>15</sup>, և ամանակաց ԻԱ (21) և Բ (2) մասանց։ Եւ է լայսմիկ կենդանատեսակի երկնաժիջոցակէտն աշխարգական տրամադրութեանց։

Յաղագս Ցլուն։ Երկրորդ փենդանատեսակ է Ցուլն, իգական, հաստատուն, դարնանային, տուն Լուսաբերի, բարձրութիւն Լուսնոյ, ունի մասունս Գ (3), նուաստութիւն ոչ ուրեք, հռանգիւնի՝ ի տուընջհան Լուսաբերի, իսկ ի գիշերի՝ Լուսնոյ։ Ձաւնեալ է նահանգին Բաբելացւոց, բաժանաւղ<sup>16</sup> հողմոյն Հարաւոյ։ Եւ տիրեալ է ուլանն և պարանոցին։ Եւ ելանէ կենդանատեսակ յաներևութեն յերևոյթն [աշխարհի] ի ժամու միոջ և Բ (2) մասանց, և ամանակաց ԻԵ (25)-ից առաջիկա նահանգին։

Յաղագս Ե[բ]կաւորին։ Երիր կենդանատեսակ է Ե[ր]կաւորն, արական, երկտարրական, [գարնանային], մարդակերպ, տուն Փայլածուին Երմու, բարձրութիւն ոչ ուրուբ, նուազութիւն ոչ ուրուբ, հռանգիւնի՝ ի տուընջեան Երևակի Կրաւնոս, իսկ ի գիշերի՝ Փայլածուի։ Եւ ձաանհալ է նահանգին Գամ-լրաց, բաժանհալ հողմոյն Լիբէացւոց<sup>17</sup>։ Եւ տիրել է ուսոց և ձեռաց և մատանց։ Ելանէ կենդանատեսակն յաներևութին չերևոյին ի ժամու միում և Բ (2) մասանց և է (7) մասին և ԽԵ (45) [եր]մասին, և ամանակաց ԻԱ (21) և երիր մասին լիշեցելում նահանակին<sup>18</sup>։ Եւ լայսմ կենդանատեսակի<sup>19</sup> աւարտի գարնանային ժամուն լեղանակ, որ կոշի Աւդ։

Յաղագս Խեցգետնին։ Ձորիր կենդանատեսակ է Խեցգետին, իդական, յեղանակ[ան], ամառնային, տուն Լուսնոյ, բարձրութիւն Լուսնթագի՝ ի մասունս Ժէ (17), նուաստութիւն Հրատի Արէս առ ի մասունս ԻՐ (28), [եռանգիւնի]՝ ի տուընջեան Լուսաբերի Ափրոդիտէս, իսկ ի [գիջերի]՝ Հրատի։ Եւ ձաւնեալ է մահանգին Հայոց, բաժանեալ հողմոյն Հիարւսոյ։ Եւ տիրել է լանջաց։ Եւ ելանէ կենդանատեսակն յաներևութէն լերևելի աշխարհս ի ժամու Բ (2) և ինն երմասին և ամանակաց ԼԱ (31)։ Եւ լայսմ կենդանատեսակի աշխարհին<sup>2)</sup> ժամադէտն։

Յաղագս Առիւծուն։ Հինգերորդ կենդանատեսակ է Առիւծն, արական, հաստատուն, ամառնային, տուն Արեդական, բարձրութիւն ոչ ուրութ, եռանգիւնի՝ ի տուընջեան Արեդական, իսկ ի դիշերի՝ Լուսնթագի։ Եւ ձաւնեալ է նահանդին Ասիացւոց, բաժանեալ հողմոյն Արևելից։ Եւ տիրեալ է կողից։ Եւ ելանէ յաներևութէն յերևոյթն ի ժամո Բ (2) և Գ (3) մասունս և ամանակս ԼԵ (35)։ Έκτον ζώδιον Παρθένος, θηλυκόν, δίσωμον, θερινόν, οίκος καὶ ὕψωμα Ερμοῦ περὶ μοίρας ιε', ταπείνωμα Άφρο-δίτης περὶ μοίρας κζ' τρίγωνον ἡμέρας μὲν Αφροδίτης, νυκτὸς δὲ Σελήνης. κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Ελλάδος καὶ Ἰωνίας, ἀπομεμερισμένον ἀνέμῳ Νότῳ. κυριεύει δὲ λαγόνων καὶ τῆς ἄνω κοιλίας καὶ τῶν ἐντὸς πάντων. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ὥραις Ϝ γ' ε' με', χρόνοις δὲ λη γ'. ἐν ταύτη δὲ τῆ τριζωδία ἀπαρτίζεται ἡ τῆς θερινῆς ὥρας τροπή, ῆτις καλεῖται πῦρ.

Έβδομον ζώδιον Ζυγός, ἀρσενικόν, ἰσημερινόν, τροπικόν, μετοπωρινόν, οἶκος Αφροδίτης, ὕψωμα Κρόνου
περὶ μοίρας κ΄, ταπείνωμα Ἡλίου περὶ μοίρας ιθ΄, τρίγωνον ἡμέρας μὲν Κρόνου, νυκτὸς δὲ Ερμοῦ. κεῖται δὲ
⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῆς Λιβύης καὶ Κυρήνης, ἀπομεμερισμένον ἀνέμῳ Λιβί. κυριεύει δὲ ἰσχίων καὶ γλουτῶν. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ
κόσμου ἐν ὥραις β̄ γ΄ ε΄ μέ, χρόνοις λη̄ γ΄. ἔστι δὲ ἐν
τούτῳ τῷ ζωδίῳ τὸ τοῦ κόσμου κέντρον ὑπόγειον.

"Ογδοον ζώδιον Σκορπίος, θηλυκόν, στερεόν, μετοπωρινόν, οἶκος "Αρεως, ὕψωμα οὐδενός, κοίλωμα Σελήνης περὶ μοίρας γ΄. τρίγωνον ἡμέρας μὲν Αφροδίτης, νυκτὸς δὲ "Αρεως. κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Ἰταλίας, ἀπομεμερισμένον ἀνέμῳ Βορρᾳ. κυριεύει δὲ αἰδοίων καὶ κύστεως καὶ βουβώνων. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ὥραις Ϝ γ΄, χρόνοις δὲ λε.

Έννατον ζώδιον Τοξότης, ἀρσενικόν, δίσωμον, μετοπωρινόν, οἶκος Διός, ὕψωμα σὐδενός, κοίλωμα σὐδενός, τρίγωνον ἡμέρας μὲν Ἡλίου, νυκτὸς δὲ Διός. κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Κιλικίας καὶ Κρήτης, ἀπομεμερισμένον ἀνέμῳ Ἀπηλιώτη. κυριεύει δὲ μηρῶν. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ὥραις β θ', χρόνοις δὲ λα β' κατὰ τὸ μνημονευθὲν

Յաղագս Կուսանակին։ Վեցերորդ կենդանատեսակ է Կուսանակն, իդական, ամառնային, երկտարրական, տունն և բարձրութիւն Փայլածուին՝ ի մասունս ԺԵ (15), նուաստութիւն Լուսաբերի՝ առ ի մասունս Իէ (27). հռանգիւնի՝ ի տուընջեան Լուսաբերի և ի դիշերի՝ Լուսնոյ։ Եւ ձաւնեալ է նահանգին Քաղդեացւոց<sup>21</sup>, բաժանեալ հողմոյն Հարաւոյ։ Եւ տիրեալ է կշտից և տտորին<sup>22</sup> ուրովայնին և ամենայն փորոտոյն։ Եւ ելանէ յաներևութին լերևութի աշխարհիս ի ժամս Բ (2) և երիր մասին և է (7) երմասին<sup>23</sup> ԽԷ (47) երմասին, և ամանակաց Է (7)<sup>24</sup> և Գ (3) մասին։ Եւ յայսմ կենդանատեսակի<sup>25</sup> աւարտի ամառնային ժամուն լեղանակն, որ կոչի Հուր։

3աղագս Կչռին։ Եսիննիրորդ կենդանատեսակ է Կչիռն, արական, հասարակաւրեալ, լեղանակ[ան], աշնանային, տուն Լուսաբերի, բարձրութիւն Երեվակի՝ առ ի մասունս Ի (20)²6, նուաստութիւն Արեդական՝ առ ի մասունս ԺԲ (19) հռանդիւնի՝ ի տուլնջեան Երևակի, ի դիշերի՝ Փայլածուի։ Եւ ձաւնեալ է նահանդին Լիբէացւոց և Կիւթենացւոցն, բաժանեալ հողմոյն Լիբէացւոց։ Եւ տիրեալ է կովմանցն²ւ Եւ ելանէ կենդանատեսակն յաներևութէն լերևոչին ի ժամս Բ (2) և Գ (3) մասին և Ե (5) [եր]մասին և Խ [Ե (5) եր]մասին և ամանակաց ԼԲ (39) և է (7) մասանց²չ։ Եւ է աշխարհական արամադրութեան կէտ եթերական²ց։

Յաղագս Կուին։ Ութերորդ կենդանատեսակ է Կորն, [իգական], Հաստատուն, աշնանային, տուն Հրատի, բարձրութիւն ոչ ութեք, նուաստութկեւն<sup>30</sup> Լուսնի՝ առ ի մասունս Գ (3), հռանդիւնի՝ ի տուրնջեան Լուսաբերին, ի դիշերի՝ Հրատին։ Եւ ձաւնեալ է նահանդին Իտալացւոց, բաժանեալ հողմոյն Հիւտիսոյ։ Եւ տիրեալ է առնացի անդամոցն և դանձակի և ցայլիցն։ Եւ ելանէ կենդանատուսակն յաներևութեն լերևոյթն ի ժամս Բ (2) և Գ (3) մասունս, և ամանակս ԼԵ (35)։

3աղագս Աղեղճաւուին։ Իններորդ կենդանատեսակ է Աղեղնաւորն, [արական], երկտարրական, աշնանային, տուն Լուսնքագի, [բարձրութիւն ոչ ուրուք, նուազութիւն ոչ ուրուք, եռանդիւնի՝ ի տուընջեան Արեգական, իսկ ի դիշերի՝ Լուսնքադի [<sup>31</sup>: Եւ ձաւնեալ է նահանդին Կիլիկեցւոց և Կրետացւոց, բաժանեալ հողմոյն Հարաշոյ<sup>32</sup>։ Եւ տիրեալ է երանացն։ Եւ ելանէ յաներևութեն յերևոյին ի ժամս Բ (2) և Բ (9) երմասին, և լամանակս ԼԱ (31) և Գ (3) κλίμα. ἐν ταύτη τῆ τριζωδία ἀπαρτίζεται ή τῆς μετοπωρινῆς ὥρας τροπή, ἤτις καλεῖται γῆ.

Δέκατον ζώδιον Αἰγόκερως, θηλυκόν, τροπικόν, χειμερινύν· οἰκος Κρόνου, ὕψωμα Ἄρεως περὶ μοίρας κη΄, ταπείνωμα Διὸς περὶ μοίρας ιε΄ · τρίγωνον ἡμέρας μὲν Ἀφροδίτης, νυκτὸς δὲ Σελήνης, κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ
τῆς Συρίας · ἀπομεμερισμένον ἀνέμῳ Νότῳ, κυριεύει δὲ
γονάτων, ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς
τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ὥρᾳ ᾶ β΄ ε΄ με΄, χρόνοις δὲ
κη γ΄, ἔστι δὲ τοῦ κόσμου κέντρον δυτικόν.

Ενδέκατον ζώδιον Υδροχόος, άρσενικόν, στερεόν, χειμερινόν οίκος Κρόνου, ύψωμα οὐδενός, κοίλωμα οὐδενός.
τρίγωνον ἡμέρας μὲν Κρόνου, νυκτὸς δὲ Ερμοῦ. κεῖται
δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς Λίγύπτου ἀπομεμερισμένον
ἀνέμῳ Λιβί. κυριεύει δὲ κνημῶν. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου ἐν ῶρᾳ
ᾶ β΄΄, χρόνοις δὲ κε.

Δωδέκατον ζώδιον Ἰχθύες, θηλυκόν, δίσωμον, χειμεοινόν· οἶκος Διός, ὕψωμα ἄφροδίτης περὶ μοίρας κζ΄, ταπείνωμα Έρμοῦ περὶ μοίρας ιε΄. τρίγωνον ἡμέρας μὲν 
ἄφροδίτης, νυκτὸς δὲ ἄρεως. κεῖται δὲ ⟨ἐν τῷ⟩ κλίματι τῷ τῆς ἔρυθρᾶς θαλάσσης καὶ Ἰνδικῆς χώρας· ἀπομεμερισμένον ἀνέμῳ Βορρᾶ. κυριεύει δὲ πελμάτων καὶ τῶν 
λεγομένων ἀκροποδίων. ἀναβαίνει δὲ τὸ ζώδιον ἀπὸ τοῦ 
ἀφανοῦς εἰς τὸ ἐμφανὲς τοῦ κόσμου μέρος ἐν ῶρᾳ ā γ΄ θ΄, 
χρόνοις δὲ κα β΄΄. ἐν ταύτη δὲ τῆ τριζωδία ἀπαρτίζεται 
ἡ τῆς χειμερινῆς ὥρας τροπή, ἥτις καλεῖται ὕδωρ.

Καὶ πρὸς μὲν τὴν κατὰ μέρος ἔκθεσιν τὰ δυοκαίδεκα ζώδια ὧδέ πως εἰρήσθω, πρὸς δὲ τὸ συλλήβδην αὐτὰ

νοείν ούτως έκτεθείσθω.

Άρσενικὰ μὲν ζώδιά εἰσι τάδε · Κριός, Δίδυμοι, Λέων, Ζυγός, Τοξότης, Ύδροχόος, θηλυκὰ δὲ τὰ τούτων ὑπόλοιπα Ταῦρος, Καρκίνος, Παρθένος, Σκορπίος, Αἰγόκερως, Ἰχθύες καὶ καθόλου εἰπεῖν, ὅσα περιττὸν ἀριθμὸν ἐκδέχεται ἀπὸ πρώτου Κριοῦ ἀρχόμενα, ταῦτα ρσενικὰ νοείσθω, ὅσα δὲ ἄρτιον θηλυκά.

մասին<sup>33</sup>։ Եւ լայսմ կենդանատեսակի<sup>34</sup> աւարտի աշնանային ժամուն յեղանակ, որ կոչի Երկիր։

Յաղագս Այծեղջեւն։ Տասներորդ կենդանատեսակ է Այծեղջիւրն, իդական, լեղանակ[ան], ձմեռնային, տուն Երևակի, բարձրութիւն Հրատի՝ առ ի մասունս [ԻԸ (28), նուաստութիւն Լուսնթագի՝ առ ի մասունս]<sup>35</sup> ԺԵ (35). հռանգիւնի՝ ի տուրնջեան Լուսարերի ի դիշերի՝ Լուսնոյ։ Եւ ձաւնեալ է նահանգին Ասորոց, բաժանեալ հողմոյն Հարաւոյ։ Եւ տիրէ ծնդաց։ Եւ ելանէ լաներևութեն յերևոյթն ի ժամու միում և Բ (2) մասին և Է (7) մասին և ԽԷ (47) երմասին, և ժամանակաց ԻԸ (28) և Գ (3) մասանց։ Եւ աշխարհական տրամադրութեան կէտ սուզական։

Յաղագս Զբանեղն։ Մետասաներորդ կենդանատեստկ է Ջրաժեղն, արական, ժաստատուն, ծմերային, տուն Երևակի, բարծրութիւն ոչ ուրութ, նուտստութիւն ոչ ուրեք, հռանդիւնի՝ ի տուրնչեան Երևակի, ի դիշերի Փայլածուի, բաժանեալ ժողմոյն Լիբէացւոց։ Եւ ձաւնեալ է նաժանդին Եգիպտացւոց։ Եւ տիրեալ է սրանցն։ Եւ ելանէ յաներևութեն յերևոյթեն ի ժամու միում և Բ (2) մասանց և ամանակաց ԻԵ (25)։

Յաղագս Չկանն։ Երկոտասան կենդանատեսակ է Ձկունը, իդական, երկտարրական, ձմեռնային, տուն Լուսնիադի, բարձրունիւն Լուսաբերի՝ առ մասունս ԻԵ (25), նուաստունիւն Փայլածուի՝ առ մասունս Ժէ (17). հռանգիւնի՝ ի տուրնջեան Լուսաբերի, ի դիշերի Հրատի։ Ձաւնեալ է նահանդին Կարմիր ծովուն և Հնդկաց աշխարհին, բաժանեալ հողմոյն Հիւսիսոյ։ Եւ տիրեալ է քանից տաիցն և վոշեցելում ծայրից մատանցն։ Եւ ելանէ յաներևունեն լերեւոլնն ի ժամ Ա (1) և Գ (3) մասն և Թ (9) երմասին<sup>36</sup> և ամանակաց ԻԵ (25)<sup>37</sup> և Բ (2) մասանց։ Եւ յայսմ կենդանատեսակի աւարտի ձմեռնային լեղանակ, որ է<sup>38</sup> Ջուր։

#### Վ հրագլխութիւն հրկոտասան կենդանատեսակացն<sup>39</sup>

Ըստ իւրաքանչիւր տարբերութեանց ԲԺ (12)-ան կենդանատեսակացն այսպէս ինչ ասաց, բայց առ միահամուռ զնոսա իմանալ այսպէս արտադրեսցի։

Արականը են այսորիկ. Խոյ Ե[ր]կաւոր, Առիւծ, Կշիռ, Աղեղնաւոր, Ջրա-«եղն, իսկ իգականը սոցա մնացուածն. Ցուլն, Խեցգետին, Կուսանակն, Կորն, Այծեղջիւրն, Ձկունըն. եւ համանգամայն իսկ ասել որքան աւելորդութիւն ունելով սոցա յառաջմէն հաւելով ի Խոյէն, այսորիկ ըեղ արականը իմացեալ չիցին, իսկ որքան հաւասարը՝ իդականը։

ο δε Σκορπίος τη Γεαλία, ό δε Τοξάτης τη Κρήτης του Αίγοκέρωτος τη Συμία άπουσεκμημένου, του Τόροχου την Αίγοπέρου λαχόντος, των Τχθέων την Τυδοκήν χώριο Τροπικὰ δὲ Κριός, Καρκίνος, Ζυγός, Αἰγόκερως · ἰσημερινὰ δὲ Κριὸς καὶ Ζυγός · ἰσάριθμα δὲ τούτοις τὰ στερεὰ
Ταῦρος, Λέων, Σκορπίος, Ύδροχόος, τῶν δὲ δισώμων
ἰσαρίθμων τυγχανόντων αὐτοῖς, ἅ ἐστι Δίδυμοι, Παρθένος, Τοξότης, Ἰχθύες. καὶ συναιρετικῶς εἰπεῖν, ὅσα
διὰ τεσσάρων διέστηκε, ταῦτα τὴν αὐτὴν τῶν ζωδίων
ἐκδέχεται φύσιν.

Οἰκητήρια· Κριὸς καὶ Σκορπίος "Αρεως, Ταῦρος καὶ Ζυγὸς Ἀφροδίτης, Δίδυμοι καὶ Παρθένος Έρμοῦ, Καρκίνος Σελήνης, Λέων Ἡλίου, Τοξότης καὶ Ἰχθύες Διός,

Αἰγόκερως καὶ Ύδροχόος Κρόνου.

Ύψώματα δὲ Κριὸς μὲν Ἡλίου, Ταῦρος δὲ Σελήνης, Καρκίνος Διός, Παρθένος Έρμοῦ, Ζυγὸς Κρόνου, Αἰγόκερως Ἄρεως, Ἰχθύες Ἀφροδίτης· ὅσα δὲ τούτων ἀπὸ ζ ζωδίων διέστηκε, τούτων αὐτῶν τὰ ταπεινώματα

τυγχάνει.

Τρίγωνα δὲ Κριός, Λέων, Τοξότης, ήμέρας μὲν Ἡλίου, νυκτὸς δὲ Διός. Ταῦρος, Παρθένος, Αἰγόκερως, ήμέρας μὲν ἄφροδίτης, νυκτὸς δὲ Σελήνης. Δίδυμοι, Ζυγός, Ύδροχόος, ήμέρας μὲν Κρόνου, νυκτὸς δὲ Έρμοῦ. Καρκίνος, Σκορπίος, Ἰχθύες, ήμέρας μὲν ἄφροδίτης, νυκτὸς δὲ ἄρεως.

Προσφαείωται δὲ τὸ μὲν πρῶτον τρίγωνον τῷ Ἀπηλιώτη, τὸ δὲ δεύτερον Νότῳ, τὸ δὲ τρίτον Λιβί, τὸ δὲ τέταρτον τῷ Βορρᾳ.

Προσπαθεί δὲ ταῖς χώραις τὰ ζώδια δ μὲν Κριὸς τῷ Περσίδι, ὁ δὲ Ταῦρος τῷ Βαβυλῶνι, οἱ δὲ Δίδυμοι τῷ Καππαδοκία, ὁ δὲ Καρκίνος τῷ Άρμενία, ὁ δὲ Λέων τῷ Ασία, ἡ δὲ Παρθένος τῷ Ελλάδι, ὁ δὲ Ζυγὸς τῷ Λιβύη, ὁ δὲ Σκορπίος τῷ Ἰταλία, ὁ δὲ Τοξότης τῷ Κρήτη, τοῦ Λἰγοκέρωτος τῷ Συρία ἀπονενεμημένου, τοῦ Ύδροχόου τὴν Αἴγυπτον λαχόντος, τῶν Ἰχθύων τὴν Ἰνδικὴν χώραν προσφκειωμένων.

Իսկ լեղանականք Խոլ, Խեցգետին, Կշիռ, Այծեղջիւը. իսկ Հասարակաւորքն՝ Խոլ, Կշիռն. իսկ զուգաթիւք նոցա են Հաստատունքն՝ Ցուլն և Առիւծն, Կարիճն, Ջրահեղն։ Երկտարրական սոցա զուգաթիւք<sup>40</sup> գոլով են այսոքիկ. Երկաւորեակն և Կուսանակն, Աղեղնաւորն, [Ձկունքն]։ Եւ շարառոցելով ասել<sup>41</sup>, որքան քառիւքն բաղկացեալ այսոքիկ, զնոյն ղկենդանատեսակաց բնութիւն։

Եւ ընակարանք են. Խոյի և Կարճի՝ Հրատ-Արէս, Ցուլն [և Կշիռն]՝ Լուսաբերի-Ափրոդիտեայ, Երկաւորեակն և Կուսանակն՝ Փայլածուի-Երմու, Խեցդետին՝ Լուսնոյ, Առիւծն՝ Արեդականն, Աղեղնաւորն և Ձկունքն՝ Լուսնքազի-Դիոս, Այծեղջիւրն և Ջրահեղն՝ Երևակի-Կրաւնոս։

Եւ բարձրովհիւն[ը] են Խոյն՝ Արեդական, Ցուլն՝ Լուսնոյ, Խեցդետինն՝ Լուսնքագի, Կուսանակն՝ Փայլածուի, Կշիռն՝ Երևակի, Այծեղջիւրն՝ Հրատի, Ձկունըն՝ Լուսաբերի։ Եւ որքան դայս ձեռի տեսակով<sup>42</sup> տրոհեալը են, այսոքիկ նուաստութիւնը են։

Իսկ հռանդիւնիջն՝ Խոյն, Առիւծն և Աղեղնաւորն ի տուընջեան՝ Արեգական, իսկ ի դիշերի՝ Լուսնթագի։ Ցուլն և Կուսանակն և Այծեղջիւրն ի տուընչհան՝ Լուսաբերի, իսկ ի դիշերի՝ Լուսնոյ։ Իսկ Երկաւորհակն և Կշիռն և Ջրա-Տեղն ի տուընջեան՝ Երևակի, իսկ ի դիշերի՝ Փայլածուի։ Խեցդետին և Կորն և Ձկունջն ի տուընջեան՝ Լուսաբերի, իսկ ի դիշերի՝ Հրատի։

Եւ ընտանացհալ է առաջին հռանգիւնիւն Արևելից, երկրորդն՝ Հարաւոյ երրորդն՝ Լիբէացւոց, չորրորդն՝ Հիւտիսոյ։

Նաև ցաւակից լինին գաւառացն կենդանատեսակ[ք]ն. Խոյն՝ Պարսից, Ցուլն՝ Բաբելացւոց, Երկաւորն՝ Գամրաց, Խեցգետին՝ Հայոց, Առիւծն՝ Ասիացւոց, Կուսանակն՝ Ելլադացւոց և Յունաց, Կշիռն՝ Լիբէացւոց, Կարիճն՝ Իտալացւոց, Աղեղնաւորն՝ Կիլիկեցւոց<sup>43</sup>, Այծեղջիւրն՝ Ասորոց, Ջրհոսն՝ Եգիպտացւոց, Ձուկն՝ Հնդկաց աշխարհին<sup>44</sup>։

#### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

- 1 Ե՛վ Ք. Պատկանյանի և՛ Աշ. Աբրահամյանի հրատարակությունների խորագիրն է. «Պաւզոսի Աղևթսանդրացւոյ նախնրգան ի ներթսաժութենէ յոլժ»։ «Յոյժ» բառի առկայությունը վերնագրում անիմաստ էւ Հասկանալի է, որ այն պատկանում է բնագրին, նրանով է սկսվում բուն բնագիրը, և ոչ Բե ավարտվում վերնագիրը։ Նույն սխալը գտնում ենթ նաև Հ. Տաշյանի (տե՛ս Ցուցակ հայերեն ձեռագրաց Մատենադարանին Մխիթարյանց ի Վիեննա, Վիեննա, 1895, էջ 1057) և այլ ուսումնասիրողների մոտ։
- 2 Ձեռագրերը տալիս են «գրեալ» ընβերցվածը, որ գրչական սխալ է։ Պիտի լինի «գտեալ», այն համապատասխանում է հունարեն բնագրի ἀνευρών-ին։
- 3 Ա. Աբրանամյանը πεηγαιά է՝ «ի նոյն նախադրուննան պատշան ի տեսուննան»։ Մակայն նունարեն բնագիրն ունի. είς την αύτης πρόθεσεν συντεινόντων θεωρημάτων, ըստ որի պետք է սրբագրել այսպես. «ի նոյն նախադրունիւն պատշանի[ն] տեսունեան[ց]»:
- 4. Ձեռագրերում գրված է. «Համեմատելով առև լանդս արտագրել»։ Ըստ հունարենի սրբագրում ենջ. «Համեմատելով առ լանգսն արտադրել»։
- 5. Բնագրում «նորօք»։ Հունարեն բնագրի քննական հրատարակության մեջ՝ «մեծ»— նորա։ Բայց մի չարք ձևռագրեր, օրինակ Parisinus gr. 2506 ունի ծւ'«մեն» «նորօք»։ Սա ապացույց է այն բանի, որ հայ թարգմանչի ձևռքի տակ հղած հունարեն բնագիրը հարում է վերոհիչյալ № 2506 ձևռագրի խմբին։
- 6. № 1267 ձևռագիրը տալիս է «բացրարձրունեան» ըններցվածը, որ սիսալ է։
- 7. Բոլոր գրչագրերը տալիս են «վառին» որ անիմաստ է։ Մենք ուղղեցինք «վարիլ» Հունարեն բնագրի ««γρήσθα:-ի հիման վրա։
- 8. Հունարեն բնագրում վերնագիրն է. Περί των δώδεκα ζωδίων— 3 աղագա երկոտասան կենդանատեսակաց։
- 9. Աժենուրեր հայերեն քարդմանությունը տալիս է «լեղանակ», որ սխալ է։ Միայն «Վերագլխուքետն» ժեջ միանդամայն հիշտ հանդես է դալիս սկզբնական ձևը՝ «լեղանական» որ
  համապատասխանում է Հիշուռիչ-ին։ Հայերենում սխալի պատճառը ենքադրյալ «լեզանակ»-ից հետո հանդես եկող ժամանակն է (ամառնային, աշնանային և այլն), որ
  դրիչներին ենքաղրել է տվել, թե խոսքը տարվա եղանակների մասին է։ Ծեր ուղղումը
  արդարացվում է այն իրողությամբ, որ քեև բոլոր տասներկու կենդանատեսակները
  պատկանում են չորս եղանակներից որևէ մեկին, բայց եղանական են միայն չորսը, և
  «լեղանակ[ան]» բառը հանդես է դալիս միայն չորսի կապակցությամբ։
- 10. Հայերեն բնագիրն ունի «Բարձրունիւն արհգական ԺԹ (19)»։ Հունարեն բնագրում շարեգական» բառից հետո կա περί γρίρας, «մասանց», որ հայ գրիչը բաց է Սողել։ Բայց մի քանի բառ հետո այդ դարձվածքը կրկին է հանդիպում περί γρίρας κ΄, որը այս անգամ դանում ենք հայերեն բնագրում. «ի մասանց Ի (20)», որի հիման վրա էլ նախորդ դեպբում անկյունավոր փակագծերի մեջ ավելացրեցինք «մասանց» բառը։
- 11. Հայերեն ընագրի այս հատվածում, ինչպես մեկ անգամ ևս, գրված է «բաժանաւղ». մեացած բոլոր դեպքերում հանդիպում է ձիչտ ձևը՝ «բաժանեալ» (հունաբենում ձուպեաւթյանագրի»
- 12. Inchmphh phagpned abppnpg» (toito):
- 13. Ձեռագրում «աշխարճ» բառի փոխարեն ճանդես է գալիս դաղափարադիր, որ Ք. Պատկանյանը և Աշ. Արրաճամյանը կարդում են «երկիր»։ Հունարեն բնագիրը տալիս է
  ռծծչեն, որ «աշխարճ» է նշանակում։ Մեր ուղղումը արդարացվում է հետևյալ ճանգամանքով։ Միայն մեկ անգամ «Կշիռ» կենդանատեսակի շարադրվածքի վերջում համապատասխան տեղում գրիչը գաղափարագիր չի գործածել և տառերով գրել է. «աշխարհական»։ Բացի այդ «Վերագլխուքեան» վերջում գրված է բառերով. «Հնդկաց աշխարճ»
  իսկ իր տեղում, «Ձկունջ» կենդանատեսակի առնչությամբ ասված է. «Հնդկաց», որի
  կողջին դրված է խնդրո առարկա գաղափարագիրը։ Ք. Պատկանյանն ու Աշ. Արրաճամյանը ընքերցել են «Հնդկաց երկրին», բայց Վերագլխուքյան մեջ բացված գաղափարա-

- զիրը տալիս է «աշխարհ»։ Այս հանգամանքները նկատի ունենալով, այս դաղափարագիրը մենք վերծանում ենք «աշխարհ»։
- 14. Հայերեն Բարդքանության մեջ այստեղ կա աղճատում, գրված է «եռանդիւնի»։ Հունարենն ունի դ' այն է «Գ (3) մասին»։
- 15. Բնագրում «ինհետկա», որ աղմատում է։ Հունարեն բազիրը տալիս է ⊕"—«Թ (9) հրմասին»։
- 16. St'u dwinft. 11:
- 17. Հունարենում տվյալ հողմն անվանված է Λύի (սեռականը՝ Λιβι) և Լիբիայի հետ որևէ առնչություն չունի։ Լիպսը հարավ-արևմտյան հողմն է։
- 18. Հայիրին Թարգմանության միջ կա բառերի հերթականության շփոթություն։ Հայիրենում այսպես է, «Եւ ԽԵ ե[ր]մասին լիշեցելում նահանգին և ամանակաց ԻԱ և երիր մասին»։
  Մենք վերականգնեցինք բառերի ճիշտ հերթականությունը, «Եւ ԽԵ ե[ր]մասին և ամանակաց ԻԱ և երիր մասին լիշեցելում նահանգին»։
- 19. Հայերեն Թարդմանության մեջ «կենդանատեսակի»։ Բայց Հունարենն ունի ՀիւՀանա-«եռակենդանատեսակի»։ Հունարենում այդ րանը կրկնվում է չորս անգամ, յուրաքանչյուր եռյակից հետո՝ երրորդ՝ վեցերորդ, իններորդ և տասներկուերորդ կենդանատեսակի առնչությամբ, որտեղ ընդհանրացում է կատարվում։ Հայերեն Թարգմանության մեջ ամենայն հավանականությամբ, «եռակենդանատեսակի» փոխարեն գրված էր «Գ. կենդանատեսակի» և հայ գրիլը չհասկանալով, ջնջել է առաջին Գ-ն։
- 20. Ձեռագրում՝ «աշխարհոլ ինն ժամադէտն»։
- 21. Հունարեն բնագիրը «Քաղդեացւոց»-ի փոխարեն ունի 'Ελλάδος και 'Ιωνίας («Հելլադացւոց և Յոնիացւոց»)։ «Վերագլխունեան» մեջ հայերենը միանդամայն ճիշտ փոխանակ Քաղդեացւոց, տալիս է «Ելլադացւոց և Յունաց»։ Վերջին դեպրում էլ հունարեն։
  բնադիրը յունի 'Լωνίας-ը։
- 22. Հունարեն ըննական բնագիրն ունի մա∞- վերին։ Բայց մի չարը ձեռագրերում, այն է
  Parisinus gr. № 2506 և Parisinus gr. № 2425 մա∞-ի փոխարեն ունեն ամատստորին, ինչպես հայերեն քարգմանության մեջ։ Հմմա. ծանոթ. 5, 30:
- 23. Հունարեն բնագրում g' b (5)։
- 25. 2ddm. Swinft, 19:
- 26. Հայերենում կա բառերի հերβականության չփոխություն. «բարձրութիւն առ ի մասունս։ Երևակի Ի (20)»։ Մենք ուղղեցինը. «Բարձրութիւն Երևակի՝ առ ի մասունս Ի (20)»։
- 27. Հունարենը «տիրեալ է կոքիանցն» բառերից հետո ունի ում - - - - (և լետոլբին),որ հայ գրիլը բաց է քողել։
- 28. Հունարին ընագրում γρόνοις ևդ γ' այսինըն «ամանակաց ԼԸ (38) և Գ (3) մասանց»։
- 29. Հունարենը «եներական»-ի փոխարեն ունի ὁπόγειος- սուղական։
- 30. Հունարեն ըննական բնագիրն ունի 250.0022— նուազունիւն, բայց մի շարը ձեռագրեր, օրինակ Parisinus gr. № 2506, ունի ταπείνωνα նուաստունիւն, ինչպես հայ քարգմանունյան մեջ։ Այս փաստը մի անգամ ես հաստատում է, որ հայ քարգմանչի ձեռբում եղած հունարեն բնագիրը պատկանում էր Parisinus gr. № 2506 ձեռագրի իմրին։
- 31. Անկյունավոր փակազձերի մեջ առնված՝ նախադասությունը հայ գրիչը բաց է թողել։ Դրա պատճառը մեր փակագծերից առաջ եղած «Լուսնթագի» բառն է։ Բաց թողնված նախադասությունն էլ վերջանում է «Լուսնթագի» բառով։
- 32. Հունարեն բնագրում ձուրա (Annhibity «հողմոյն արևելականի»։
- 33. Հունարեն բնագրում β"-«Բ (2) հրմասին»։
- 34. Sh'u dwunft. 19:
- 35. Անկյունավոր փակագծերի մեջ նղած բառերը հայ գրիչը բաց է Բողել։ Պատճառը նույնն է, ինչ ցույց ենը տվել 31-րդ ծանոթագրության մեջ։ Բաց թողնված ճախադասությունը։ վերջանում է «առ ի մասունս» բառերով։ «Առ ի մասունս» բառերով է վերջանում բաց թողնվածին անմիջապես նախորդող նախադասությունը։

- 36. Հայերեն Թարգմանության մեջ կա բառերի հերթականության շփոթություն։ Այնտեղ գրված է. «և տիրեալ է Թաթից ոտիցն և կոչեցելումն ծայրից մատանց, և Թ (9) երմասին։ Եւ ելանէ յաներևութէն լերևոյթն ի ժամ Ա (1) և Գ (3) մասն»։
- 37. Հունարեն բնագրում <sub>7,2</sub> ԻԱ (21)։ Մատենադարանի 1267 և 1973 ձեռագրերում բացակայում են «և ամանակաց ԻԵ (25) և Բ (2) մասանց» բառերը։ Դրանք գտնում ենջ Ք. Պատկանյանի հրատարակության մեջ (էջ 71—72)։
- 38. Phagpaul nakeitai- ang halps:
- 39. Հունարեն բնագիրը վերնագիր չունի։ Այն հանդիպում է Պողոս Ազնբսանդրացու խնդրո առարկա աշխատության սկզբում ('Ανακεφαλαίωσις τῆς Παόλου Είσαγωγῆς)։ Հայ հրատարակիչները այս բաժինը վերնագրել են պարզապես «Վերագլխութիւն» որով հաջորդող նախադասությունը սխալ է ստացվել։ Նրանց մոտ նախադասությունն այսպես է հանդես դալիս. «Երկատասան կենդանատեսակացն ըստ իւրաթանչիւր տարբերութեանց երկոտասան կենդանատեսակացն այսպէս ինչ ասաց», երբ իրականում մեր կողմից ընդգծված բառերը պատկանում են վերնագրին՝ «Վերագլխութիւն երկոտասան կենդանատեսակացն», որով և վերնագիրն է հասկանալի դառնում և հաջորդող նախադասությունը տրամարանական դառնում։
- 40. Հայիրին թարգմանության մեջ «զաւրութիւն», որ աղճատում է։ Հունարեն բնադրում հանդիպում է isapidy.wv, այն է զուգաթիւթ։
- 41. Հայերեն բնագրում՝ «ասեն»։ Ճիշտն է՝ «ասել»։
- 42. Բնադրում «հեռի տեսակով»։ Հունարեն բնագիրն ունի ἀπό ζ ζφδίων «ի Է (7) կենդանատեսակաց»։
- 43. Ճիշար պիտի լինի «Կիլիկեցւոց և Կրետացւոց», ինչպես ասված է բուն տեջստում (հմմտ. «Աղեղնաւոր» կենդանատեսակի մասին գրվածի հետ)։ Հայերենը վերագլխության մեջ պահպանել է միայն «Կիլիկեցւոց»-ը, իսկ հունարենը միայն «Կրետացւոց»-ը։
- 44. Հայերեն Թարգմանությունը պակասավոր է։ Բաց է թողնված ընդամենը երկու պարբերություն։

Պողոս Աղեքսանդբացու «Նեբքսածականք-ում հանդիպող տեբմինների հին հայեբեն թաբգմանությունը և նբանց համապատասխանող հունաբեն անվանումները

Unlightmenp-Tosory U.d անակ, ժամ անակ-/26vos U.d um hungfih — θερινός U.μδ Επεβιερ — Λίγόνερως U.ω Ερωπη[σ — ἀφανής Աշխարհ, աշխարհական, աշխար-Αμιβίν-χόσμος, χοσμιχός, τοῦ χόσμου Unfied - A Éwy U.phquifu-"Hisos Uplehjudjul (Sngd) - Anglawing  $U_{eq} = \hat{\alpha} \hat{\eta} \hat{\rho}$ Բարձրութիւն-մփակո Fugunpancfffich-dvalostos Բոլորատեսությիւն, բոլորաթիւն χολλος Purbamy-xostic Գարնանալին-««գուνός 9- holy p-vos

9-11 /u - xzcai.i Επιπειρετή - τρίγωνον  $b_p$ ljanenp, hpljanenplimlj— $\Delta(\delta)$ got bplyhp-Th Uphumd honymhtim— uscoupavouv xsvt-Երկաարրական-ձեշտրու Uplemly—Koovos 2mmullhe-isasidus dund - woa dund my tim-wpo zxo zoc Γημημή - θηλυκόν Primigraphic februation πραγματεία Liphinging (Sign)-avenue Aib Linumphy-'Αφροδίτη  $L_{neu}h_n - \Sigma \epsilon \lambda \eta \nu \eta$ Linewaldung-Zeic (uhn. Acics) luhgqhinhu-Kapxivoz

*Μα*<sub>1</sub> -- Κριὸς 4h Significant market and - Cooker 4*ξ.m* — χέντρον 4 εβια - Ζυγός  $4n_{fi} - \Sigma xop\pi ioc$ 4τα υ**ωνιωή**—Παρθένος Linumpulpurphup-isquepivh *ξωιστιμιμικ***υ** — στερεός Zamand-tunga Laryd-aveyor Longil Lummany-avenue Notes Singst Spenfing-avenue Boppas Span-"Agric  $2m\mu - \pi \delta \rho$ 24m Sup - Ty Dosc Մանրերկրորդակը—մշուն Ummu-polpa Մωρη**ωկերպ** — ἀνθρωποειδές Bur pambles - ageto;

3հղանակ-գում Bhymhulpuh-toonixo; บิเมริเมโกๆ—xì.ipa Ներքսածականը, ներքսածախիւնքείσαγωγικά, ...... burning for her worker becmment for bet - tansivous Turpme Sunly - Sexavos 2mp-5800 2 purshy - Topoyoo Um quilyur - boxexis Summing -0 in descripting Spe-ήμέρα Smin-olivos Տրամադրութիւն-- ծ։ άθεμα *8ω<sub>ΙΙ-Ρ</sub>*—βουβών *βω*<sub>ℓ</sub>—Ταδρος Lupuphpun foheh - avacood Parinda - Epuis

#### Р. М. БАРТИКЯН

#### ДРЕВНЕАРМЯНСКИЙ ПЕРЕВОД АСТРОНОМИЧЕСКИХ ТРУДОВ АРАТА ИЗ СОЛ И ПАВЛА АЛЕКСАНДРИЙСКОГО

#### (Резюме)

В конце XIX в. было известно около семидесяти имен греческих авторов, сочинения которых в средние века были переведены на армянский язык. Подавляющее большинство этих авторов относится к раннему средневековью. Древнегреческая (античная) литература занимает скромное место. Последние изыскания показывают, что в армянских рукописях можно обнаружить совершенно новые, неизвестные ранее (или же известные под другим авторством) переводы сочинений древнегреческих авторов. Из многочисленных сочинений Арата из Сол до нас дошел только труд под названием "Фалубрауа", вторая часть которого в раннем средневековье была переведена на армянский.

Большой интерес представляет фрагмент космографического сочинения, встречающийся в других армянских рукописях и носящий заглавие: "О единой сфере, из Арата". Данный фрагмент, по всей вероятности, является частью утерянного труда Арата из Сол "Кажоч", где говорилось о небесной сфере.

В средневековой Армении имели популярность и чисто астрологические представления "халдеев", известные по трудам Павла Алек-716—11 сандрийского. Написанный им в 378 г. труд "Είσαγωγικά" в раннем средневековье был переведен и армянами, по всей вероятности до VII в., приверженцем грекофильской школы. "Είσαγωγικά" состоят из "Оглавления", "Введения" и 37 глав. До нас дошел перевод "Введения" и почти полностью главы, посвященной зодиаку.

Армянские переводы трудов Арата и Павла Александрийского свидетельствуют о том, что в средневековой Армении существовали

обе-научная и астрологическая-противоборствующие школы.

#### H. M. BARTIKIAN

#### LA TRADUCTION ARMÉNIENNE ANCIENNE DES OUVRAGES

## ASTROLOGIQUES D'ARATUS DE SOLI ET DE PAUL D'ALEXANDRIE

#### (Résumé)

A la fin du XIX<sup>e</sup> siècle on connaissait environ soixante-dix noms d'auteurs grecs dont les oeuvres avaient été traduites en arménien au Moyen Age. La plus grande partie de ces auteurs remonte au haut Moyen Age. La littérature grecque antique occupe une place modeste. Les recherches récentes montrent que l'on peut encore découvrir dans les manuscrits arméniens de nouvelles traductions d'auteurs grecs inconnues jusqu'à présent (ou connues sous un autre nom). Des nombreuses oeuvres d'Aratus de Soli nous possédons seulement l'ouvrage intitulé "Φαινόμενα", dont la seconde partie a été traduite en arménien au haut Moyen Age.

Le fragment d'une oeuvre cosmographique contenu dans deux manuscrits arméniens et intitulé: "Sur la sphère unique, extrait d'Aratus" présente un grand intérêt. Ce fragment est probablement une partie de l'oeuvre disparue d'Aratus de Soli "Κανών", où il parlait de la sphère céleste-

En Arménie médiévale les notions proprement astrologiques des ,chaldéens", connues d'après les oeuvres de Paul d'Alexandrie étaient également populaires. L'ouvrage écrit en 378 et intitulé "Είσαγωγικά" fut traduit par les Arméniens au haut Moyen Age, selon toute probabilité avant le VII<sup>e</sup> siècle, par un adhérent de l'école grécophile. "Είσαγωγικά" se composent d'une Table de Matières, d'une Introduction et de 37 chapitres. La traduction de l'Introduction et de presque tout le chapitre consacré au Zodiac est arrivée jusqu'à nous.

Les traductions arméniennes des oeuvres d'Aratus de Soli et de Paul d'Alexandrie témoignent du fait qu'en Arménie médiévale existaient également deux écoles—scientifique et astrologique—complètement op-

posées.

#### 

CU3
dnintrh
TUSUNFRANFL

#### **ՔԱԶՄԱՀԱՏՈՐՅԱԿԻ ԽՄԲԱԳՐԱԿԱՆ ԿՈԼԵԳԻԱ**

Աղայան Ծ. Պ., Առաքելյան Բ. Ն., Ավետիսյան Հ. Ա., Գալոյան Գ. Ա., Երեմյան Ս. Տ., Խաչիկյան Լ. Ս., Հակոբյան Ա. Մ., Հովքաննիսյան Ա. Գ., Ներսիսյան Մ. Գ.

A 5678



CUBAUAUR UUC AASAMBANATER UAUREURUSA CRUSURUAQAABANA EREALU V 1984

### <usnr II

## ՀԱՅԱՍՏԱՆԸ ՎԱՂ ՖԵՈԴԱԼԻՉՄԻ ԺԱՄԱՆԱԿԱՇՐՋԱՆՈՒՄ

#### FUSACH LIPAUSCANDSANNI

Եշեմյան Ս. Տ. (պատ. խմբագիր), Առաքելյան Բ. Ն. (պատ. խմբագիր) Աշեջատյան Ս. Ս., Բաշթիկյան Հ. Մ., Դանիելյան Է. Լ., Տեշ-Ղեռնդյան Ա. Ն. Տպագրվում է ՀՍՍՀ ԳԱ պատմության ինստիտուտի գիտական խունեղի ռեռջմամբ

Հայ ժողովեդի պատմություն /ՀՍՍՀ ԳԱ Պատմ. ին-տ. Հ 24 խմբ. կոլեգիա՝ Ծ. Պ. Աղայան, Բ. Ն. Առաջելյան, Հ. Ա. Ավետիսյան, Գ. Ա. Գալոյան, Ս. Տ. Երեմյան և ուրիշ.— Եր.։ ՀՍՍՀ ԳԱ Տրատ., 1984։

2. 2. Հայաստանը վաղ ֆեոդալիզմի ժամանակաշրըջանում, 691 էջ, 6 քարտեզ, 34 թերթ նկ.։

Հատորն ընդգրկում է Հայաստանի վաղ ֆեոդալիզմի դարաշրջանի պատմությունը (III—IX դդ.)։ Արտացոլված են ստրկատիրական հարաբերությունների քայքայման ու անկման պատմությունը, ֆեոդալական հարաբերությունների հաղթանակն ու տիրապետությունը։

Լուսարանվում են Արշակունիների թագավորության շրջանը, պարսկարյուզանդական և արարական տիրապետությունը, տվյալ ժամանակաշրջանի քաղաքական, սոցիալ-անտնսական և մշակութային կյանջը։ Քննության են առնված օտար նվաճողների քաղաքականությունը և նրա կործանարար հետևանքները հայ ժողովրդի համար, նրա դարավոր ազգային-ազատագրական պայքարը օտար նվաճողների դեմ։

Առանձին բաժին է նվիրված հայ ժողովրդի մշակույթի պատմու-Բյանը՝ հայոց դրերի ստեղծմանը, դիտությանը, արվեստին։

0303040000

ዓሆን **63. 3 (22)** 1

----23-80

9 (C 43) I

703 (02) -84

👩 Հայկական ՍՍՀ ԳԱ հաստաբակչություն, 1984

|   | 2. Ֆեոդալական տնտեսության զարգացումը։ Սեփականության ձևերը։ Ֆեոդալա-                                                                           |      |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|   | կանապես կախյալ գյուղաբիության միճանի ծանոարումը                                                                                               | 32   |
|   | 3. Պետական կառավարման սիստեմը։ Գործակալություններ                                                                                             | 135  |
|   | 4. Հայաստանի թաղաքները, առևտուրն ու արհեսաները III—IV դդ 1                                                                                    | 147  |
|   | 5. Դասակարգային հակասությունների սրումը։ Անապատանանների համամաներե                                                                            |      |
|   |                                                                                                                                               | 154  |
|   |                                                                                                                                               |      |
|   | <b>₽</b> ԱԺԻՆ Ք                                                                                                                               |      |
| , |                                                                                                                                               |      |
|   | - ՀԱՑ ԺՈՂՈՎՐԴԻ ՊԱՅՔԱՐԸ ՍԱՍԱՆՑԱՆ ԻՐԱՆԻ ԵՎ ԲՅՈՒԶԱՆԻԱԿԱՆ ԿԱՑՍՐՈՒԹՅԱՆ                                                                             |      |
|   | SIPUMDSAIPBUL ԴԵՄ Y—VII ԴԱՐԵՐՈՒՄ                                                                                                              |      |
|   | Գլուխ Յոթերորդ—Հայաստանի քաղաքական վիճակը Մեծ Հայքի թազավորության անկու-                                                                      |      |
|   | մից հետո։ Սասանյան Պաrսկաստանի ճնշման սաստկացումը (Ս. Տ Եrեմյան)                                                                              |      |
|   | 4 71                                                                                                                                          | 10=  |
|   | 2 Hannaman dannalas Tumbuman-St-t Ct S sees                                                                                                   | 165  |
|   | Գլուխ ութեrուդ—Հայոց պատեռազմը (Ս. Տ. Երեմյան)                                                                                                | 171  |
|   | 1 2 - Cond-malamating and beauty                                                                                                              |      |
|   | 2 015.15                                                                                                                                      | 176  |
|   | 3. Տարհրային պայքարը Սասանյանների տիրապետության դեմ․ Տիզբոնի դատա-                                                                            | 180  |
|   |                                                                                                                                               | 100  |
|   | Դլուխ իններուդ—Երկրուդ ճամաժողովոդական ապստամրական շարժումը և դրա նետե-                                                                       | 183  |
|   | վանքները Հայաստանի ճամար V դ. վերջում—VI դ. սկզբում (Ս. Տ. Երեմյան)                                                                           | -    |
|   | 1. Հայաստանը «Հայոց պատհրազմից» Տետու Հաղկերտ Բ-ի նոր ջադաջակա-                                                                               |      |
|   |                                                                                                                                               | 40.0 |
|   | 2. 482—484 թթ. ապստամբությունը                                                                                                                | 193  |
|   | 3. Հայաստանը՝ Տանուտիրական երկիր                                                                                                              | 198  |
|   | 4. Մարդպանական Հայաստանը Հյուսիսային սպայապետության կազմում։ Սասան-                                                                           | 607  |
|   |                                                                                                                                               | 212  |
|   | Գլուխ տասներորդ—Բլուզանդական Հայաստանի քաղաքական և սոցիալ-տնտհսական                                                                           | 212  |
| ÷ | դրությունը նախքան Հուստինիանոս Ա-ի ռեֆորմները (Հ. Մ. Րաբրիկյան)                                                                               |      |
|   | 1. Բլուգանդական Հայաստանի վարչաթաղաջական բաժանումը                                                                                            | 216  |
|   | 2. Բլուգանդական Հայաստանի սոցիալ-անտեսական վիճակը                                                                                             | 221  |
|   | Դլուխ տասնմեկներոր — Հուստինիանոս Ա-ի վարչաքաղաքական ու ռազմական միջոցառում-                                                                  |      |
|   | ները բլուզանդական Հայաստանում և հայերի ընդվզումները կայսրության դեմ                                                                           | 20   |
|   | (Հ. Մ. Բաբթիկյան)                                                                                                                             |      |
|   | 1. Բլուդանդական կայսրության հղորացումը Հուստինիանոս Ա-ի օրոբ                                                                                  | 230  |
|   | 2. Հուստինիանոս Ա-ի վարչաջաղաջական ու ռազմական միջոցառումները բլու-                                                                           |      |
|   | զանդական Հայաստանում                                                                                                                          | 235  |
|   | 3. Հուստինիանոս կայսեր օրենքները հայոց ժառանգական իրավունքի մասին                                                                             | 245  |
|   | 4. Հայ ժողովրդի ընդվումները կայսրության դեմ                                                                                                   | 243  |
|   | Գլուխ տասներկուերորդ — Մարզպանական Հայաստանը VI դարում (վ. Կ. Իսկանյան)                                                                       |      |
|   | 1. Օտար լծի ծանրացումը Հայաստանում                                                                                                            | 251  |
|   | 2. Հայ ժողովրդի 572 թ. ապատամբությունը Սասանյան Պարսկաստանի դեմ և                                                                             |      |
|   | ատեսիաեկումարմակար անասիրամդն                                                                                                                 | 257  |
|   | 3. 591 թ. պարսկաբյուզանդական հաշտության պայմանագիրը և Հայաստանը                                                                               | 2G3  |
|   | 4. Բյուղանդական ջաղաբականությունը Հայաստանում Մորիկ կայսեր օրոք                                                                               | 26%  |
|   | 5. Ապստամբությունները Բյուզանդիայի և Սասանյան Պարսկաստանի դեմ                                                                                 | 271  |
|   | 6. Սասանյան և վաղթյուզանդական դրամների շրջանառությունը Հայաստանում                                                                            |      |
|   | III_VI դդ. (Խ. Մուջեղյան)                                                                                                                     | 276  |
|   | Դլուխ տասներեքերորդ-Հայաստանը և պարսկաբյուզանդական ճակամարտության վեր-                                                                        |      |
|   | րին փողը (է. Լ. Դանիելյան)                                                                                                                    |      |
|   | որս փուլը (է. է. Իասիսկանա)<br>1. Հայաստանը հակամարտող տերությունների միջև VII դարի սկզբներին                                                 | 283  |
|   | 1. Հայաստասը դավաս արտում արտրումի վերսկսումը։ Խոսրով II Փարվեզի թաղա-<br>2. Պարսկաթյուղանդական պատերազմի վերսկսումը։ Խոսրով II Փարվեզի թաղա- |      |
|   | ջականությունը դավանանթի բնագավառում<br>                                                                                                       | 281  |
|   | 3. Հայաստանը և Հերակլ կայսեր պարսկական արշավանքները<br>-                                                                                      | 296  |
|   | , 5. Հայաստասի և Հորավլ Վայոսի պարովավառ - 12 - 12                                                                                            |      |

#### SINE SUUTERNICA

#### ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՀԱՑԱՍՏԱՆԻ ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ԵՎ ՍՈՑԻԱԼ-ՏՆՏԵՍԱԿԱՆ ԴՐՈՒԹՑՈՒՆԸ ՆԱԽՔԱՆ ՀՈՒՍՏԻՆԻԱՆՈՍ Ա-Ի ՌԵՖՈՐՄՆԵՐԸ

#### 1. թցորջանԴԱԿԱՆ ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ՎԱՐՉԱՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ԲԱԺԱՆՈՒՄԸ

Արևելահռոմեական կայսրության և Պարսկաստանի միջև կնքված հաշտության պայմանագրի համաձայն 387 թ. Հայաստանի 1/5 մասն անցել էր Բյուզանդիայի տիրապետության տակ։ Սահմանագիծը ձգվում էր Թեոդոսուպոլիս-Կարին քաղաք-ամրոցից՝ հյուսիսում, մինչև Մծբին քաղաքը՝ հարավում, ընդ որում Թեոդոսուպոլիսը գտնվում էր կայսրության կողմում, իսկ Մծբինը՝ Պարսկաստանի։

Բյուզանդական կայսրությունը IV—V դդ. կենտրոնացած ռազմաբյուրուն կրատական միապետություն էր։ Նա ժառանգել էր Հռոմեական կայսրության պետական կարգի հիմնական գծերը, որոնց մեջ զուգորդվում էին հռոմեական պետական կազմակերպության ավանդույթները և արևելյան բռնապետության տարրերը։

Հակառակ կայսրության փաստական բաժանման, երկու պետություններն էլ Արևելահռոմեական կայսրությունը և Արևմտահռոմեական կայսրությունը և Արևմտահռոմեական կայսրությունը դեռևս համարվում էին մի միասնական ամբողջության մասերը։ Այդ շրջանում Արևելահռոմեական կայսրության պետական լեզուն լատիներենն էր, հակառակ այն բանի, որ բնակչության հիմնական մասը, եթե չհաշվենք Ասորիքն ու Հայաստանը, հունախոս էր։

Հռոմեական կայսրությունը բաժանվում էր չորս պրեֆեկտուրաների, որոնք գլխավորում էին Praefecti Praetorio-ները։ Գրեֆեկտուրաները բաժանվում էին դիոցեզների, որոնք կառավարում էին Vicarii Praefectorum-ների կողմից։ Դիոցեզներն իրենց հերթին բաժանվում էին պրովինցիաների, որոնց իշխանությունը դանվում էր Praeses-ի ձեռջում։

Կալսրության արևելյան շրջանները մանում էին Praefectus Praetorio Orientis և Praefectus Praetorio Illyfici իրավասության մեջ։ Արևելյան (Orientis) արևերկաուրալի մեջ կալին հինգ դիոցեղներ, որոնցից մեկի՝ Գոնտական (Pontica) դիոցեղի մեջ էին մանում տասնմեկ պրովինցիաներ, որոնց թվում Առաջին և Երկրորդ Հայթը և Պոլեմոնյան Պոնտոսը։

Առաջին և Երկրորդ Հալքը կառավարում էին Praeses-ները, որոնք են-Թարկվում էին Vicarius-ին։ Գրեֆեկտուրան ռազմական տեսակետից ենթարկվում էր Magister militum-ին։ Արևելլան պրեֆեկտուրայում գլխավոր զորահրամանատարը կոչվում էր Magister militum per Orientem. Մրան էին են-

արկվում դուքսերն ու կոմեսները։

Պոնտական դիոցեղում կար միայն մեկ՝ Հայաստանի դուքսը (Dux Armeniae), որի իշխանությունը տարածվում էր Առաջին Հայք, Երկրորդ Հայք և Պոլեմոնյան Պոնտոս պրովինցիաների վրա։ Զինված ուժերը հիմնականում կենտրոնացված էին Առաջին Հայքի Սատաղ և Երկրորդ Հայքի Մելիտենե քա-ղաքներում՝,

Բյուղանդական Հայաստանը քաղաքական, տնտեսական և մշակութային տեսակետից մի ամբողջություն չէր ներկայացնում։ Նրա տարբեր շրջանները միացվել էին Բյուզանդիային տարբեր ժամանակներում և այդ հանգամանքը չէր կարող չարտահայտվել կյանքի բոլոր բնագավառներում։ Սկզբում միացվել էր Փոքր Հայքը՝ Եփրատից արևմուտք ընկած տարածքը։ Մինչև Դիոկղետիանոս կայսրը, այն Կապադովկիա նահանգի մի մասն էր կազմում։ Դիոկղետիանոսը Փոքր Հայքը դարձրեց ինքնուրույն նահանգ՝ Մելիտենե կենտրոնով²։

Այսպիսի դրությունը հարատևեց մինչև Թեոդոս I կայսրը, որը 378—386 թթ. միջև Փոքր Հայքը բաժանեց երկուսի՝ Առաջին Հայք՝ Սեբաստիա կենտրոնով<sup>3</sup> և Երկրորդ Հայք՝ Մելիտենե կենտրոնով<sup>4</sup>։ Փոքր Հայքի այս բաժանումը հարատևեց մինչև Հուստինիանոս I կայսրը։ Անդեղտունը, Ծոփքը, Աղձնիքը, Կորդուքը և Մոկքը, նույնպես և Միջադետքի Ծավդեքը և Ռեհիմենեն 298 թ. Դիոկղետիանոսի և Պարսից արքա Ներսեհի միջև կնքված պարմանադրի համաձայն, անցել էին Հռոմի ձեռքը։ Այս շրջաններում, որոնք հետադայում ստացան Անդրտիդրիսյան (Transtigritani) անունը, Դիոկղետիանոսը և նրա հաջորդները չմացրին իրենց պրովինցիալ կառավարումը։

Հայաստանի այն մասը, որը միացավ Բյուզանդիային 387 թվականից հետո, բյուղանդական աղբյուրներում կոչվում է Մեծ Հայք (Armenia Magna) կամ Ներջին Հայք (Armenia Interior)։ Սրա կազմի մեջ էին մտնում Արշակունյաց Մեծ Հայքից անջատված և Բյուղանդիայի ձեռջն անցած հետևյալ գավառները. Խորձյան, Պաղնատուն, Մնձուր, Դարանաղի, Եկեղյաց, Աղիվն, Մանանաղի, Դերջան, Կարին, Շաղագոմ և Սպեր<sup>5</sup>։ Բյուղանդական Մեծ Հայքին հյուսիսից սահմանակից էր ճաների երկիրը։ Հայոց Արշակ թագավորը հաստատվել էր բյուղանդական Մեծ Հայքի Եկեղյաց գավառում, բայց նրա մահից հետո «ոչ ևս կացուցին Ցոյնք ի բաժնի իւրեանց թագաւոր... և աշխարհին իւրեանց մասինն կացուցին Ցոյնք կոմէսս իշխանս»<sup>6</sup>։ Այդ մասին է վկարում նաև Պրոկոպիոս Կեսարացին։ Նա ցույց է տալիս, որ Հայոց թագավորության վերացումից հետո Մեծ Հայքում «հռոմայեցիների կայսրը Հայոց իշխան

<sup>1</sup> Н. Адонц, Армения в эпоху Юстиниана, СПб., 1908, стр. 91-93, 95, 97.

<sup>2</sup> Uniju mbanul, to 68:

<sup>3</sup> Սրա մեջ էին մանում բացի Սեբաստիա ջաղաջից նաև Նիկոպոլիսը, Կոլոնիան, Սատաղը, Սեբաստուպոլիսը և Վերիսան։

<sup>4</sup> Սրա կաղմում էին նաև հետևյալ գաղաքները. Արկան, Արաբիսոսը, Կուկուսոսը, Կոմանան և Արիարաթիան (տե՛ս Адонц, նչվ. աշխ., էջ 90)։

<sup>5</sup> Н. Адонц, Бей. шер., 52 46:

<sup>6</sup> Խոշևնացի, 7, 46։ Ամենայն Հավանականությամբ, առաջին կոմեսը դարձավ Հայազդի Գաղավոնը, որովհետև Խորենացու ասելով՝ «առաջնորդէ նախարարացն կողմանց այնոցիկ թաջն Գաղատն» (նույն տեղում)։

էր նշանակում հրբ որ ցանկանար և ում որ ցանկանար։ Այդ իշխանին անվանում էին, ինչպես և այժմ, Հայաստանի կոմես»<sup>7</sup>։

Բյուզանդական իշխանությունը Արևմտյան Հայաստանում 385 թ. անմիջապես հետո այնջան էլ հաստատուն չէր։ Դրա մասին է խոսում Մովսես Խորենացու այն վկայությունը, թե Արշակ III-ի մահից հետո Պարսկահայաստանի Խոսրով III թագավորի առաջարկությամր, Բյուզանդիան որոշ ժամանակ
նրան զիջեց բյուզանդական Հայաստանի կառավարումն այն պայմանով, որ
վերջինս հարկերը վճարի Բյուզանդիային։ Նման վիճակ գոյություն ուներ
նաև Խոսրովի հաջորդ՝ Վռամշապուհ թագավորի ժամանակ, որն «ունէր զաշխարհն մեր և ծառայէր երկոցունց թագաւորացն, տալով հարկս, զմասինն
Պարսից՝ Վռամայ, և զմասինն Ցունաց՝ Արկադեայ»<sup>8</sup>։ Սակայն Թեոդոս Փոբրի
ժամանակ նման իրավիճակը վերանում է։ Թեև բյուզանդական կայսրը «զնոյն
բարեկամութիւն կալաւ ընդ մերում աշխարհիս և ընդ արջայն մերում Վռամշապհոյ, բայց զմասն իւր ոչ հաւատայ նմա, այլ ինջեան կալաւ գործակալօջ»<sup>9</sup>։

ի տարբերություն Փոքր Հայքի, որը բյուզանդական սովորական մի նահանգ էր, ներքին կամ բյուզանդական Մեծ Հայքը, ինչպես նաև հարավում գտնվող նախարարությունները, որոնք սատրապություններ էին կոչվում, կայսրության հետ դաշնակցային հարաբերությունների մեջ էին (foederatae) և անկախ էին (liberae)։ Սատրապությունների տարածքի վրա չկար նաև բյուզանդական գորք։ Նրանց հիմնական պարտականությունը կայսրությանը զինված օգնություն ցույց տայն էր։

Սակայն այդպիսի իրավիճակը ժամանակի ընթացքում կրում էր լուրջ փոփոխություններ։ Խոսելով բյուզանդական Մեծ Հայքի 539 թ. ապստամ-բության մասին՝ ընդդեմ կոմես Ակակիոսի դաժան հարկային քազաքականու-թյան, Պրոկոպիոս Կեսարացին ցույց է տալիս, որ ապստամբ հայ նախարարեները ապավինում են պարսից Խոսրով արքային, և ի միջի այլոց, հայտնում նրան, որ «մեր նախնիների վերջին արքա Արշակը կամավոր կերպով իր իշխանությունից հրաժարվեց (հօգուտ) հռոմայեցիների կայսր Թեոդոսի այն պայմանով, որ իր բոլոր տոհմակիցները հավիտյան անկախ պիտի ապրեն և ոչ մի դեպքում հարկատու չդառնան։ Մենք կարողացանք պաշտպանել սահանակածը այնքան ժամանակ, մինչև որ դուք կնքեցիք այս չարաբաստիկ հաշտությունը» 10.

Այս վկայությունից երևում է, որ Արշակ թագավորի օրոք սահմանված բյուզանդական Մեծ Հայքի անկախ և ոչ հարկատու վիճակը հարատևել էր մինչև բյուզանդապարսկական 532 թ., այսպես կոչված, «հավիտենական» հաշտության պայմանագիրը, որը ազատ էր արձակել Բյուզանդիայի ձեռքերը Մեծ Հայքի նկստմամբ և վերջինիս հետ նա սկսել է վերաբերվել ինչպես իր պետության սովորական նահանգներից մեկի։

Բայց Նույն Պրոկոպիոսի մի այլ տվյալից կարելի է կասկածել Մեծ

<sup>7</sup> Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին, 5։ Բյուզանդական աղբյուրներ, գիրբ Ա, «Պրոկոպիոս Կեսարացի», Թարգմանություն բնագրից, առաջաբանը և ձանոթագրությունները Հրաչ Բարթիկյանի, 1967, էջ 190։

<sup>8</sup> խութնացի, Գ., 51։ Հարավային Հայաստանի նախարարություններն այս ժամանակաչրըջանում հարկատու չէին։

<sup>9</sup> Unift mbynis, 9, 4,

<sup>10</sup> Պորկոպիոս Կեսաբացի, *էչ 83* .

Հայթի, նույնիսկ հարավային Հայաստանի սատրապությունների լիակատար աղատության և հարկերից աղատված լինելուն։ Բյուղանդական պատմիչը ցույց է տալիս, որ կոմես Ակակիոսը «հայերի վրա չորս կենտինար հարկ գրեց, մի բան, որ երբեք չէր եղել»<sup>11</sup>։ Նույն բանն են ասում Խոսրովին նաև հայ ապստամբ նախարարները, Թե Հուստինիանոսը «մեղ վրա սահմանեց հարկերի աննախընթաց դումար»<sup>12</sup>։ Այս բոլորը ցույց են տալիս, որ այստեղ խոսքը հարկերի չափի մասին է, որ աննախընթաց էր հարկային այդ ծանր լուծը<sup>13</sup>։

Այս բոլորը վկայում են, որ բյուղանդական Հայաստանի ինքնուրույնության և անկախության վերացումն սկսվել էր նախքան Հուստինիանոսի բարենորոգումները և այն վերաբերում էր նաև հարավային Հայաստանի սատրապություններին, առավել ևս բյուղանդական Մեծ Հայքին, որ Բյուղանդիային միացվելուց մի քանի տարի անց կառավարվում էր անմիջականորեն կայսրության կողմից։

Հայաստանի հարավում, Տիգրիսի և Եփրատի միջև գտնվող հայկական ինջնավար իշխանությունները, որոնք աղբյուրներում կոչված են «սատրապություններ»<sup>14</sup>, ունեին հայազգի բնակչություն, որն աղբյուրներում կոչվում է լատիներեն gentes, հունարեն՝ ἔθνη—ազգություններ, ցեղեր։ Պրոկոպիոս Կեսարացու ասելով սատրապությունները հինգն էին<sup>15</sup>, ըստ Հուստինիանոս կայսեր Դատաստանագրքի՝ վեց<sup>16</sup> և համապատասխանում են հայոց Անձիտ, Անգեղտուն, Հաշտյանք, Մեծ Ծոփք, Փոքր Ծոփք կամ Ծոփք Շահունյաց (Sophanena) և Բալահովիտ գավառներին։

Երբ վերոհիշյալ շրջաններն անցան Բլուզանդիայի ձեռքը, նրանց կառավարման գործում որևէ էական փոփոխություն չկատարվեց։ Նախկինի նման
սատրապություններում անմիջական կառավարումը գտնվում էր տեղական հայ
նախարարների-սատրապների ձեռքում, որոնց իշխանություննը ցմահ էր և ժառանգական։ Այդ մասին արժեքավոր մանրամասնություններ է տալիս Պրոկոպիոս Կեսարացին։ «Ինչ վերաբերում է մյուս Հայքին,— գրում է նա,— որը
գտնվում է Եփրատ դետից այս կողմ և տարածվում մինչև Ամիգ քաղաքը, այստեղ իշխում էին հինգ հայ սատրապներ, որոնց իշխանությունը ժառանգական
Լր և ցմահ։ Նրանք հռոմայեցիների կայսրից ստանում էին միմիայն նշանակներ»<sup>17</sup>։ Քանի հայկական թագավորությունը չէր վերացել, սատրապները

Il Vnejt mbanuf, to 801

<sup>12</sup> Unijb inbanis, ty 831

<sup>13</sup> Անաստասիոս կայսեր 496 թվակիր մի հրամանագրում հիչատակվում են «Հայկական (պետական) հարկերը» (Н. Адонц, նչվ. աշխ., էչ 116)։ Պրոկոպիոս Կեսարացին ցույց է տալիս, որ երբ 502 թ. պարսից արջա Կավատը պաշարել էր Մարտիրուպոլիսը, նրան ընդառաջ գնացին բաղաքի բնակիչները՝ Սոֆանենեի սատրապ Թեոդորոսի գլխավորությամբ և նրան վճարեցին «երկու տարվա պետական հարկերը» (Պուկոպիոս Կեսարացի, էչ 192)։

<sup>14 «</sup>Սատրապ» և «սատրապություն» տերմինները, որպես վարչական ջրջանի և նրա կառավարչի հորջորջում հանդիպում է նաև հայկական աղբյուրներում. «…ի մի ժողով կուտեցան... ամենալն սատրապք նախարարք և աղատք պետք և իշխանջ...», Փաւստոս, Դ, 3։

<sup>15</sup> Պոսկոպիոս Կեսառացի, էջ 190։ Հմմա. նաև Հուստինիանոս կայսեր 31-րդ նովելլան։ Նույն տեղում, էջ 304։

<sup>16</sup> Cod. lust., De off. mag. mil., I, 29,5: Հակասության մասին տե՛ս կ. Գյուտերբոկ, Հաովմեական Հայաստանը և հռովմեական սատրապությունները Դ—Զ դարերում, Վիեն-Նա, 1914, էջ 45: Նաև՝ H. Adonu, նշվ. աշխ., էջ 43—44:

<sup>17</sup> Պուկոպիոս Կեսաբացի, *է,* 190:

են թարկվում էին Արշակունիներին։ Անդեղաունը, օրինակ, Արշակունիների նստոցներից մեկն էր։ Այնտեղ էին գտնվում Արշակունի թագավորների գերեզ-մանները և պահվում արքունի գանձերը։ Բայց Արշակունիների վերացումից հետո սատրապները փաստորեն ինքնուրույն դարձան։ Նրանք ունեին իրենց սեփական զինված ուժերը։ Պրոկոպիոս Կեսարացին ցույց է տալիս, որ «հռո-մեական զորքը երբևիցե օգնություն չի ցուցաբերել ո՛չ Հայոց թագավորին, ո՛չ էլ սատրապներին։ Պատերազմական գործերում նրանք ինքնուրույն էին»<sup>18</sup>։ Սատ-րապների զորքը հայերից էր կազմված։ Նույն Պրոկոպիոսը վկայում է, որ Ջենոն կայսեր բարենորոգումներից հետո էլ, երբ փաստորևն վերացվեց սատրապների ժառանգական իշխանությունը, ընդհուպ մինչև Հուստինիանոս Ա կայսրը, սատ-րապություններում եղած զինված ուժերը բաղկացած էին «ոչ հռոմայեցիներից, այլ փոքրաքանակ հայերից, ինչպես ընդունված էր հնում»<sup>19</sup>։

Սատրապների կախումը Բլուզանդիայից արտահայտվում էր «նվերների» ձևով, որոնք բյուզանդական կայսրը ստանում էր իրեն հպատակ իշխանություններից, Այդ նվերները կոչվում էին «պսակի ոսկի» (aurum coronarium)²0. Սատրապները պարտավոր էին նաև կայսրությանը զորք մատակարարել և պաշտպանել Բյուզանդիայի սահմանները պարսիկների ասպատակություն-ներից²1։

Սատրապների սեփական զինված ուժեր ունենալու Հանգամանջը Բլուզանդիայի համար թեև ձեռնտու էր, բայց ոչ ցանկալի։ Ձևռնտու այն իմաստով, որ նա ազատված էր իր սահմանները այս վայրերում պաշտպանելու Տոգսից, և անցանկալի, քանի որ այգ զորքը կարող էր իրեն չենթարկվել։ Երբ 485 թ. Իլլոսն ու Լեոնտիոսը Զենոն կայսեր դեմ ապստամբություն բարձրացրին, սատրապությունների հիմնական մասն անցավ ապստամբների կողմը, մի բան, որ վկայում է սատրապությունների դժգոհության մասին բյուցանդական վարչության նկատմամբ։ Սատրապների ինքնուրույնության վերացման թաղաքականությունը, որ լայն ծավալ ստացավ Հուստինիանոս Ա կայսեր ժամանակ, ամենայն հավանականությամբ, սկսվել էր շատ ավելի վաղ, դուրե Ձենոնից էլ առաջ, մի բան, որ առաջ էր բերել սատրապների դժգոհությունը Բլուգանդիայի նկատմամբ։ Զենոնին հաջողվեց ճնշել Իլլոսի և Լեոնտիոսի ապրստամբությունը, որից հետո նա որոշեց հաշվեհարդար տեսնել նաև ապստամրությանը հարած սատրապությունների հետ։ «Երբ Զենոն կայսրը,— գրում է Պրոկոպիոս Կեսարացին,... ճնշեց Լեոնտիոսի և Իլլոսի ապստամբությունը, մի շատ Թույլ և աննշան իշխանություն ունեցող սատրապի՝ Բալաբիտենե (Բալա-Տովիտ) կոչվող երկրում Թողեց իշխել, իսկ մնացած բոլորին, դրկելով իշխանությունից, չավեց այն նրանց ցեղակիցներին, այլ, ինչպես հռոմեական մյուս իշխանություններում էր, դարձրեց ոչ ժառանդական՝ ըստ կայսեր ցանկության։ Բայց նրանց իջխանության տակ հղած զորքը բաղկացած էր ոչ հռոմայեցիներից, այլ փոքրաքանակ հայերից, ինչպես ընդունված էր հնում»<sup>22</sup>։

Պրոկոպիոսի այս վկայությունից պարզ երևում է, որ վեց սատրապու-

<sup>18</sup> Նույն տեղում, էջ 191։

<sup>19</sup> Նույն տեղում։

<sup>20</sup> Codex Theodosianus, XII, 13, 6.

<sup>21</sup> Н. Адонц, ьгу. шг/и., ţ2 126:

<sup>22</sup> Arahampan Akamengh, & 191.

թյուններից ճիայն մեկը՝ Բալահովիտի սատրապությունը ռազմական տեսակևտից շատ Թուլլ էր և, հավանաբար, նրա անզորության հանգամանքն էր պատճառը, որ նա չմիացավ Զենոնի դեմ բարձրացված ապստամբությանը։

Այսպիսով, Զևնոնի հրամանով վերացվեց սատրապների իշխանության ժառանգական իրավունքը։ Սատրապը վերածվեց կայսրության կողմից նշանակվող մի անձնավորության։ Ամենայն հավանականությամբ Զենոնի օրոջ սատրապությունները դարձան հարկատու<sup>23</sup>։ Սոֆանենեի սատրապ Թեոդորոսը 502 թ. գնաց Կավատին ընդառաջ, նրան տանելով «երկու տարվա պետական հարկերը»<sup>24</sup>։

Նման իրավիճակը սատրապություններում հարատևեց մինչև Հուստինիանոս Ա կալսրը, որը վերջնական հարվածը հասցրեց հայերի ինքնուրույն իշխանության վերջին նշույլներին։

#### 2. ԲՅՈՒՉԱՆԳԱԿԱՆ ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ՍՈՑԻԱԼ-ՏՆՏԵՍԱԿԱՆ ՎԻՃԱԿԸ

Բյուղանդական Հայաստանը կայսրության բաղկացուցիչ մասն էր, հեաևաբար նրա կառավարման սիստեմը, օրենքները, տիրող սոցիալ-անտեսական հարաբերությունները պետք է որ աստիճանաբար մուտք գործեին, տարածվեին նաև Հայաստանում։ Այդ բանը տեղի էր ունենում ոչ միայն իր բնականոն ընթագրով, ալբև պետության ձեռը առած սիստեմատիկ միջոցառումնե... ոով ու վարած քաղաքականությամբ։ Ալդուհանդերձ, տեղական ավանդուլթները, օրենքները, սոցիալ-անտեսական հարաբերությունները տեղում հարատևում էին, տարբեր շրջաններում տարբեր աստիճանով պահպանում իրենց կենսունակությունը, դժվարությամբ դիջելով իրենց դիրջերը։ Ալստեղ, սակայն, պետը է ընդգծել մի կարևոր հանգամանը, որ բյուղանդական Հալաստանը կալսրության ձեռքն անցավ աստիճանաբար, մաս-մաս, հետևաբար նրա զարգացումը միօրինակ չընթացավ։ Մի շրջան, որ կարելի է զարգացման տեսակետից ըստ երևուլթին, լրիվ բյուզանդականացած համարել, դա Փոքր Հայքն էր, որ վաղուց էր վերածվել բյուդանդական սովորական նահանգե։ Բյուղանդական Ներքին կամ Մհծ Հայքում, Հարավում ընկած ինքնավար սատրապություններում սոցիալ-տնտեսական զարգացման առումով, համենայն դեպս նվաճման սկզբնական շրջանում, տիրապետող էին Արշակունիների պետության կարգն ու կանոնը, սոցիալ-տնտեսական հարաբերությունները, թեև և՛ Բլուգանդիայում, և՛ Հայաստանում գարգացումն ընթանում էր նույն ուղղությամբ՝ հրկրի ֆեոդալականացման, ստրկատիրական հասարակական կարարերից ֆեոդալականին անցներու, ֆեոդալական հասարակության հատթանակի և ամրապնդման ուղղությամբ։

Խոսհլով Բյուղանդական կայսրության սոցիալ-անտեսական Հարաբերությունների մասին, Հուսաինիանոս Ա կայսեր նախորդող ժամանակաշրջանում,

<sup>23</sup> Զենոնի՝ հայերին չվստահելու բաղաբականությունն արտահայտվեց մի այլ հարցում ևս։ Մինչ Զենոնը պալատական պահակախումբը րաղկացած էր 3500 հայերից։ Պրոկոպիոս Կեսաբացին իր «Գաղանի պատմության» մեջ ցույց է տալիս, որ սկսած Զենոնից այդ պահակախմբի մեջ մուտը գործեցին վախկոտ և պատերազմի հետ ոչ մի առնչություն չունեցող մարդիկ։ Բացառված չէ, որ Զհնոնը հայհրից բազկացած այդ պահակախումբը լուծարքի ենիարկեց և ստեղdbg Lappe

<sup>24</sup> Պուկոպիոս Կեսաբացի, էջ 192։

պետք է նկատի ունենալ, որ այդ հարարհրությունները նույնական էին բյուդանդական Հայաստանի ոչ բոլոր, այլ այն շրջաններում, որոնք վաղուց
էին անցել կայսրության ձեռքը։ Բյուղանդական Մեծ Հայքում, Հայաստանի
հարավային շրջաններում՝ սատրապություններում այդ հարարհրությունները
մուտք էին գործում աստիճանարար, բայց դժվար է ասել, որ նրանք, համենայն
դեպս մինչև VI դ. ներառյալ, վերջնականապես տիրապետող դարձան։ Այդ
իմաստով ստորև խոսելով Բյուղանդիայում այս ժամանակաշրջանում տիրող
սոցիալ-տնտեսական հարաբերությունների մասին, պիտի անել մի վերապահություն, որ նրանք բյուղանդական Հայաստանի տարբեր շրջաններում միանման չէին։

Հայկական աղբյուրների տեղեկությունները բյուզանդական Հայաստանի վերաբերյալ շատ աղջատիկ են և տիրող սոցիալ-տնտեսական հարաբերությունների մասին գաղափար կազմելու համար գլխավոր աղբյուրները մնում են բլուցանդականները։

Բյուղանդիայում դեռևս պահպանվել էին հելլենիստական միապետու-Թյունների տնտեսական, քաղաքական և մշակութային ավանդույթները, իսկ խոշոր հողատիրությունը Արևելահռոմեական կայսրությունը ժառանգել էր Հրոմերը

Ամենամեծ հողատերը կայսրն էր։ Հելլենիստական ժամանակաշրջանի թադավորական կոչվող հողերը (χώρα βασιλική) անցան բյուղանդական կայսրերին։ Նրանք հսկայական չափերի հողեր ունեին Եգիսյտոսում, Ասիայի և Պոնտոսի դիոցեզներում, Միջագետքի, Օսրոենի, Ասորիքի, Կապադովկիայի պրուվինցիաներում։ Այդ հողերը կոչվում էին fundi pairimoniales, հունարեն՝ Հարուսում։ Մրանց կից դանվող, բայց կայսեր չպատկանող հողերը կոչվում էին έλευθεριαχόν (աղատ հողեր)։

Կայսեր պատկանող հողերի վրա սեփական տնտեսություն էր վարվում ստրուկների և կոլոնների միջոցով, այդ հողերը երկար ժամանակով կամ նույնիսկ առհավետ վարձակալվում էին, կամ վաճառթի առարկա դառնում։ Լայն տարածում էր գտել «Էմֆիտեսիս» (ἐբφύτευσις) կոչված վարձակալական սիստեմը<sup>25</sup>։ Լթված կամ դժվար մշակելի հողերը լայն առանձնաշնորհումեներով տրվում էին առանձին վարձակալողների։ Վերջիններս երկար ժամանակով ազատվում էին հարկերից, հողը աստիճանաբար դառնում էր նրանց սեփականությունը, նրանց կարող էին այն ժառանգություն թողնել, բայց սահանակած ժամկետից հետո պարտավոր էին հարկ վճարել։

Խնդրո առարկա ժամանակաշրջանում Բյուզանդիայում մեծ զարգացում էր ապրում խոշոր հողատիրությունը։ Խոշոր հողատերերը մեծ մասամբ պատկանում էին սենատորական դասին և կայսերական բարձրաստիճան պաշտոնյաներ էին։ Նրանց ընդարձակ հողերի վրա աշխատում էին ստրուկներ և կոլոններ, ինչպես նաև աղատ վարձակալողներ։

Φոքր Ասիայում, աշխարհագրական նպաստավոր պայմանների բերմամբ մեծ զարգացում էր ստացել խոշոր հողատերերի անասնապահությունը<sup>28</sup>,

<sup>25</sup> Corpus Juris Civilis, Novellae, Nov. VII. cap. 3.

<sup>28</sup> Հուսաինոս կայսեր օրոր (518—527) Փորր Հայրի մեծատուններից մեկը՝ Թովման, այնդան հարուստ էր անասուններով, որ ապագա կայսր Հուստինիանոսին նվիրեց տասը հազար

Ժամանակի ընթացքում խոշոր հողատերերը տիրանում էին շրջանի պետական-վարչական ֆունկցիաներին, իրենց ենԹարկում աղատ գլուդացիու-Սլանը։ Խոշոր Հողատիրությունը Բլուգանդիայում սերտորևն կապված էր շուկաների Տետ, որովհետև հելլենիստական ժամանակաշրջանից մնացած քա– ղաքներն իրենց մարդաշատ բնակչությամբ զգում էին գյուղատնտեսական մ Թևրքների և ապրանքների պահանջը<sup>27</sup>։

Եկեղեցին ևս խոշոր հողատեր էր, նրա հողատարածությունները կազմում էին ամբողջ կայսրության հողերի մեկ տասներորդ մասը<sup>28</sup>։ Աշխարհիկ և հոգևոր խոշոր հողատերերի միջև անընգհատ պալքար էր գնում և առաջինները տարբեր ձևերով աշխատում՝ էին տիրանալ հոգևոր հոդատերերի՝ կալվածքներին։

Ստրկատիրական լատիֆունդիաներում լայնորեն օգտագործվող ստրկական աշխատանքը դարձել էր անարտադրողական։ Նման սյալմաններում սկրսվեց ամեն կերպ խԹանվել, ալսպես կոչված, կոլոնատի ինստիտուտը, դլուդատնտեսությամբ դբաղվող անազատ բնակչությունը ձեռը էր բերում՝ որոշ առանձնաշնորհումներ՝ ստրկի վիճակի հետ համեմատած։

Բյուզանդիայում գյուղատնահսական բնակչության մեջ ամենաբացմամարդը կոլոններն էին (հայկական սկզբնաղբյուրների շինականները<sup>29</sup> և մշակներո)<sup>30</sup>, Գոլոսթելուն ուներ կոլոնների երկու խումբ՝ ազատ կոլոններ (coloni liberi) և կցագրված կոյոններ (coloni adscriptitii)։ Ազատ-կոյոններն ունեին սեփականություն։ Կցագրված կոյոնները պատկանում՝ էին Հողատերերին՝ և ապրում էին հողատիրոց կալվածըներում։ Հողատերն իրավունը չուներ վտարեյ կոլոնին, նա իրավունք չուներ նաև կալվածքը վաճառել առանց կոլոնների, կամ կոլոններին առանց հողի, բալց մի քանի կալվածքների տերը կարող էր նրանց մի կալվածքից մյուսը տեղափոխել։

Կոլոնները ծառայում էին բանակում միայն տիրոջ համաձայնությամբ, ըստ որում հողատերը պարտավոր էր իր ունեցած կոլոնների որոշ մասը տալ զինվորական ծառայության։

Կոլոնները և ընդհանրապես բնակչության անազատ տարրը տարբեր ճանապարհներով ազատության էին ձգտում։ Առաջին և ամենատարածված ձևր փախուստն էր։ Հնագույն փաստաթուղթը, որտեղ առաջին անգամ խոս-

ոչխար։ Տե՛ս Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին։ Բյուղանդական աղբյուրներ, գիրը Բ, «Կոստանգին Ծիրանածին», թարգմանությունը բնագրից, առաջարան և ծանոթագրություններ Հրաչ Բարթիկյանի, Երևան, 1970, էջ 172։ Ունենք փաստ (ճիշտ է, այն վերաբերում է VIII դարին), որ ոմն Ֆիլարհա ամնիացի ուներ 600 ցուլ, 100 զույդ եղ, 800 ձի, 80 ձիավարության ձի և ավանակ, 12 հազար ոչխար։ Բացի այդ, նա ուներ հողային լայնարձակ տարածություններ՝ 40 պրոաստիոն և բազմաթիվ ստրուկներ։

<sup>27</sup> Եդեսիա քաղաքի խոշոր հողատերերի մասին բազմաթիվ վկալությունների կարելի է հանդիպել Իեշու Սյունակյացի ժամանակագրության մեջ։ Sե՛ս Н. В. Пигулевская, Месопотамия на рубеже V-VI вв. Хроника Иешу Стилита как исторический источник, М.-Л., 1941, стр. 38.

<sup>28</sup> Sh'u M. В. Левченко, Материалы для внутренней истории Восточно-Римской империи V-VI вв., Византийский оборник, М., 1945, стр. 87.

<sup>29</sup> Տե՛ս Հ. Մանանդյան, Ֆեոդալիզմը հին Հայաստանում, էջ 182։

<sup>30 «</sup>Изиц» ицирьшцию зрошьны «имриц» է брившцы, Sh'и С. Т. Еремян, О рабстве и рабовладении в древней Армении, Вестник Древней Истории, 1950, № 1, с. 25: Ршця խնդրո առարկա ժամանակաշրջանում նրանց իրավիճակը նման էր կոլոնների իրավիճակին։

վում է կոլոնների կախյալ վիճակի մասին, դրված է նրանց փախուստի դիմևլու առնչությամբ<sup>31</sup>։ 546 թ. հրապարակված Հուստինիանոս I կայսեր նովելլայում ստրուկների և կոլոնների փախուստը ձևակերպված է որպես «փախուստ երկրագործությունից» (ա՛գ զեմշօտա ար շարզանայի, որի տակ սոցիալական խորը իմաստ է թաքնված։ Փախուստի էին դիմում հասարակության ոչ միայն վերոհիշյալ խավերը, այլև ազատ համալնական գյուղացիությունը։

Փախուստի հիմնական պատճառը սոցիալական ճնջումն էր, տեղական իշխանությունների անխնա կողոպուտն ու կեղեքումը։ Գյուղացիների հիմնական միջոցը, որով նրանք հակադրվում էին իշխողներին, դա փախուստն էր գյուղից<sup>32</sup>։ V—VII դդ. բյուղանդական օրենսգրքերում կարելի է հանդիպել բազմաթիվ օրենքների, որոնց նպատակն է թույլ չտալ գյուղացուն թողնել երկրագործությունը<sup>38</sup>։ Այս լույսի տակ պարզ է դառնում Մովսես Խորենացու Ողբի մեջ հանդիպող «Փախչողք ի ժառանգութենչ»<sup>34</sup> դարձվածքի իմաստը։ Մովսես Խորենացին նկատի ուներ աջխատավոր գյուղացիությանը, որը փախ-չում է երկրագործությունից, հրաժարվում գյուղատնտեսությամբ պարապել<sup>35</sup>։

Հուստինիանոսի վերոհիջյալ նովելլան հնարավորություն է տալիս պատկերացնելու, թե ազգարնակչության ինչպիսի խավեր էին մանում Խորենացու «Ժառանգությունից փախչող» «Ժողովբդականք» հասկացողության մեջ։ Այդ նովելայում կախման մեջ գանվող անձնավորություններն էին, ստրուպները, կոլոնները կամ կցագրված կոլոնները (δοῦλον, ἡ κολωνόν ἡ ἐνεπόγραφον հետևարար Խորենացու «ժողովրդականքի» տակ հասկացվում են սոցիալական նույնպիսի պայմաններում ապրող մարդիկ։

Հասարակության ամենացածր աստիճանի վրա էին գտնվում ստրուկները, Նրանք հիմնականում օգտագործվում էին տնային տնտեսության մեջ, պետական արհեստանոցներում<sup>36</sup> և մասամբ գյուղատնտեսության մեջ։ Ստրուկները, որոնք համարվում էին խոսող կենդանիներ, դեռևս VI դարում հիջատակվում են եղների, ոչխարների շարջում (βοας τυχον η πρόβατα η ανοράποδα)<sup>37</sup>, ո կրագործությամբ պարապող ստրուկները սկզբնաղբյուրներում կոչված են "երկրագործական ստրուկներ" (ἀγροικικά ανδράποδα<sup>38</sup> կամ դշարդյու ανδράποδα)<sup>39</sup>

Ստրկության աղբյուրները բազմազան էին։ Նախ և առաջ նրանց բնական աճն էր. ստրուկի սերունդը օրենքի համաձայն ջարունակում էր ստրուկ մնալ։ Սրկրորդ աղբյուրը գերեվարությունն էր<sup>40</sup>։ Գերիներին մեծ մասամբ ստրկա**ց**-

<sup>31 ,</sup>Codex Theodosianus\*, V, I7, 1.

<sup>32</sup> Sh'u M. B. Левченко, Материалы..., стр. 45.

<sup>33</sup> Nov. XVII, cap. 14; Nov. LXXX, praefatio; Ibid., cap. 2.

<sup>34</sup> Undubu barbaugh, 9, 68.

<sup>35</sup> Խորհնացու հիշյալ դարձվածքի իմաստի մասին տե՛ս Հ. Մանանդյան, Ֆեոդալիզմը հին Հայաստանում, Երևան, 1984, է, 167—169։

<sup>36 .</sup>Codex lustinianus", XI, 8, 5; XI, 8, 6.

<sup>37</sup> Novella XXXII, cap. I.

<sup>38</sup> Novella VII, cap. I.

<sup>39</sup> Novella VII, cap. 3; Novella CXX, cap. 1.

<sup>40</sup> Հուսաինիանոս կայսրն իր LXXIV նովելայում սարկության առաջացման հիմնական պատճառը պատերազմն է համարում և նրանից բխող գերեվարությունը։

նում էին և վաճառքի հանում շուկաներում<sup>41</sup>։ Ստրկության այլ աղբյուրներ էլ կային, Օրինակի համար պարտատերը իրավունք ուներ պարտքը չվճարած անձնավորությանը կամ էլ նրա երեխաներին ստրկացնել։ Այդ մասին ուղղակի վկայություն կա Հուստինիանոսի նովելայում<sup>42</sup>։ Ստրկավաճառությունը լայնորեն տարածված էր Փոքր Ասիայի, Եգիպտոսի և Կոստանդնուպոլսի շուկաներում։ Կազմված էր ստրուկների գները որոշող հատուկ սակագին<sup>43</sup>, որն անփոփոխ մնաց բազում դարեր և իր արտահայտությունը գտավ հետագայի թազմաթիվ օրենսգրքերում<sup>44</sup>։

Ստրուկը ազատություն էր ստանում միայն տիրոջ ցանկությամբ, կամ եթե Հոդևորական էր դառնում տիրոջ Համաձայնությամբ<sup>45</sup>։

Փոքը Ասիայում, նաև բյուզանդական Հայաստանում ստրուկների և կոլոնների կողջին մեծ Թիվ էր կազմում ազատ համայնական գյուղացիությունը
(բշաջգտ, որոնք հելլենիստական ժամանակաշրջանի Թագավորին հարկատու «հողագործների» սերունդներն էին<sup>46</sup>։ Նրանք ապրում էին հիմնականում
այն շրջաններում, որոնք հելլենիստական ժամանակաշրջանում դասական
ստրկություն չէին ապրել, այն է Հայաստանում, Եգիպտոսում, Ասորիքում,
Իսավրիայում, Թրակիայում, Իլլիրիայում<sup>47</sup>։

Մ դարում բյուղանդական կառավարությունը աշխատում էր պաշտպանել մանր գյուղացիական հողատիրությունը որպես հարկատու միավորի։ Հակառակ իր ինքնուրույնությանը ազատ համայնական գյուղացիությունը հարկերի հատուցման գործում անկախ չէր։ Ի տարբերություն կոլոնների, որոնց հարկն իրենց տերերն էին վճարում, գյուղական համայնքը հարկերի վճարման գործում սահմանափակված էր համապարտ երաշխավորությամբ, այսինքն ամբողջ համայնքը պարտավոր էր պետության կողմից սահմանված հարկերը վճարել անկախ այն բանից, որ գյուղացիների մի մասը հեռացել էր գյուղից, կամ հողերի մի մասը չէր մշակվում։ Գյուղը պարտավոր էր մշակել ամայացած հողերի մի մասը չէր մշակվում։ Գյուղը պարտավոր էր մշակել ամայացած հողերի և նրանց համար վճարեր հարկ։ Հարկերի բաշխման գործում՝ չամայնքի առանձին անդամների միջև պետությունը ոչ մի միջամտություն չէր գործադրում։ Համայնքը ինքն էր սահմանում իր յուրաքանչյուր անդամի վճարելիք հարկի չափը։

Բացի իրենց հողերից, ազատ համայնական գյուղացիները կարող էին մշակելու համար վարձակալել խոշոր և միջին հողատերերի, ինչպես նաև վանքապատկան հողերը։

Համայնքն իրենից մի կուռ ամբողջություն չէր։ Այստեղ կային և ունևոր,

<sup>41</sup> Երբ Ճնջվեց սամարացիների ապստամբությունը, գերիներից 20.000 երիտասարդներ և աղջիկներ րաժին հանվեցին Բյուզանդիային ենթակա արաբ ցեղապետին, որը նրանց վաճառեց Պարսկաստանում և Արարիայում։ Տե՛ս Malalae, Chronographia p. 44.

<sup>42</sup> Novella CXXXVI, cap. 7.

<sup>43</sup> Հուստինիանոսի օրենսգրքի համաձայն սովորական ստրուկն արժեր քսան դահեկան, արհեստավոր ստրուկը՝ երեսուն, նոտարը՝ հիսուն, րժիշկ ստրուկը՝ վաթսուն, ներքինին՝ հիսուն, իսկ արհեստավոր ներքինին արժեր յոթանասուն դահեկան։ Տե՛ս «Cod. lust.», 6, 43—3 (531 թվակիր)։

<sup>44</sup> Basil. XLVIII, 14,4,5; Epanagoga, XXXVII,8; Procheiron, 34, 11.

<sup>45</sup> Novella CXXIII, cap. 17.

<sup>46</sup> М. В. Левченко, Материалы..., стр. 28.

<sup>47</sup> Uncju mbancil, to 28-29:

և աղջատ Համայնականներ։ Ունևորների ձեռջում էր գտնվում գյուղի դործերի ղեկավարումը, Հարկերը ժամանակին Հավաջելու պարտականությունը,
դյուղում կարգ ու կանոնի պահպանությունը։ Տվյալ ժամանակաշրջանում
ազատ գյուղական բնակչությունն ամբողջ գյուղերով Հանձնվում էր ուժեղ
մարդկանց հովանավորությանը՝ պատրոնատին, հանձնելով նրան իր հողը, մի
բան, որ վկայում է նրանց տնաեսական և իրավական ծանր գրության մասին։ Հողը տալով պատրոնին, գյուղացին ետ էր ստանում այն այս անգամ
օգտագործման համար՝ բերջի մի մասը աալով պատրոնին որպես վճար։
Պատրոնի պաշտպանության տակ անցնող մարդիկ, ճիշտ է, կորցնում էին
իրենց սեփականությունը, ապա նաև իրենց աղատությունը, բայց աղատվում
էին Հարկահավաջներից։ Պետությունը պայքարում էր այս երևույթի դեմ՝ իր
հարկատու դասակարգի գոյությունը պահպանելու համար։

Առավել առանձնաշնորհյալ վիճակում էին գտնվում քաղաքներն ու քաղաքային բնակչությունը, մի բան, որ գալիս էր հելլենիստական ժամանակաշրջանից։

Քաղաքի բնակչության մեծամասնությունը պետության վերահսկողության ներքո գտնվող կորպորացիաների մեջ միավորված արհեստավոբներ էին ինչպես և սևագործ բանվորներ, ստրուկներ կամ ազատություն ստացած ստրուկներ։ Քաղաքում կար ավագանի, որի ձեռքում էին գտնվում քաղաքի վարչատնտեսական պարտականությունները։ Ավագանու գլուխն էր կանգնած քադաջապետը։ Նա կազմակերպում էր հարկերի հավաքումը և մայրաքադաք ուղարկելու գործը, վարում ոստիկանական և իրավական պաշտոններ։ Քաղաքային բնակչությունը պետության՝ կողմից ծանրաբեռնված էր բազմաթիվ պարհակներով։ Նա պարտավոր էր ջուր և հաց մատակարարել զորքին։ Շատ ծանր էր չորս տարին մեկ վճարվող, այսպես կոչված, «խրիսարգիրոն» հարկը։ Այն մտցրել էր դեռ Կոստանդին Ա կայսրը 314 թ. և որն իր գոլությունը պաՏպանեց երկար, մինչև Անաստասիոս կալսրը, որը այն վերացրեց 498 թվականին<sup>48</sup>։ Դրա փոխարեն Անաստասիոսը սկսեց գանձել, այսպես կոչված, «խրիստոտելիան», այսինքն բնահարկը վերածեց դրամահարկի, ընդ որում նա գրկեց քաղաքալին ավագանուն հարկերը հավաքելու իրավունքից և լուրաջանչլուր ջաղաջում հաստատեց, այսպես կոչված, վինդիկոսներին, այդ գործր անօրիներու համար49։

Բյուղանդիայի սոցիալ-անտեսական հարաբերությունների առնչությամբ չի կարելի չհիշատակել, այսպես կոչված, «suffragium»-ը, որը մուտք էր գործել կյանքի բոլոր բնագավառները<sup>50</sup>։ Դա այն գումարն էր, որի դիմաց կարելի էր տիրանալ պետական ամեն մի պաշտոնի։ Այդ գումարը վճարող անձնավորությունը, հասկանալի է, անխնա և ամենադաժան կերպով կեղեքում էր իր հպատակներին՝ տվածի բազմապատիկը ետ ստանալու համար։ Պաշտոն գնելու այս կարգը ամենալայն չափեր ստացավ Հուստինիանոս Ա կայսեր ժա-

<sup>48</sup> Հարկի ծանրության մասին վկայություն ունի պատմիչ Զոսիմոսը, ըստ որի ծնողները ստիպված վաճառում էին իրենց երեխաներին՝ հարկը վճարելու միջոցներ ձեռք բերելու համար տե՛ս Zosimi Historia nova, t.il, cap. 38, ed. Mendelssohn, Lipsiae, 1887, p. 96):

<sup>49</sup> Sb' «Сборник документов по социально-экономической истории Византии», М., 1951, стр. 46.

<sup>50</sup> Նրա մասին տե՛ս 11. AUOHU, հայ աշխ., էջ 158-161։

մանակ։ 535 թ. հրապարակվեց մի նովելլա<sup>51</sup>, որն ուղղված էր այդ կարգի դեմ։ Հուստինիանոսի մտահոզությունն, իհարկե, հպատակների վիճակի բարելավումը չէր, այլ իր գանձարանի վիճակը։ Նա ցույց էր տալիս, որ իր հպատակների նման կեղեջումը պատճառ է դառնում պետական հարկերի նվազեցմանը, որովհետև «այն ինչ պետք էր մտներ պետական գանձարանը, հոսում էր մասնավոր մարդկանց գրպանը»։

Հուստինիանոսը վախենում էր նաև ժողովրդական զանգվածների խռովություններից և ապստամբություններից<sup>52</sup>, ինչպես նաև այն բանից, որ պետական ունեցվածքը՝ Հողը, անցնում է մասնավորի ձեռքը<sup>53</sup>։

Նման պայմաններում քաղաքներում ապստամբություններ էին բռնկվում, իսկ գյուղերում գյուղացիները փախուստի էին դիմում<sup>54</sup>։

Հուստինիանոսը հրաման է արձակում՝ վերացնել այդ կարդը, պաշտոնների առուծախը, փորձում վերականդնել նախկին կարդը, ըստ որի իշխանավորները պաշտոնն ստանալու առթիվ վճարում էին չնչին մի դումար՝ այն նշանակների և Թղթերի ձևակերպման համար, որ պետք է ստանային պետու-Թյունից պաշտոնի հետ միասին<sup>55</sup>։

Պաշտոնների առուծախ կար նաև բյուղանդական Հայաստանում։ Դա Տաստատվում է այն փաստով, որ Հուստինիանոսի VIII նովելլայի վերջում, սրտեղ մեկ առ մեկ թվարկված են կայսրության պրովինցիաների կուսակալների վճարելիք դումարների չափը, հիշատակված են նաև Առաջին Հայքի, Երկրորդ Հայքի և Մեծ Հայքի կուսակալները<sup>56</sup>։

Հուստինիանոսին չՀաջողվեց վերացնել suffragium-ի արմատացած կարգը<sup>57</sup>, Նրա մահվանից հազիվ տաս տարի անց, 574 թ. Տիբերիոս կայսրը ստիպված էր մի նոր օրենք հրապարակել՝ պետական պաշտոնները ստանալու նման
կարգի դեմ (ինչպես դրանից քագասուն տարի առաջ Հուստինիանոսը), ելնելով այն բանից, որ ինքը «հոգ է տանում պրովինցիաների բարեկեցության,
նրանց անվաանդության, արդարության մասին» և, որ կարևորն է, «պետական հարկերի անխափան գանձման մասին»

Անդադար պատհրազմները, ներքին խռովությունները, բազում բարբարոսական պետություններին վճարվող տարեկան Հսկայական գումարները՝ Բյուզանդիայի վրա ասպատակություններ չկատարելու համար, ֆինանսական

<sup>51</sup> Novella, VIII.

<sup>52</sup> Կապադովկիայի պրոկոնսուլին ուղղված նովելլայից (Novella XXX) պարզ է դառնում նրա երկյուղի պատճառը։ «Կապադովկիայում դրությունն այնպիսին է,— դրում է կայսրը,— որ պետական իշխանավորները անամոթաբար կողոպտում են հպատակներին և զարմանում ենք, թե ինչպես նրանց մինչև հիմա ի վիճակի եղան այդ բոլոր անարդարություններն ու ապօրինությունները տանել»։

<sup>58</sup> Novella XXX, cap. 5։ «Պետական գրեթե ողջ ունեցվածքը (հողը),—գրում է նա, մասնավոր դարձավ, նա պոկվում և հափչտակվում է ձիերի երամակների հետ միասին և ոչ որ հանդես չի գալիս գրա դեմ, որովհետև նրանց բերանը ոսկով է փակվում»։

<sup>54</sup> Novella VIII, praefatio.

<sup>55</sup> Novella VIII.

<sup>56</sup> Novella VIII. Notitia.

<sup>57</sup> Պրոկոպիոս Կեսարացու «Գաղտնի պատմության» մեջ ցույց է տրվում, որ ինքը՝ Հուստինիանոսն էր մղում դեպի կաշառակերություն և հպատակների կեղեքում։

<sup>58</sup> Novella CLXI, cap. 2.

ծանր վիճակ էին ստեղծել բյուզանդական պետության համար։ Նման պայմաններում միակ ելքը աշխատավոր ժողովրդի հարկային ճնշման ստսակասումն էր։ Ձկա Հուստինիանոս Ա-ի կողմից հրապարակված և երկրի որևէ պրովինցիայի ղեկավարին ուղղված մի նովելա, որտեղ հարկերի կանոնավոր դանձման մասին խիստ հանձնարարություններ չլինեին<sup>59</sup>։

Վիճակը չփոխվեց նաև Հուստինիանոսի Հաջորդների ժամանակ։ Հուստինոս II (565—578) կայսրը ստիպված էր խոստովանել, որ «գանձարանը դատարկ գտանք և պետությունը՝ պարտքերի մեջ թաղված»<sup>60</sup>։ Այսպիսի պայմաններում նորոգվում է Հարկերը «կանոնավոր կերպով գանձելու» հին Հարցը<sup>61</sup>։
Դրությունը նույնը մնաց նաև Տիբերիոսի (578—582) ժամանակ։ Աշխատավորների կեղեքումն ու աղջատացումը Հասել էր այն աստիՀանի, որ Տիբերիոսի խոստովանությամբ Հպատակները ի վիճակի չէին վճարել պետական
Հարկերը<sup>62</sup>։

Հարկերի ծանր լուծը, տարերային աղետները, Համաձարակները, պրովինցիաների պաշտոնեության կամայականությունները, դրան գումարած անվինցիաների պաշտոնեության կամայականությունները, դրան գումարած անվերջ պատերազմները, ստիպում էին աշխատավոր գյուղացիությանը փախուստի դիմել դեպի քաղաքները՝ օրավարձով իրենց գոյությունը մի կերպ
տանդնուպոլիս։ Կոստանդնուպոլսի քվեստորին ուղղված 539 թվակիր նովելլայում Հուստինիանոս Ա կայսրը մատնանշում էր, որ «մեր այս մեծ քաղաքը
կորցրել է իր անդորըը՝ տարբեր մարդկանց այստեղ վխտալու հետևանքով,
գլխավորապես երկրագործների, որոնք լքել են իրենց քաղաքները և երկրագործությունը»<sup>63</sup>։ Հուստինիանոսը ցույց է տալիս, որ նրանք կախյալ գյուղացիներ
ենն և կարգադրում ամենից առաջ զբաղվել գյուղացիների հարցով և նրանց
ժամ առաջ գյուղ ուղարկել, որովհետև նրանց գյուղից հեռանալը վնաս է հասցընում երկրագործության և հեռացած գյուղացիների տերերին<sup>65</sup>։

Քաղաքային և գյուղական բնակչության Համար շատ ծանր էր զորքի առկայությունը։ Պրոկոպիոս Կեսարացին բյուզանդական զինվորների մասին դրում է, թե «նրանք վախենում են պարսիկներից, բայց կողոպտում են գյուղացիներին»<sup>66</sup>։ Բնակչության Համար պատուՀաս էին ոչ միայն սեփական՝ բյուզանդական զորքերը, այլև Բյուզանդիային օգնության եկած որևէ դաշնակից զորք<sup>67</sup>։ Յուրաքանչյուր պրովինցիան պարտավոր էր նախօրոք պատրաստել այն բոլոր անհրաժեշտ միջոցները՝ ժամանելիք զորքին կերակրելու Համար<sup>68</sup>։

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Novella XVII, cap. 7; Nov. XXV, cap. 5; Nov. XXVIII, cap. 5; Nov. XXX, cap. 7,8; Nov. XXIX, cap. 3; Nov. Cill, cap. 3; Nov. CXXXIV, cap. 2; Nov. CXLIV, cap. 2

<sup>60</sup> Novella CXLVIII, praefatio,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Novella CXLIX, cap. 2.

<sup>62</sup> Novella CLXIII, praefatio.

<sup>63</sup> Novella LXXX, praefatio.

<sup>84</sup> Novella LXXX, cap. 2.

<sup>65</sup> Ibid.

<sup>66 «</sup>Պարսկական պատերաղմի մասին», I, 9։

<sup>87</sup> Novella CXXX, cap. 8.

<sup>68</sup> Novella CXXX, cap. I.

Եթե նկատի ունենանը տասնամյակներ տևող անդադար պատերազմների թատերաբեմ դարձած Արևմտյան Հայաստանի վիճակը, դրա հետ պայմանավորված այդ տարածքի վրա զորջերի անդադար տեղաշարժերը, պարդ կդառնա աշխատավորների ծանր դրությունը՝ այդպիսի բանակների կերակրման պարտականությանը ավելանում էր զորջերի կամայականությունն ու կողո-

#### ዓኒበኑԽ ያԱՍՆՄԵԿԵՐՈՐԴ

# ՀՈՒՍՏԻՆԻԱՆՈՍ Ա-Ի ՎԱՐՉԱՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՈՒ ՌԱԶՄԱԿԱՆ ՄԻՋՈՑԱՌՈՒՄՆԵՐԸ ԲՅՈՒԶԱՆԳԱԿԱՆ ՀԱՅԱՍՏԱՆՈՒՄ ԵՎ ՀԱՑԵՐԻ ԸՆԴՎՉՈՒՄՆԵՐԸ ԿԱՑՍՐՈՒԹՅԱՆ ԴԵՄ

Արևմտահռոմեական կայսրության կործանումը «բարբարոսների» կողմից խոր տպավորություն թողեց Արևելահռոմեական կայսրության վրա։ Նրա կայսրերը չէին կարողանում հաշտվել այն մտքի հետ, որ կայսրության մեծ մասը «բարբարոս» թագավորների ձեռքում է գտնվում և մտածում էին ամեն զնով վերականգնել նախկին Հռոմեական կայսրությունը։ Այդ իրագործելու նախապատրաստությունը սկսվել էր դեռևս Հուստինոս I-ի օրոք (518—527)։

Հուստինիանոս I-ը, Թեև դահ բարձրացավ 527 Թ., փաստորեն կառավարում էր Արևելահռոմեական կայսրությունը՝ սկսած 518 թվականից, իր հորեղբայր Հուստինոս I-ին կայսեր թագավորության ամբողջ ժամանակաշըրչանում։ Հուստինիանոսը նպատակ էր դրել վերականգնել Հռոմեական կայսրության վաղեմի փառջն ու սահմանները, բայց դրա իրականացմանը ձեռնարկեց կայսեր ծիրանին հագնեղուց հետո։

Հուստինիանոս I-ը (527—565 թ.) իր ժամանակի համար փայլուն կրթություն էր ստացել։ Գահ բարձրանալով 45 տարեկան հասակում, նա արդեն փորձված քաղաքագետ էր ու դիվանագետ։ Հուստինիանոսը ամուսնացավ Կոստանդնուպոլսի կրկեսի աշխատողի դուստր Թեոդորայի հետ, որը, դառնալով կայսրուհի, հանդես բերեց պետական գործչի անուրանալի հատկություններ։ Նա փրկարար դարձավ նույնիսկ իր ամուսնու համար, հատկապես 532 թ., «Նիկայի» հայտնի ապստամբության ժամանակ։

Հուստինիանոսի ներջին քաղաքականությունն աչքի էր ընկնում իր հետադիմությամբ։ Նա ամենածանր հարվածը հասցրեց Բյուղանդիայի քաղաքների
դեմոկրատական հնամենի կազմակերպություններին՝ «դեմոսներին» (Շղաւ),
արյան մեջ խեղդեց 532 թ. Կոստանդնուպոլսի դեմոսի ապստամբությունը,
որից հետո խիստ սահմանափակեց նրա քաղաքական իրավունքները։ Եվ ընդհակառակը, նա առավել ևս ընդարձակեց քաղաքապետի իրավունքները։ Պրովինցիաներում կատարված ռեֆորմների նպատակն էր մի մարդու ձեռքում
կենտրոնացնել քաղաքացիական և ռազմական իշխանությունը, և նրան առավել
ևս կախման մեջ դնել կենտրոնական իշխանությունից։

Հուստինիանոսի կրոնական քաղաքականության խարիսխը, հպատակների հոգևոր միասնության մասին ցնորքն էր։ Կայսրն ուղում էր, որ երկրում գոյություն ունննա և տիրի միայն մեկ՝ «ուղղափառ» դավանանքը։ Նա չէր կարողանում հաշտվել այն մտքի հետ, որ կարող էին երկրում տարածված լինել նաև հեթանոսությունն ու տարբեր աղանդներ, միաբնակությունը։

Հեթանոսների դեմ Հուստինիանոսի՝ մղած դաժան պայքարի արտահայտությունն էր Աթենքի դպրոցի գործունեության արգելումը\, Աթենքի յոթ խոշորագույն գործիչներ՝ նշանավոր փիլիսոփաներ Դամասկիոս Ասորին, Սիմպլիկիոս Կիլիկեցին, Եվլամպիոս Փոյուգացին, Պրիսկիանոս Լյուդացին, Հերմիաս և Դիոգենես Փյունիկեցիք և Իսիդոր Գազացին ստիպված էին փախչել և ապաստան գտնել Պարսից Խոսրով արջայի մոտ²։

Ինչ վերաբերում է քրիստոնեական աղանդներին, ապա նրանց հանդեպ ուղղափառները տարբեր մոտեցում ունեին։ Ծայրահեղ ուղղափառները ոչ մի զիջում չէին ուզում անել նրանց։ Ուղղափառների և մի այլ, ավելի հեռատես խումբ, որին գլխավորում էր Թագուհի Թեոդորան, հակված էր փոքր զիջումների գնով համաձայնության գալ «աղանդավորների» հետ, այսինքն վարում էր Զենոն և Անաստասիոս կայսրերի քաղաքականությունը։ Թեոդորայի գրլխավորած խումբը շատ լավ էր տեսնում, որ Արևելքն է պետության հիմքը, որ պետք է լեզու գտնել միաբնակ Փոքր Ասիայի, Ասորիքի և Եգիպտոսի, պետության ամենահարուստ շրջանների հետ։

Հուստինիանոսի առավել աչքի ընկնող գործունեությունը ծավալվեց իրավունքի ասպարհզում։ Նա իր ժամանակի խոշորագույն իրավագետ Տրիբու-Նիանոսի միջոցով կարգավորեց և կատարելուԹյան հասցրեց քաղաքացիական իրավունքը։ Հուստինիանոսի իրավագիտական գործը, որը հետագայում ստաgud Corpus Juris Civilis անունը, բաղկացած է չորս մասից. 1. Հուստինիանոսի կոդեքսր (Codex Justinianus), որի մեջ ի մի բերվեցին Հադրիանոս կալսրիդ (II դար) սկսած մինչև 534 թ. Տրապարակված կայսերական օրենքները, 2. Դիգեստաները կամ Պանդեկտաները (Digestae, Pandectae), որն իրենից ներկայացնում է խոշորագույն իրավագետների գործի համադրությունն ու հռոմեական ամբողջ իրավագիտական մտքի ամփոփումը, 3. Ինստիտուցիաները (Institutiones), մի գործնական իրավունքի ձեռնարկ և վերջապես 4. Նշանավոր նովելլաները (Novellae)՝ 534 թ. հետո հրապարակված օրենսդրական 154 հրաման-կարգադրություններ։ Նովելյաները գյխավորապես վերաբերում են քաղաքացիական ու եկեղեցական կառավարման, ֆինանսական սիստեմին և Բյուգանդիայի սոցիալ-տնտեսական Հարաբերությունների ուսումնասիրության Համար անփոխարինելի աղբյուր են։ Միայն նովելլաներն են Հունարեն, մնացած երեքը լատիներեն են։ Այս Հանգամանքը պարզ վկայում է այն մասին, որ Հուստինիանոսը ցանկանում էր այն, Թե ոչ, Արևելահռոմեական կայսրությունը վերածվում էր հունական կայսրության, նրա մեջ գլխավոր դերը խաղում էր հունական Արևելըը և ոչ Հռոմը։

Հուստինիանոսը շինարարական հսկայական գործունեություն ծավալեց։ Բացի տաճարներից, որոնց մեջ աչքի են ընկնում զարմանահրաշ սուրբ Սոֆիան Կոստանդնուպոլսում, պալատներից և այլ վարչական շենքերից, Հուստինիանոսը վիթխարի միջոցներ ծախսեց կայսրության բոլոր շրջաններում, այդ թվում և Հայաստանում պարիսպների, ամրոցների, պահակատեղիների կառուցման վրա,

1 loannis Malalae Chronographia. p. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Agathiae Myrinaei Historiarum libri quinque, rec. R. Keydell, Berolini, 1967, p. 80.

որոնց նպատակն էր երկիրը պաշտպանել Թշնամու հարձակումներից, կանխել կամ ճնշել ներքին խլրտումները։

Հուստինիանոս Ա-ի գրենե քառասնամյա նադավորունյան ժամանակաջրջանը արտաքին նշնամիների դեմ մղված պատերազմների մի անվերջ շարան էր։ Այդ պատերազմները լոկ պաշտպանական չէին, այլ նախ և առաջ նվաճոդական։

Հուստինիանոսը շարունակեց Պարսիաստանի ղեմ դեռևս Հուստինոսի օրոբ ծագած պատհրազմը։ Հակառակ որ Անաստասիոս կայսեր ժամանակ կնքվել էր 30-ամյա հաշտություն, ընդհարումները երկու դարավոր ախոյանների միջև Հաղվադհպ չէին։ Դրա պատճառը գլխավորապես Բյուզանդական կայսրությունն էր։ Դեռևս Թեոդոսիոս կայսեր ժամանակ կնքված պարսկաբյուղանդական Հայտության պալմանագրով երկու կողմերին էլ արգելվում էր սահմանամերձ վալրհրում ռազմական որևէ շինարարություն կատարելը3, բայց Անաստասիոս կայսրը 507 թ. պարսկական ռազմական պատվար Մծբին քաղաքի դիմաց կառուցեց Դարա հզոր ամրոցը, որն իր անունով էլ կոչեց Անաստասիուպոլիս 🕫 Այդ քայլը պայմանագրի խախտում էր, բայց Պարսկաստանը, ղբաղված լինելով երկրի արևելջում բարբարոսների դեմ մղած պատերադմով, չկարողացավ խանգարել դրան։ Հուստինիանոսը, գահ բարձրանալով, դարձյալ խախտեց հիշյալ պայմանագրի նույն կետր, 528 թ. Հրամայելով Դարայի կայագորի սյետ գորավար Բելիսուրիոսին՝ Մծբինի մոտ, Մինդուոս վայրում կառուցել մի նոր ամրություն<sup>5</sup>։ Պարսից Կավատ ար**ջ**ան (488—531) ռազմական հզոր ուժ ուղարկեց այնտեղ և կարողացավ գրավել Մինդուսսը։ 531 թ. ասյրիլին պարսկական ղորքը Եփրատի ափով շարժվեց Ասորիքի վրա և Կալինիկում քաղաքի մոտ բյուղանդական զորքերին պարտության մատնեց։ Բելիսարիոսը ետ կանչվեց Բյուղանդիոնու

531 թ. վախճանվեց պարսիկ Կավատ արքան, որի հաջորդ Խոսրով Անուշիրվանը (531—579) հաշտություն առաջարկեց։ Հուստինիանոսը սիրով ընդունեց այդ, քանի որ նպատակ ուներ ազատել իր ձեռքերը Արևելքում՝ ուշադրությունն ամբողջությամբ Արևմուտքի վրա կենտրոնացնելու համար։ 532 թ. երկու
պետությունների միջև կնքվեց, այսպես կոչված, «հավիտենական» հաշտություն, որի համաձայն սահմանային փոփոխություններ չէին լինում, միայն
Խոսրովի պահանջով Միջագետքի բյուղանդական գորահրամանատարի նստավայրը Դարայի փոխարեն դառնում էր Կոստանդինե քաղաքը, բացի այդ Հուստինիանոսը վճարում էր 110 կենտինար ոսկի՝ Կասպից դռների պահպանության
համար<sup>6</sup>։

Հուստինիանոսը ձերրազատվելով Արևելքում, սկսեց հյուսիսային Աֆրիկայի (Լիբիայի) վանդալական Թագավորության նվահումը։

Վանդալական Թագավորության անկումը հյուսիսային Աֆրիկայում հնարավորություն տվեց Հուստինիանոսին սկսհլու Իտալիայի նվաճումը օստգոթերի ձեռքից։ 535 թ. հունիսին Հուստինիանոսի ղորավար Մունդոսը գրավեց Դալմատիայի խոշոր նավահանդիստ Սալոնան, իսկ Բելիսարիոսը՝ Սիկիլիան։ Շարժվելով հարավային Իտալիայով, Բելիսարիոսը 536 թ. գրավեց Նեապոլիսը՝

<sup>3</sup> Պուկոպիոս Կեսարացի, *էր 167*,

<sup>4</sup> Uniju inhancil, 52 23:

<sup>5</sup> Unigh inbonid, to 30;

<sup>6</sup> Նուլն տեղում, էջ 61։ Մեկ կենտինարը հավասար է 100 լիտրի, մեկ լիտրը՝ 72 ոսկեդրամի։

ապա՝ Հռոմը, 'իսկ մի այլ գորավար՝ Հովհաննեսը՝ Արիմինոնը (Ռիմինին) և սպառնալիը ստեղծեց Ռավեննալի համար։ Այս շրջանում Իտալիայում մեծ դեր խաղաց հայաղգի նշանավոր զորավար Նարսեսը։

Օստղոխերի Թագավոր Վիտիգիսը փորձեց Բյուղանդիայի դեմ դաշնակից ունենալ ի դեմս պարսից արջալից արձալի և բանակցություններ վարելու Համար 539 թ. Պարսկաստան դեսպանություն ուղարկեց։ Բալց 540 թ. ակսված պարսկաբլուղանդական պատերազմը էական փոփոխություն չմտցրեց բլուզանդաօստգոթական պատերազմի ընթացքի մեջ։ 540 թ. պաշարման մեջ առնվեց Ուավեննան և շուտով գրավվեց։ Գերի ընկած Վիտիգիսին, որպես Թանկագին ավար, Բելիսարիոսը Կոստանդնուպոլիս բերեց։ Թվում է, Թե պատերազմն ավարտված էր, բալց բլուղանդական վարչակարգից դժգոհ օստգոթերը թագավոր հռչակեցին շատ կարող մի մարդու, Տոտիլային (541), որը հաջորդ տարին սկսեց իր Թագավորության ազատագրումը բյուզանդացիներից։ 546 թ. Տոտիլան գրավեց Հռոմը, 550 Թվականին՝ Սիկիլիան և սկսեց պատերացմական գործողությունները Հունական մայր ցամաջում։ 551 թ. նա գրավեց Սարդինիան և Կորսիկան։

Տոտիլիայի հաջողությունները ստիպեցին Հուստինիանոսին լրջորեն նախապատրաստվել։ 552 թ. բյուզանդական բանակը Նարսեսի գլխավորությամբ ներխուժեց Իտալիա և Ռավեննալում միացավ Իտալիալում մնադած բյուզանդական դորըերին։ 552 թ. Հունիսին Ապենիններում, Տագինա կոչված վայրում Նարսեսի և Տոտիլիայի միջև տեղի ունեցավ վճռական ճակատամարտը, որտեղ Հաղթեց Նարսեսը։ Տոտիլան մահացու վերջ ստանալով, շուտով վախճանվեց։ Նարսեսը ղարգացնելով իր հաջողությունները, շուտով նվաճեց միջին Իտալիան, Հռոմը։ 552 թ. Կամպանիալում տեղի ունեցավ վերջին ճակատամարտը և օստգոների Թագավորությունը դադարեց գոյություն ունենալուց։ 555 թ. Իտալիան ամբողջությամբ նվաճված էր բյուգանդացիների կողմից։ Նարսեսը դարձավ Իտալիայի փաստական փոխարքան։

Նվաճելով Իտալիան, Հուստինիանոսը պատերազմ սկսեց վեստգոթերի Թագավորության դեմ` Իսպանիայում։ Զորավար Լիբերիոսը մի շարք հաղթանակներ տարավ։ Բայց նրա դեմ պայքարը սկսեց Թագավոր Ատանագիլդը (554--567), որը վերջ ավեց բլուզանդական առաջխաղացմանը։ Հուստինիանոսի և վեստգոթերի Թագավորի միջև հաշտություն կնքվեց։ Բյուզանդացիների ձեռրում մնաց Բետիկե նահանգը, բայց ոչ երկար ժամանակ։ VI դարի 70-ական թվականներին բյուգանդացիները ստիպված էին լքել Պիրենեյան Թերակդգին։

Հուստինիանոսի՝ արևմուտքում վարած պատերազմների հետևանքով կայսրության տարածքը կրկնապատկվեց։ Դալմատիան, Իտալիան, Հյուսիսային Աֆրիկան, Իսպանիայի Հարավ-արևելքը, Սիկիլիան, Սարդինիան, Կորսիկան. Բալհարյան կղզիները կայսրության ձեռջում էին։ Միջերկրական ծովի գրեթե բոլոր ափերը կայսրության կազմի մեջ էին անցել։

532 թ. կնքված «հավիտենական» հաշտությունը տևեց ութ տարի։ Խոսրովի աչքից չէր վրիպում, որ այդ ընթացքում Բյուզանդիան իր ազդեցությունը տարածել էր Կովկասում և Ղրիմում, որ Հայաստանը և Լաղիկան դարձել էին րյուզանդական նահանգներ։ Նրան դուր չէին գալիս նաև Բյուզանդիայի հաջողությունները Աֆրիկայում և Իտալիայում։ Նրա Համար միանգամայն պարզ էր, որ Հուստինիանոսը երբ իր հարցերը լուծի Արևմուտքում, չի հապաղի խախտել կնքված Հաշտությունը։ Նրա համար զայրացուցիչ էր և այն, որ Հուստինիանոսը հաջաություն կնքելուց հետո էլ չէր դադարում ոտնձգություններ կատարել Պարսկաստանի դեմ։ Նա բանակցությունների մեջ էր մտել արաբ ցեղապետ Ալամունդարոսի (Ալ-Մունդիր) հետ, որպեսզի նա Խոսրովի դեմ ապստամբություն բարձրացնի<sup>7</sup>։ Դեռ ավելին, նա դիմել էր հոների ղեկավարներին՝ նրանց կոչ անելով ասպատակել պարսից պետության շրջանները։

խոսրովը մտադիր էր վերսկսել պատերազմը՝ ընդդեմ Քլուզանդիայի և երկու Հանգամանը արագացրին նրա որոշումը։ 539 թ. Տիզրոն է ժամանում Իտալիայի գոթերի թագավոր Վիտիգիսի դեսպանությունը, որն առաջադրանը ուներ Բլուզանդիայի դեմ Պարսկաստանի հետ դաշինք կնջել։ Հենց այդ ժամանակ Տիզբոն ժամանեց և հայ ապստամբների պատվիրակությունը՝ Վասակի գլխավորությամբ։ Դիմելով պարսից արքային, հայերն իմիջիայլոց ասացին. «...Մենբ այժմ եկել ենք ձեզ մոտ, մենք, ովքեր բոլորս վերածվել ենք ստրուկների ու փախըստականների... Մեր նախնիների վերջին արքա Արշակը կամավոր կերպով իր իշխանությունից հրաժարվեց՝ Տօգուտ հռոմայեցիների կայսր Թեոդոսի, այն պայմանով, որ իր բոլոր տոհմակիցները հավիտյանս անկախ պիտի ապրեն և ոչ մի դեպքում հարկատու չդառնան։ Մենք կարողացանք պաշտպանել սահմանվածը այնքան ժամանակ, մինչև որ դուք կնքեցիք այս չարաբաստիկ հաշտությունը<sup>8</sup>, որը եթե մեկն անվաներ հասարակաց դժբախտություն, սխալված չէր լինի։ Որովհետև գրանից հետո, ով արջա, քեզ խոսքով բարեկամ, բալց գործով թշնամի (Հուստինիանոսը), չմտահոգվելով ո՞յ բարեկամների և ո՞յ էլ թշնամիների մասին, մարդկային ամեն ինչ խառնել է ու տակնուվրա արել։ ...Նա չէ՞ր, որ մեզ վրա սահմանեց հարկերի աննախընթաց գումար։ Նա չէ՞ր, որ մեր սահմանակից և անկախ ապրող ճանհրին ստրկացրեց, իսկ դժբախտ լագերի թագավորի վրա նշանակեց հռոմայեցի կառավարիչ... Նա արդեն կռահում է, որ կկարողանա արևմտականներին վերջնականապես իրեն հպատակեցնել, դրա համար էլ արդեն պատրաստվում է շարժվելու ձեր՝ արևելյաններիդ վրա, որով-Հետև իրեն արդեն մնում է պայքարել միայն ու միայն պարսկական պետության դեմ... Երբ դու շարժվես թշնամիների վրա, ոչ մի դիմադրության չես հանղիպի. մենը, հասկանալի է, կլինենը ըո կողմում և տեղանքին քաջատեղլակ կառաջնորդենը քո զորքը։ Երբ այդ լսեց Խոսրովը,— վերջացնում է Պրոկոպիոս Կեսարացին,— Հավանություն տվեց, հրավիրեց պարսից ամենաերևելիներին, հայտնի դարձրեց բոլորին Վիտիգիսի գործը և հայերի հաղորդածը. Նա քըննարկման դրեց այդ Հարցը, Թե ինչ պետք է անեն։ Այնտեղ արտահայտվեցին րազմանիվ Թեր ու դեմ կարծիքներ, բալց ի վերջո որոշեցին գարնանր պատհրազմ սկսել հռոմալեցիների դեմ։ Դեռ աշուն էր, Հուստինիանոս կայսեր ինընակալության տասներեքերորդ տարին»<sup>9</sup>։

540 թ. գարնանը Խոսրով արջան մեծաթիվ զորքով մուտք գործեց Բյուղանդական կայսրության սահմանները։ Երեք օրվա ճանապարհ կտրելով, նա հասավ Զենոբիա քաղաքը, շրջանցեց այն և առաջ գնալով գրավեց Եփրատ գետի ափին գտնվող բյուզանդական Սուրոն ամրոցը։

Հուստինիանոսը մինչ այդ Արևելքի զորահրամանատարությունը, որ նախա-

9 Պոոկոպիոս Կեսառացի, *էջ 88—85*։

<sup>7</sup> Unist inbanil, to 77.

<sup>8</sup> Նկատի ունի 532 թ. «Վավիտենական» կոչվող Հաշտությունը։

պես մի մարդու՝ magister militum per Orientem-ի ձեռքում էր դանվում, բաժանել էր երկուսի, մինչև Եփրատ դետն ընկած շրջանը Թողել էր Բելիսարիոս ղորավարին, իսկ Եփրատի ձախ կողմն ընկած և մինչև պարսկական սահմանները ձպվող շրջանները՝ զորավար Բուզեսին։ Բայց քանի որ պարսկական հարձակման ժամանակ Բելիսարիոսը Իտալիայում էր դտնվում, Հուստինիանոս կարը Արևելքի ողջ զորահրանատարությունը վստահեց Բուզեսին։

Խոսրովը գրավեց Անտիոքն ու կողոպտեց այն։ Անթիվ անհամար բնակչու-Բյուն կոտորվեց, կենդանի մնացածներն էլ գերեվարվեցին։ Քաղաքի հրաշալի մարմարիոններ տարվեցին պարսից երկիրը, քաղաքն էլ կրակի մատնվեց։ Գերի քշվածներին Խոսրովը բնակեցրեց Տիզբոն քաղաքից ոչ հեռու գտնվող մի վայրում, որտեղ կառուցվեց նոր քաղաք և անվանվեց Խոսրովի Անտիոք<sup>10</sup>։

Հուստինիանոսը ստիպված, Խոսրովի մոտ դեսպանություն ուղարկեց՝ պատերազմին վերջ տալու առաջարկ անելով։ Կնքվեց համաձայնություն, ըստ որի Խոսրովը միանվագ պիտի ստանար հիսուն կենտինար ոսկի (360 հազար դահեկան) և այնուհետև տարեկան հինգ կենտինար, ընդ որում Կասպից դռների (Ճորա պահակի) պահպանության ողջ ծախսը ընկնում էր պարսիկների վրա։

Օգտվելով Խոսրովի Դարա ամրոցի վրա կատարած հարձակման փաստից, Հուստինիանոս կայսրը չեղյալ համարեց Խոսրովի և բյուզանդական դեսպանների միջև կնքված համաձայնագիրը։ Ձմուտնը նա Իտալիայից Բյուզանդիոն կանչեց զորավար Բելիսարիոսին և 541 թ. գարնանը պարսիկների դեմ ուղարկեց։ Իտալիայից եկավ նաև Վալերիանոս զորավարը, որին Հուստինիանոսը հրամայեց գլխավորել «Հայաստանի գորջը»։

Բյուղանդապարսկական պատերազմից փորձեցին օգտվել Բյուզանդական կայսրությունից վասալական կախման մեջ գտնվող լազերը։ Նրանք կայսրության համար պատվարի դեր էին խազում Կովկասի քոչվոր ժողովուրդների ասպատակությունների առջև, բայց կալսրությունից այդ բանի համար չէին ստանում որևէ փոխհատուցում։ Երբ Հուստինիանոսի ժամանակ Լագիկայում բյուզանդական զորք հաստատվեց, լազերն այդ բանն իրենց անկախբւթյան սպառնալիք Համարեցին։ Նրանց դժգոհություն էին պատճառում և այդ գորքերի հրամանատար, ծագումով Աղձնիքից, Պետրոսի, ինչպես և Հովհաննես Ցիվոսի կամայականությունները։ Հովհաննեսը Լազիկայում Պետրա անունով ամրոց էր կառուցել, որը Լազիկայում բյուզանդական տիրապետության պատվարի դեր պիտի խաղար։ Նա այնտեղ, այսպես կոչված, «մոնոպոլիոն» հաստատեց, որի էությունը բացահայտում է Պրոկոպիոս Կեսարացին։ «Ինչ որ իրենց (իմա՝ բլուզանդացիներին) պետք չէ,— գրում է նա,— ստիպում են լագերին գնել, իսկ ինչ որ Լազիկան ունի նրանց համար պիտանի, ձևականորեն գնում են, բայց ինչ վերաբերում է գներին, այդ որոշում են տիրողները, և ոչ լազերը։ Այսպիսի ճանապարհով խլում են մեզանից (իմա՝ լազերից) բացի սննդամ Թերքից, նաև ամբողջ ոսկին՝ առևտրի բարեհնյուն անվան տակ»!!։

Լազերը, ի վիճակի չլինելով տանել այդ բոլորը, որոշեցին անցնել պար-

<sup>10</sup> Այդ քաղաքին և նրա հույն բնակիչներին խոսրովը մեծ իրավունքներ շնորհեց։ Վերաբնակները կոլվեցին «արքայական» և ենթակա չէին ոչ մի իշխանավորի։ Եթե որևէ բյուղանդացու աջոզվեր փախչել խոսրովի Անտիոք և եթե տեղի բնակիչներից մեկն ու մեկը նրան իրեն աղդական համարեր, ապա այդ փախստականի տերը, եթե անդամ պարսից մեծամեծներից լիներ, իրավունք չուներ նրան ետ ստանայոււ

<sup>11</sup> Պոսկոպիոս Կեսառացի. Պարսկական պատերազմի մասին, դիրք Բ, 15։

սիկների կողմը։ Նրանք Խոսրով արքայից խնդրեցին, որ նա Լազիկան առնի իր Հովանավորության ներքո, զորք ուղարկի այնտեղ, որովհետև, ասացին նրանք, Լազիկային տիրելը պարսիկների համար Բյուզանդիայի դեմ մղած պայքարում շատ ձեռնտու է։ Խոսրովը հավանություն տվեց նրանց դիմումին և խոստացավ օգնել։ Լազերի առաջնորդությամբ նա Վրաստանի վրայով մուտք գործեց Լագիկա, որտեղ նրան երկրպագության եկավ Լազիկայի թագավոր Գուբազ Բ-ը։ Խոսրովը պաշարեց Սև ծովի ափին գտնվող Պետրա ամրոցը, քանդեց պարսպի մի մասը, Հովհաննես Ցիվոսը մարտում սպանվեց, իսկ պաշտպանները հուսարեկ, հանձնվեցին Խոսրովին։

Բելիսարիոսը և բյուղանդական զորքը, Լաղիկայում տեղի ունեցած դեպքերին անտեղյակ, որոշեցին հարձակվել պարսից տիրույթների վրա Ասորիքում։ Նրանը դուրս եկան սահմանամերձ Դարա ամրոցից և շրջանցելով Մծբինը, հասան ու գրավեցին պարսկական Սիսավրանոն ամրոցը։

542 Թ. գարնանը Խոսրով արքան Եփրատ գետի աջ ափով արշավեց դեպի Բյուզանդական կայսրություն։ Նա պաշարեց, բայց չկարողացավ գրավել Սերգիուպոլիս քաղաքը, և շրջանցելով այն, առաջ շարժվեց դեպի Եփրատեսիա (Հնում՝ Կոմմագենե) կոչված երկիրը։ Բելիսարիոսն իր հերթին եկավ և համարթեց Եվրոպոս կոչված վայրում։ Նրա գորավարների թվում էին Դիոգենեստ և պատեռազմի նախօուակին հայերի կողմից սպանված հայոց իշխան Ակակիոսի որդին, հայագդի Ադոլիոսը, որոնք Բելիսարիոսի թիկնապահներն էին։ Ահաայնահղ Խոսրույր Բելիսարիոսի մոտ է ուղարկում Վարդան անունով իր դեսպանին, կոչ անելով գտռարերնել պատերաոմը։ Բանակրություններն արդւունությակեցին, Խոսրովը թողեց հեռացավ, անցնելով Եփրատ գետը, գրավեց Կալինկում քաղաքը, նախապես հայտնելով Բելիսարիոսին, որ սպասում է բյուզանդական դեսպաններին հաշտություն կնքելու համար։

Խոսրով արջան Ատրպատականում սպասում էր բյուզանդարի դեսպաններին՝ Կոստանդիանոսին և եղեսաղի Սեոգիոսին. որոնը, սակայն, չէին ժամանում։ Բյուղանդիալում այն ժամանակները սաստիկ Համաճարակ էր բռնկվել, որը տարածվեց նաև Պարսկաստանում։ խոսրով արքայի կարգադրությամբ Պարսկահայաստանի գորահրամանատար Նաբեդեսը (Անահբեդ-Նահապետ) Հայոց կաթողիկոսին<sup>12</sup> բյուցանդական Հայաստանի ղորահրամանատար Վալեռիանոսի մոտ ուղարկեց բողոքելու դեսպանների Հապաղման առնիվ։ Կաթողիկոսն իր հետ տարավ նաև իր եղբորը, որը բյուզանդացի գորահրամանատարին տեղեկացրեց Խոսրովի հաշտություն կնքելու ցանկության իրական դրդաաատճառները (երկրում արքայի դեմ գահակալական կռեվներ էին բռնկվել, Խոսրովի բանակում համաճարակ էր տարածվել և այլն)։ Բլուգանդացիներն ուզեցին օգտվել այդ հանգամանքից։ Վայերիանոսը և գորավաբ Մարտինոսը կալորից հրաման ստացան ներխուժել պարսից տիրապետության տակ գտրնվող Հայաստան։ Վայերիանոսը ճամբարեց Կարինի մոտիկ մի տեղում։ Նրանց միացավ Ներսեհ Կամսարականը հայերից և սկանդինավացի վարձկան Էբույնեrից բաղկացած զորքով։ Մարտինոսը Իլդիգերի և Թեոկտիստոսի հետ Համբարեց հարավային Հայաստանի Կիթառիճ վայրում։ Շատ չանցած, նրան միացան զորավարներ Պետրոսն ու Ադոլիոսը։ Հարավային Հայաստանի զորջերի

<sup>12</sup> Պրոկոպիոս Կեսարացին նրան անվանում է «Դուբիոսի (Դվինի) քրիստոնյաների եպիսկոպոս»։ Հավանաբար կաթողիկոս Քրիստափոր Ա Տիրառիձեցին (539—545)։

գլխավոր Տրամանատարությունը գտնվում էր Սահակ Կամսարականի՝ Ներսես Կամսարականի եղբոր ձեռքում, Խորձյանում կենտրոնացած էին Ֆիլեմութ և Բերոս զորավարների զորքերը։ Մի մեծ զորաբանակ էլ ճամբարեց Մարտիրո-պոլսից ոչ հեռու գտնվող Ֆիսոն ամրոցի մոտ։ Այսպիսով, Պարսկաստանի դեմ հարձակման անցնելիք բյուզանդական զորքերը, թվով երեսուն հազար, կենտ-րոնացած էին բյուզանդական Հայաստանում։

Բյուղանդացիները շարժվեցին Դվին քաղաքի վրա։ Ճանապարհին փորձելով գրավել Դվին տանող ճանապարհի վրա գտնվող Անգղ (Անգլոն) գյուղի բերդը, Ներսեհ Կամսարականը, համառ դիմադրության հանդիպելով, պարստւկյուն կրեց ու սպանվեց, իսկ նրա զինվորները մեծ կորուստներ կրելով փախուստի դիմեցին։ Փախուստի դիմեցին բյուզանդացիների մյուս հրամանատարները ևս, որոնցից Ադոլիոսը նահանջի ժամանակ նույնպես սպանվեց։

544 թ. Խոսրով արքան դարձյալ ներխուժեց Միջագետք, նպատակ ունենալով գրավել Եդեսիա քաղաքը, բայց հակառակ հսկայական ջանքերին, այդ բանն իրեն չհաջողվեց։ Եդեսիայի քաղաքացիներից որպես փրկագին հինդ կենտինար ոսկի (36000 դահեկան) ստանալով, Խոսրովը՝ նահանջեց պարսից երկիրը։

545 թ. վերջապես Տիղբոն ժամանեցին բյուզանդական դեսպանները, որոնք Խոսրովին քսան կենտինար ոսկի վճարելով, հինգ տարի ժամանակով զինադա-դար կնքեցին, որի ընթացքում պետք է ավելի լայն հողի վրա բանակցություն-ներ վարվեին՝ կայուն հաշտության պայմանագիր կնքելու համար։

Թեև ապստամբելով բյուղանդական տիրապետության դեմ լազերը իրենց երկիրն էին Տրավիրել պարսիկներին, այնուամենայնիվ պարսկական գերիշխանությունն էլ նրանց համար տանելի չէր։ Ամեն ինչի վրա բարդվեց և դավանանջի հարցը։ Լազերը քրիստոնյա էին, պարսիկները՝ զրադաշտական։ Ահա այս հարցում ևս լազերի և պարսիկների միջև ընդհարումների դուռ էր բացվել։ Խոսրովը շատ լավ էր հասկանում այդ բոլորը, դրա համար նա որոշել էր նվաճել նրանց հրկիրը և վերացնել Թագավորությունը։ Նա անհաջող փորձ արեց սպանելու լագերի Թագավոր Գուբազ Բ-ին։ Ահա այդպիսի պայմաններում լազերը, իրենց թագավորի գլխավորությամբ 549 թ. ապստամբություն բարձրացրին պարսիկների դեմ, հիմնահատակ քանդեցին իրենց Սկանդա և Սարապանիս (Շորապանի) ամրոցները, որպեսզի պարսիկների ձեռքում պատվար չդառնան, և ստիպված դարձյալ դիմեցին Հուստինիանոսի օգնությանը։ Գուբաց Բ-ի հետ դաշնակցած բյուզանդական բանակը պաշարեց պարսիկների ձեռքում գտնվող ծովափնյա նշանավոր Պետրա ամրոցը։ Բլուզանդացիների և լազերի միացլալ ուժերին հաջողվեց Լազիկայի պարսից կայագորին պարտության մատնել և երկիրն աղատել նրանց տիրապետությունից։ Պարսիկների ձեռջում էին մնում մի ջանի ամրոցներ, այգ թվում և Պետրան։

Հնգամյա զինադադարի ժամկետը լրանալու վրա էր, երբ Հուստինիանոս կայսրը Խոսրովի մոտ պատրիկ Պետրոսի գլխավորությամբ դեսպանություն ուղարկեց խաղաղություն կնքելու նպատակով։ Բանակցությունների ընթացքում բյուզանդական զորքը շարունակեց Պետրայի պաշարումը, որին օգնության էր հասել պարսից զորավար Մերմերոեսը (Միհր-Մար-Ռուի)։ Այստեղ էլ իր ռազմավարական տաղանդով փայլեց հայազգի Հովհաննես Գուզեսը, որի ջանջերով Պետրան վերջապես գրավվեց, թեև Հովհաննեսն իր մահկանացուն կնքեց ռազմի դաշտում։ Մերմերոեսը, իմանալով Պետրայի անկման մասին, շարժվեց դեպի Լազիկայի մայրաքաղաք Արքեոպոլիսը<sup>13</sup>, սկսեց ողջ Լազիկայի աստիճանական նվաճումը։ Լազերի **քազավոր Գուբաղ Բ-ն ստիպված քաշվեց լեռները**՝ սպասելով բյուղանդացիների օգնու**ք**յանը։

Լազիկայում Թեև պատերազմը շարունակվում էր, պարսից դեսպան Յազդվշնասպը Կոստանդնուպոլսում դեռ բանակցում էր խաղաղություն կընքնլու համար։ 550 թ. լրացել էր հնգամյա զինադադարի ժամկետը, բայց հաշտության պայմանագիր չէր ստորագրվել։ Զինադադարի ժամկետից 18 ամիս անց, 552 թ. Բյուզանդիայի և Պարսկաստանի միջև կնքվում է մի նոր, հընգամյա զինադադար, որի ընթացքում պետք է, որ բանակցությունները շարունակվեին։ Նոր դինադադարի պայմանների համաձայն Բյուզանդիան Պարսկաստանին վճարում էր քսան կենտինար ոսկի (144.000 գահեկան), այդ տասնութ ամիսների համար ևս վեց կենտինար։

Միայն 561 թ. հիսուն տարի ժամանակով Պարսկաստանի և Բյուզանդիայի միջև հաշտություն է կնքվում։ Երկու ախոյաններն էլ բավական լուրջ զիջում-ների էին դիմում։ Խոսրովը հրաժարվում էր Լազիկայից, բայց պահում էր իր ձեռքում Սվանեթը և Իրերիան (Վիրքը)։ Status quo-ն պահպանվում էր Հայաստանում, Միջագետքում և Ասորիքում։ Բյուզանդիան պետք է Պարսկաստանին վճարեր տարեկան 300 հազար դահեկան։ Երկու կողմերը պարտավորվում էին սահմանաժերձ շրջաններում նոր ամրություններ չկառուցել։

## 2. ՀՈՒՍՏԻՆԻԱՆՈՍ Ա\_Ի ՎԱՐՉԱՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՈՒ ՌԱԶՄԱԿԱՆ ՄԻՋՈՑԱՌՈՒՄՆԵՐԸ ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՀԱՑԱՍՏԱՆՈՒՄ

Պարսկարյուզանդական պատհրազմի սկզբնական շրջանում բյուզանդական Հայաստանի պաշտպանությունը դրված էր Հայաստանի դուքսերի և տեղական նախարարների՝ սատրապների վրա։ Վերջիններս, գտնվելով պարսկաբյուզանդական սահմանագլխին, ի վիճակի չէին կամ չէին ուզում դիմադրել պարսիկներին, որոնք հանդես էին դալիս Հայաստանը բյուզանդացիներից ազատագրելու նշանաբանով։ Ինչ վերաբերում է Հայաստանի կոմեսին, ապա նա էլ չուներ իր սեփական գինված ուժերը<sup>14</sup>։

Դեռ 527 թ. աշնանը Հուստինիանոսը սկիզբ դրեց բյուզանդական Արևելջի ռազմական վերափոխմանը, որի էությունն էր քաղաքացիական և ռազմական իշխանության միացումը։ Այդ միջոցառումները տարածվեցին նաև Հայաստանի վրա։ 528 թ. հրովարտակով ստեղծվեց ռազմական մի նոր նահանգ, որի մեջ մտան Պողեմոնյան Պոնտոսը, Առաջին և Երկրորդ Հայքերը, ինչպես նաև հարավային Հայաստանի սատրապությունները։ Նորակազմ նահանգը հանվելով Արևելքի զորավարի՝ magister militum per Orientem-ի իրավասություններ, ենթարկվեց նոր նշանակված զորավարին<sup>15</sup>, որի պաշտոնա-

<sup>13</sup> Մեգրելա-ճաներեն՝ Զիխան-Քվիջա, վրացերեն՝ 8իխե Գոջի ջազաջը, այժմ՝ Նաբալաջևի գյուցը։

<sup>14</sup> Պոսկոպիոս Կեսառացի, է, 190,

<sup>15</sup> Զորավարը՝ magister militum, ռազմական ամենաբարձր աստիճանն էր Բլուզանդիալում։ Ամբողջ կայսրության մեջ կային ընդամենը հինդ զորավարներ, երկուսը՝ մայրաբաղաքում, երկուսը Արևմուտքում և մեկը՝ Արևելքում։ Նման բարձրատաիճան պաշտոնի ստեղծումը Հայաստանում մի անգամ ևս ընդդծում է Հայաստանին կայսրության տված մեծ նշանակությունը։ Տե՞ս Н. Адонц, նշվ. աշխ., էջ 135։

կան անվանյումն էր magister militum per Armeniam et Pontum Polemoniacu:n et gents: Առաջինն այդ պաշտոնում նշանակվեց հայազգի Սիտտասը<sup>16</sup>, որին արվեց ռազմական մեծ ուժ։ Զորավար Սիտտասին հասցեագրված այդ հրովարտակում գրված էր հետևյալը. «Շնորհիվն աստուծո ստանալով հռոմալեցիների իշիւանությունը, մենք, մղված Հոգատարությունից և խոհեմ կշռադատելով դտանք, որ անհրաժեշտ է Հայաստանի, Պողեմոնյան Պոնտոսի և ագդությունների<sup>17</sup> համար սույն հրովարտակով հիմնադրել հատուկ ռազմական ղևկավարի պաշտոնը։ Մենք քո պայծառափայլությանը, որն իր նախկին գործունեությամբ այքի է ընկել, նշանակում ենք այդ պատասխանատու պաշտոնին։ Հալտնի պրովինցիաներից է Մեծ Հալթը, որը և Ներջնագույն է կոչվում, և աղգությունները (այն է՝ Անգիտենան, Ինգիլենան, Ասթիանենան, Սոֆենան, Սոֆանենան՝ Մարտիրուպոլիս *ջաղաքով և Բալարիտենան)* 18. *նաև Առաջին և* նրկրորդ Հալջերը հանձնում ենջ ջո հոգատարությանը՝ նրանց դուջսերի հետ միասին, որով միանգամայն վերանում է կոմեսի պաշտոնը։ Քո տրամադրության տակ ենք դնում որոշ լեգեոններ՝ ոչ միայն նրանք, որոնք մենք նոր ենք Հավաբագրում, այլև առանձնացնելով մայրաբաղաքի գորջերի կազմից, ինչպես և արևելյան ու այլ զորքերից...»<sup>19</sup>։

«Կայսրը,— գրում է պատմիչ Մալալասը,—(Սիտտասին) տվեց լեգեոններ երկու զորարաժիններից՝ մայրաքաղաքի և Արևելքի, Նա տեղացիներից սկրինիարիոսներ (դիվանի աշխատողների) զորակոչեց և կայսեր Թույլտվու-Սյամբ նրանցից կազմեց ստրատելատական սկրինիարոսներ։ Նա կայսրից ՌույլտվուԹյուն խնդրեց զորակոչել տեղացիներին, որպես Հայաստանի վայրերին քաջագիտակ, մի բան, որ կայսրը Թույլատրեց»<sup>20</sup>։

Հուստինիանոսի հրապարակած այս հրովարտակն ունեցավ այն հետեվանքը, որ հայերը կորցրին իրենց ռազմական ինքնուրույնությունը, նրանց աարածքը ռազմական տեսակետից ենթարկվեց նոր նշանակված երեք դուջսերին, որոնց նստավայրերն էին Մարտիրուպոլիսը, Կիթառիճը և Արտալեսր<sup>ջ</sup>։

Հայաստանի ստրատեգը՝ նստում էր Թեոդոսուպոլիս-Կարին՝ քաղաքում, Կարնո գավառում, այնտեղ, որտեղ Հայաստանի՝ 385 թ. թաժանումից հետո իր նստավայրն էր դարձրել Հայոց արքա Արշակը։

Հուստինիանոս I-ը 536 Թվականի մարտի 18-ին հրապարակեց իր 31-թդ նովելը՝ «Հայաստանի չորս արխոնտների նշանակման մասին»։ Այն հասցեադրված էր Արևելքի պրետորյան էպարքոս, երկիցս ապոհյուպատոս և պատրիկ Հովհաննեսին։ Նավելլայի ներածության մեջ Հուստինիանոսը սույն կարգադրության դրդապատճառ է համարում Հայոց երկրի «վատ վիճակում» լինելը և իր ձգտումը նրան «ներդաշնակություն տալ»։ «Այն ինչ թափթփված է և դես ու դեն ցրված,— գրում է կայսրը,— եթե պետք եղած կարգի բերվի և դա-

<sup>18</sup> Սիտաասի իսկական անունն էր Ուրսիկիոս։ Նա խոշորագույն ռազմական դեմքերից էր Բյուղանդիայում, առաջինը հայազգի գործիչների այն երկար ցուցակում, որոնք հետագայում փայլեցին Բյուզանդական կայսրության քաղաքական և ռազմական բոլոր բնագավառներում։ Տե՛ս E. Stein, Histoire du-Bas-Empire, t. II, p. 290.

<sup>17</sup> Նկատի ունի հարավային Հայաստանի սատրապությունները՝ նախարարությունները։

<sup>18</sup> Այսինըն՝ Անձիտը, Անդեղտունը, Հաշտյանքը, Ծոփքը, Ծոփք Շահունյացը և Բալահովիտը,

<sup>19</sup> *Տե՛ս* Պուկոպիոս Կեսառացի, *էջ 299։* 

<sup>20</sup> Sh' Ioannis Malalae, Chronographia, p. 429-430.

<sup>21</sup> Sh' и Н. Адонц, նույն տեղում, էջ 139:

սավորվի՝ բոլորովին այլ տեսք կստանա։ Տգեղը գեղեցիկ կդառնա, վատը՝ լավ, այն, ինչ նախկինում ցրված էր և խառնիճաղանջ, ձև կստանա և որոշակիություն ձեռը կբերի։ Մենք ահա այդպիսի վատ դրության մեջ գտանք Հայոց երկիրը և որոշեցինք ընդհանուր ձևի բերել այն, որպեսզի բարեկարգ վիճակը նրան անհրաժեշտ հղորություն տա և պետք եղած կարգ ու կանոնը հաստատվի»<sup>22</sup>։

31-րդ նովիլայի Համաձայն բյուզանդական տիրապիտության տակ գտնըվող ողջ Հայաստանը բաժանվում էր չորս Հայթերի։ «Մենք կազմակերպեցինք չորս Հայք,— գրում է Հուստինիանոսն իր հրովարտակում,— մեկը՝ Ներբնագույնը, որի մայրաքաղաքը կրում է մեր բարեպաշտ անունը<sup>23</sup>, անցյալում
Բաղանիս կամ Լեոնտոպոլիս։ Նրան մենք շնորհեցինք անթյուպատոսություն և
նրա կառավարիչ նշանակեցինք պայծառափայլ Ակակիոսին... Ներբնագույն
(Հայքին) մենք տալիս ենք հետևյալ քաղաքները. Թեոդոսուպոլիսը, որը նախկինում ևս նրա կազմում էր գտնվում, Սատալան, Նիկսպոլիսը, Կոլոնիան՝
վերցնելով այն այսպես կոչված Առաջին Հայքից, Տրապիզոնն ու Կերասուսը՝
նախկին Պողեմոնյան Պոնտոսից։ Այսպիսով... կազմում ենք մեկ ամբողջական պրովինցիա՝ յոթ քաղաքով և նրանց շրջաններով»<sup>24</sup>։

Նախահուստինիանոսյան Առաջին Հայքի տարածքից կազմակերպվեց Երկրորդ Հայքը՝ Սեբաստիա մայրաքաղաքով։ «Մենք կազմակերպեցինք Երկրորդ Հայքը,— դրում է Հուստինիանոսը,— որ նախապես Առաջին (Հայք) էր կոչվում Սեբաստիա կենտրոնով։ Մենք նրան տվեցինք Սեբաստուպոլիս քաղաքը, որն անցյալում էլ նրա կազմում էր, դրա վրա ավելացրած նաև Կոմանան՝ վերցնելով այն անցյալում Պողեմոնյան Պոնտոս կոչվածից, Զելան՝ Հելենոպոնտոսից, նաև Բրիսան, այնպես որ այս պրովինցիայի կազմում կա հինդ քաղաք»<sup>25</sup>,

Նախկին Երկրորդ Հայքի տարածքից կազմվեց Երրորդ Հայքը։ «Այնուհետև կազմեցինք Երրորդ Հայքը, որ նախկինում Երկրորդ (Հայք) էր կոչվում։ Կենտ-րոնը հին, երևելի Մելիտենե քաղաքն է... Նրան տալիս ենք հետևյալ քաղաքեները. Արկա, Արաբիսոս, Արիարաթիա, Մյուս Կոմանա (սա կոչվում է նաև Ոսկե Կոմանա), Կուկուսոս, որոնք և անցյալում էլ ուներ, և այսպիսով նրա կազմում կա վեց քաղաքուն.

Եվ վերջապես հարավային Հայաստանի կիսանկախ սատրապությունների նախարարությունների հողերից կազմակերպվեց Չորրորդ Հայջը։ «Մենջ կազմակերպեցինջ նաև Չորրորդ Հայջը,— գրում է կայսրը,— որ նախկինում պրովինցիայի կառուցվածջ չուներ։ Նա բնակեցված լինելով տարբեր ազգություններով, կրում էր տարբեր բարբարոսական<sup>27</sup> անուններ՝ Ցոֆանենե, Անզիտենե, Յոֆանե, Ասթիանենե, Բալարիտենե և գտնվում էր սատրապների իշխանության ներջո... Մենջ այստեղ ևս ջաղաջացիական կառավարում հաստատեցինջ,

<sup>22</sup> Պորկոպիոս կեսաբացի, է, 303,

<sup>23</sup> Ալսինըն՝ Հուստինիանուպոլիս։

<sup>24</sup> Պուկոսլիոս Կեսաբացի, է, 303։

<sup>25</sup> ball mbgald, to 303-304:

<sup>28</sup> baiju unbanid, ty 3041

<sup>27</sup> Այսինըն՝ օտար։

քաղաքացիական արխոնտ նշանակելով, և նրան տվեցինք Մարտիրուպոլիս ջաղաքն ու Կիթարիզոն ամրոցը»<sup>28</sup>։

31-րդ նովելայի երկրորդ գյուխը նվիրված է Երրորդ Հայքի կառավարիչ նշանակելու հարցին։ «Ալս բոլորից հետո մենք նպատակահարմար դտանը, որ Երթորդ Հայքի կառավարիչ նշանակենք մի հայտնի մարդու, որն արդեն երկար ժամանակ ծառայիլ է մեզ և արժանի է այդ մեծ և կարևոր պաշտոնին։ Այսպիսին մենք համարում ենք պայծառափայլ Թովմային, որը երկար ժամանակ պաշտոնավարել է Հայաստանում, բացի այդ նա օգտակար է և ազնվո֊ րևն է մեզ ծառալել ու ծառալում»<sup>29</sup>։ Խոսքը, ամենայն հավանականությամբ, Տալտնի զինվորական գործիչ Հովհաննես Գուպեսի **Տալր Թովմալի մասին է<sup>30</sup>,** որ Տաճախ է հիշատակվում պարսկաբլուդանդական պատերազմների առիԹով։ *Երրորդ Հայքի կառավարիչ Թովմայի լիագորությունները բավականին ընդար*ձակ էին։ «Քանի որ Երրորդ Հայքի կոմեսին մենք ոչ միայն քաղաքացիական, այլև ռազմական իշխանությամբ օժտեցինը,— գրում է Հուստինիանոսը, ապա նրան են ենթարկվում նաև այդ (պրովինցիաներում) գտնվող զինված ուժերը։ Նա, որպես ռազմական ղեկավար, իրավունք ունի իր կողմից կարսադրություններ անելու նրանց, Հոգ տանել և ապահովել նրանց մատակարարումը, ջննել նրանց Թուլլ տված ապօրինությունները, Թույլ չտալ, որ դինվորները բռնանան հպատակների վրա... Նա օժտված է այն բոլոր լիագորություններով, ինչ որ ռազմական ղեկավարները... Նա ոչ միայն քաղաքացիական գործերում իշխանություն ունի, այլև ռազմական։ Նա իրավասու է և զինվորական, և ջաղաջացիական անձնավոբութլուններին կարգադրութլուններ անելու, որպես միասնական իշխանության կրող...» 1։

31-րդ նովելան ավարտվում է մի կոչով՝ ուղղված Երթորդ Հալքի կոմեսին՝ կյանքի կոչելու սույն հրովարտակում առաջ քաշված կարդադրությունները, որպեսզի նա «ամեն ինչ անի, իր կողմից նույնիսկ հատուկ կարդադրություններ հրապարակելով, մեր սահմանած ամենամյա հարկերը հավաքելու համար»<sup>32</sup>։

Հուստինիանոսի համար ամենակարևորը հենց այդ հարկերի ժամանակին գանձելն էր, նա ամենից քիչ էր մտահոգված հայոց երկրի համար իսկապես բարվոք վիճակ ստեղծելու ցանկությամբ։ Նրա առաջնահերթ նպատակն էր կանոնավորել և ապահովել պետական հարկերի գանձումը։ Վերոհիշյալ Նո-վելլայի վերջաբանում շատ հստակ կերպով ասված խոսքերը այդ բանի լա-վագույն ապացույցն են<sup>33</sup>։

31-րդ նովելան վերջնական հարվածն էր հայոց ինքնուրույն վարչական իշխանության վերջին նշույլներին։ Հուստինիանոսն իր այս հրովարտակով վերջնականապես վերացրեց հայ նախարարների քաղաքական և ռազմական իշխանությունը։ Ամբողջ բյուզանդական Հայաստանի վրա տարածվեց կայս-րության կառավարման սիստեմը։

<sup>28</sup> Պուկոպիոս Կեսառացի, *էջ 304։* 

<sup>29</sup> Նույն տեղում, էջ 305։

<sup>30</sup> Н. Адонц, ыгу. шгр., 52 178;

<sup>31</sup> Պրոկոպիոս Կեսաբացի, էջ 306,

<sup>32</sup> Նույն տեղում։

<sup>33</sup> Sh' и Н. Адонц, Гед. шер., се 198.

Հուստինիանոսը համոզված էր, որ քաղաքացիական ռեֆորմները երկրում կապահովեն բազմազգ պետության միասնականությունը, պայմաններ կնախապատրաստեն երկիրը հռոմեականացնելու, րյուզանդականացնելու, կապահովեն պետության տնտեսական հզորությունը։ Սակայն երկրի անվտանգությունն այդպիսի միջոցառումներով ապահովելը նա քիչ էր համարում։ Կար արտաքին վտանգը ևս։ Բյուզանդական հսկայածավալ կայսրությունը շրջապատված էր բազմաթիվ թշնամական պետություններով ու ժոզովուրդներով, որոնց ավարառուական և կողոպաչական ներխուժումների առաջն առնել տարեկան որոշ գումար վճարելով նրանց միշտ չէ, որ հնարավոր էր։ Տվյալ ժամանակաշրջանում հիմնական վտանգը Սասանյանների հզոր աշխարհակալությունն էր։ Հուստինիանոսը հաճախ փորձում էր չեզոքացնել պարսկական վտանգը՝ նրա դեմ հոներին, արարական ցեղերին գրգռելով, բայց միշտ չէ, որ այդ բանը հաջողվում էր կամ ցանկացած արդյունքը տալիս։

Պարսկական զորքերի անընդհատ ներխուժումները կայսրության արևելյան սահմանները Հուստինիանոսին ստիպեցին լուրջ մտածել նաև ամբողջ սահմանով մեկ պաշտպանական գիծ կառուցելու մասին։ Արևմտյան Հայաստանի Պարսկաստանին սահմանակից շրջանում սկսվեց մի այնպիսի կարևոր շինարարություն, որի նմանը դեռ չէր եղել։ Նախ և առաջ աշխատանքը ծավալվեց Միջագետքում։ Կարևոր ուշադրություն դարձվեց Դարայի վրա։ «Եթե որևէ փորձանք պատահի Դարա քաղաքին,— գրում է Պրոկոպիոս Կեսարացին,— որը հռոմեական պետության պատվարն է և բացեիբաց կանգնած է թշնամու երկրին դեմ հանդիման, ապա ազետն այդքանով չի վերջանալու, դրա հետ միասին սասանվելու է ողջ պետությունը»։

Պարսկական սահմանին մոտիկ գտնվող Ամիդ քաղաքի պարիսպն ու նախապարիսպը, որ նույնպես ավերակ դառնալու վտանգի առաջ էին կանգնած, կայսրն ամրացրեց նոր շինարարությամբ։ Դարայի և Ամիդի միջև գտնվում էին բյուզանդական մի շարք ամրոցներ, որոնք պատերազմի դեպքում մեծ դեր էին խաղում Բյուզանդական կայսրության սահմանների ապահովության համար։ Ահա այստեղ հսկայական շինարարություն ծավալվեց, որով «Միջագետքը պարսիկների համար դարձավ միանգամայն անմատչելի»<sup>34</sup>։

Լայն աշխատանք տարվեց Արորրաս (Խարուր) գետի ափին գտնվող Թեոդոսուպոլիս (Ռեսայնա) քաղաք-ամրոցի խախտված պարիսպներն ամրացնելու ուղղությամբ։ Նրա վերակառուցմամբ, պատմիչի ասելով, կայսրը «կարողացավ կանգնեցնել պարսիկների ներխուժումները դեպի Միջագետք»<sup>55</sup>։

Կայսրը ուշադրություն դարձրեց նաև Ամիդից Հարավ և Օդեսիայից արեվելջ դտնվող Կոստանդինե ջաղաջն ամրացնելու ուղղությամբ։

Հսկայական աշխատանքներ տարվեցին նաև Հայաստանում<sup>36</sup>։ Պարսկաստանին սահմանակից շրջաններում կառուցվեց պաշտպանական երկու ամուր գիծ, որոնց մանրամասն նկարագրությունը տալիս է Գրոկոպիոս Կեսարացին իր «Կառուցումների մասին» աշխատության երրորդ գրքում։ Առաջին դիծը ձգվում է Դարայից մինչև Տրապիզոն։ Այդ գծի վրա կառուցվեցին կամ վերա-

<sup>34</sup> Պորկոպիոս Կեսաբացի, էջ 175.

<sup>35</sup> bacja mbqacd, \$2 176:

<sup>36</sup> Հուսաինիանոսի Հայաստանում կատարած բերդաշինության մասին մանրամասն տես Н. Адонц, նջվ. աշխ., էջ 140—150։

կառուցվեցին Հետևյալ ամրոցները. Մարտիրուպոլիսը, Կիթառիճը, Արտալեսը, *Ի*հոդոսուպոլիս-Կարինը, Հորոնոնը և Ծանծաղը։ Թհոդոսուպոլիս-Կարինում նստում էր Հայաստանի ստրատեգը։ Մնացած հինգ քաղաք-ամրոցներում հաստատված էին հինգ դուքսերը։

Այս առաջին գծի թիկունքում էր գտնվում պաշտպանական երկրորդ գիծը, որի հիմնական կենտրոններն էին Մելիտենեն և Սատադր։

Շինաբարությունն սկսվեց նախ և առաջ սատրապությունների ամրապրնդման ուղղությամբ՝ Ծուիքում։ Մեծ ուշադրության արժանացավ Մարտիրոպոլիս բաղաքը, որը գտնվում էր «թշնամիներին ամենից մոտ վայրում, որովհետև այստեղ հառմալեցիների և պարսիկների սահմանը Նիմֆիոս գետն է։ Գետի մյուս ափին է դտնվում Արքսանենե (Ազձնիք) երկիրը, որը դեռ վաղուց հպատակ էր պարսիկներին»<sup>37</sup>։

Հուստինիանոսը Մարտիրոպոլսի համար կառուցեց պարիսպ և ամուր նաապարիսպ<sup>38</sup>,

Հուստինիանոսը Ծոփքի պաշտպանության համար չբավարարվեց Մարտիրոպոլիսն ամրացնելով։ Նա այդ քաղաքից արևմուտք, մեկ օրվա ճանապարհ հեռավորության վրա գտնվող Ֆելսոն վայրում «անառիկ ամրություններ կառուցեց, կալագոր հաստատեց և այդպիսով երկիրը բարբարոսների համար միանգամայն անմատչելի դարձրեց»<sup>39</sup>։

Նման աշխատանքներ կատարվեցին նաև Կիթառիճում, որը ըստ Պրոկոպիոս Կեսարացու, գտնվում էր Հաշտլանք դավառում։ Հուստինիանոսն այնտեղ «Հսկալական, միանգամայն անառիկ և բոլորովին նոր ամրոց կառուցեց։ Նա մշտահոս ջուր բերեց, բնակիչներին ամեն ինչով ապահովեց և... մլուս դուջսին բավականին մեծ կայազորով հաստատեց այստեղ։ Այդ ձևով ահա նա ապահովեց հայկական ցեղերի (իմա՝ հարավային Հայաստանի սատրապությունների ընակչության—Հ. Բ.) անվտանգությունը»<sup>40</sup>։

Հարավային Հայաստանի Խորձյան գավառը, որտեղ կային իրար շատ մոտ գտնվող անչափ մարդաշատ բնակավալրեր, Բլուզանդական կայսրության համար շատ խոցելի էր այն պատճառով, որ նա պարսից երկրից սահմանազատող որևէ ընական պատնեշից՝ գետ, լիճ, լեռնաշղթեա և այլն, զուրկ էր, այնտեղ որոշակի սահմանագիծ չկար, բացի այդ բնակչությունն էլ, որը լինելով գլխավորապես հայերից բաղկացած, մի մասը հպատակ էր բլուզանդական կայսեր, մյուսը՝ պարսից արքային։ Նրանք շատ մոտիկ հարաբերությունների մեջ էին միմյանց հետ, և նույնիսկ խնամիական կապեր էին հաստատում, առևտուր անում և միասին երկրագործությամբ զբաղվում։ «Այդ էր պատճառը, — գրում է Պրոկոպիոս Կեսարացին, — որ պարսից արքայի համար հռոմեական սահմաններն այստեղից անցնելը շատ դյուրին ու հեշտ գործ էր»<sup>41</sup>։ Հուստինիանոսը մեծ աշխատանք Թափեց Խորձյանն անխոցելի դարձնելու Տամար։ Նա գավառի կենտրոնում գտնվող Արտալես<sup>42</sup> վալոր ամրագուլն

<sup>37</sup> Arahampau 4bumrmgh, 🚜 192:

<sup>38</sup> Նույն տեղում, էջ 192-198։

<sup>39</sup> Unifu mbynul, to 193:

<sup>40</sup> Unijb mhanil, to 193:

<sup>41</sup> Նույն տեղում, էլ 194։

<sup>42</sup> Այժմ՝ Էնդիրիս։ Տե՛ս Н. Адонц, նշվ. шշխ., էջ 44:

պարիսպով շրջապատեց, դարձրեց անառիկ ամրոց, այնտեղ Հաստատեց կա-

Դեպի Հլուսիս՝ բյուզանդական Մեծ Հայքում, սահմանի վրա էր գտնվում պաշտպանական առաջին գծի խոշորագույն պատվարը՝ Թհոդոսուպոլիս-Կարին քաղաքը։ Դեռևս Թեոդոս Բ կայսրը այստեղ կառուցել էր ամուր ամրոց և իր անունով կոյել Թեոդոսուպոլիս։ Ըստ Պրոկոպիոսի, Թեոդոսուպոլիսը քադաք դարձրեց Անաստասիոս կայսրը «պարսպի մեջ առնելով այն բյուրը, որի վրա էր գտնվում Թեոդոսի ամրոցը»<sup>43</sup>։ Կալսըն այն անվանեց Անաստասիուպոլիս, բայց, այնուամենայնիվ, «նրան չհաջողվեց ջնջել ջաղաքի հիմնադրի՝ Թեոդոսի անունը»<sup>44</sup>։ Թեոդոսուպոլիսը մեծ ուշադրության արժանացավ նաև Հուստինիանոսի կողմից։ Քաղաքի պարիսպը Թեև բավական ստվար էր, ալնուամենայնիվ ցածը էր, մոտ երեսուն ոտնայափ և Թշնամու համար խոցելի։ Քաղաքը չուներ նաև նախապարիսպ, ոչ էլ խրամ։ Հուստինիանոսը բարձրացրեց Թհոդոսուպոյսի պարիսպը, ատամնաշարհրը խտացրհց, քաղաքի շուրջը կառուցեց նախապարիսպ, ինչպես և փորել տվեց խրամ և Դարայի նման մի հուսալի ամրություն դարձրեց։ Բացի այդ, նա «այստեղ հաստատեց բոլոր զինված ուժերը և Հալբերի գորավարին (magister militum per Armeniam et Pontum Polemoniacum et gentes), ու այնպես արեց, որ հայերը լինեն ավելի հցոր և ալլևս չսարսափեն պարսկական հարձակումներից<sup>15</sup>։

Բիզանա-Վժանի մոտ գտնվող Ծումինա<sup>46</sup> վայրում մի նոր ամրոց կառուցվեց, որ կայսեր անունով կոչվեց Հուստինիանուպոլիս։ Շինարարություն տարվեց նաև Սատաղ քաղաքում, որը լինելով պարսից տիրապետության մոտիկ տեղում, բազմաթիվ բլուրներով շրջապատված հարթավայրում, խոցելի էր թշնամիների համար։ Հուստինիանոսը հիմնովին քանդել տվեց քաղաքի արդեն խախտված պարիսպը և կառուցեց նորը, բացի այդ կառուցեց և նախապարիսպ։

Մեծ ուշադրության արժանացավ Կոլոնիան, որի պարիսպը վերանորոգվեց։ Կայսրն այստեղ դիմեց մի այլ միջոցառման էլ, որին, ինչքան հայտնի է աղբյուրներից, այլ տեղերում չէր դիմել։ Նա տեղացի բնակչությանը դրամական միջոցներ տրամադրեց, որպեսզի իրենց ագարակներում նոր ամրություններ կառուցեն, կամ խախտվածները վերանորոգեն։ Հուստինիանոսը Կոլոնիայի շրջանում կառուցեց Բաբերդ ամրոցը (Բայբերդոն) և Արեոնը, վերականգնեց և նորոգեց նաև «Հայաստանի Սերաստիա և Նիկոպոլիս քաղաքների պարիսպները, որոնք երկար ժամանակից խախտված լինելով, փլվելու վրա էինո49։

Մեծ աշխատանքներ տարվեցին Մելիտենեում, որ դեռևս Տրայանոս կալսեր օրոք քաղաքի իրավունք էր ստացել և Փոքր Հայքի մայրաքաղաք դարձել։

<sup>43</sup> Պուկոպիոս Կեսառացի, *էջ 196։* 

<sup>44</sup> Նույն տեղում։

<sup>45</sup> Uniju mbanil, to 196-197:

<sup>46</sup> Երգնկայի մոտ, այժմ՝ Ջիմին։ Եկեզյաց դավառի եպիսկոպոսի նստավայրը։

<sup>47</sup> Բшրերդի մոտակայգում։ Sե'u H. Адонц, նջվ. աշխ., էջ 147:

<sup>48</sup> Ս. Տ. Երեմյանի ենքադրությամբ, Կարինից Կոլոնիա տանող ճանապարհի վրա էր գտընվում և նույնանում է VII դարի «Աշխարհացոլցի» Փոսադուռն վայրի հետ (տե՛ս Ս. Տ. Երեմյան,՝ Հայաստանը ըստ Աշխարհացոյցի, էջ 88)։

<sup>49</sup> Պոսկոպիոս Կեսաբացի, *էր 195* ։

Շնորհիվ այն բանի, որ Մելիտենեն բավական արագ զարգացավ և մարդաշատ դարձավ, բնակչությունն ստիպված դուրս հկավ քաղաքի պարիսպների սահմաններից և լայն շինարարություն ծավալեց դրսում։ Այնտեղ կառուցվել էին եկեղեցիներ, վարչական շենջեր, հրապարակ, խանութներ, սյունաշարջեր, բաղնիջներ, Թատրոններ և այլն։ Դեռևս Անաստասիոս կայսեր օրոջ սկսվել էր քաղաքի նոր, ավելի ընդարձակ պարսպապատումը, որը, սակալն, ավարտին չէր հասցվել։ Այն իրականացրեց Հուստինիանոսը, որը «Մելիտենեն դարձրեց Հայոց հղոր ամրություն և դարդ»<sup>60</sup>։

Միջագետքից, Ասորիքից և Հայաստանից բացի Հուստինիանոս կայսրն իր պետության սահմանները ապահովեց նաև Լազիկայի կողմից, որը նույնպես սահմանակից էր պարսից տերությանը։ Լազիկան Հուստինիանոսի օրոք, Հայազգի Սիտտասի ջանջերով Բլուգանդիային հպատակ դարձավ։ Հուստինիանոսը նախ և առաջ ճանապարհաշինարարություն ձեռնարկեց երկրում, բազմաթիվ ամրոցներ կառուցեց և այնտեղ Հաստատեց բյուզանդացի զինվորներից բաղկացած կալազորներ։ Ամենակարևոր բերդերից էր Հորոնոնը, որը, Պրոկոպիոս Կեսարացու ասելով, վերածվեց «խաղաղության պատվարի»։ Հորոնոնը դարձավ Ճանիքի դուքսի նստավայրը։

Պրոկոպիոս Կեսարացին համոզված էր, որ Հուստինիանոս կայսեր Հայաստանում տարած շինարարությունը լիակատար ապահովություն և անվտանգություն ստեղծեց նրա բնակիչների համար, որ կայսեր ողջ երկրի սահմաններում ստեղծած պաշտպանական ամուր գիծը «փրկեց կայսրությունը..., ան Հնարին դարձրեց բարբարոսների ոտնձգությունները երկրի վրա»։ Խոսելով Հայաստանում տարված բերդաշինության մասին, պատմիչը գրում է, թե կայսրը «լափազանց անապահով վիճակում ապրող հայերին արժանացրեց այժմյան կայուն անվտանգության»։

Ինչպես հետագա պատմությունը ցույց տվեց, այդ շինարարությունը ևս ի վիճակի չեղավ ապահովելու ընդհանրապես երկրի և մասնավորապես հալոց խազաղ կլանջը։ Նոր պատերազմների ժամանակ պարսից դորջը նորից ոտնատակ էր անում րյուզանդական Հայաստանը և նոր արհավիրքներ պատ-Տառում բևակչությանը։

## 3. ՀՈՒՍՏԻՆԻԱՆՈՍ ԿԱՑՍԵՐ ՕՐԵՆՔՆԵՐԸ ՀԱՑՈՑ ԺԱՌԱՆԳԱԿԱՆ ԻՐԱՎՈՒՆՔԻ ՄԱՍԻՆ

Հուստինիանոսի վարչաքաղաքական և ռազմական վերափոխումները Հալաստանում կարող էին որոշ չափով կայունացնել կայսերական իշխանությունն այստեղ, ապահովել երկրի անվտանգությունն արտաքին թշնամութ, նախ և առաջ պարսկական։ Բայց բյուզանդական կայսեր համար դա բավական չէր։ Նրա գլխավոր մտահոգությունը Բյուզանդական կայսրության սահմաննեـ րում ապրող հայերի նիստուկացը, կենցաղը, կացութաձևը հռոմեականացնելն էր, նրանց Տնարավորին չափ հեռացնելը պարսից տիրապետության տակ ապրող իրենց ազգակիցներից։ Բյուզանդական տիրապետության տակ գտնվող հայ ֆեոդալ-նախարարարները այն հիմնական ուժն էր, որն ընդդիմակայում էր

<sup>50</sup> bucju mbanul, to 196:

Բլուզանդիայի այդ քաղաքականությանը։ ԱՀա այդ նախարարությունների տեզի և դերի չեզոքացումն էր, որից պետք է սկսեր իր աշխատանքը րյուզանդական կայսրը։ Հայ նախարարների իրավունքների վերացումն սկսվել էր Հուստինիանոսից առաջ։ Նրանք զրկվել էին քաղաքական և ռազմական հղորությունից։ Բայց նրանք դեռևս տնտեսապես զորեղ էին։ Կայսրության համար առաջնակարգ խնդիր էր ահա հայ նախարարների այդ հիմքն էլ խարխլել։ Եվ Հուստինիանոսը դիմեց դրան՝ թեև բավական հեռվից։ Նա փորձեց խարխլել հայոց
առանդական իրավունքը<sup>51</sup>։ Կայսեր կարդադրությունները նկատի ունեին բյուգանդական Հայաստանի ողջ հայությունը, բայց նրա հիմնական մտահոգունյունը Հարցը չէր, այլ խոշոր հողատերերի կավ այուվածքների։

535 թ. հուլիսի 23-ին հրապարակվեց Հուստինիանոս կայսեր Էդիկտը հայոց ժառանգական իրավունքի մասին։ «Մենք ցանկանում ենք,— գրում էր կայսրը հենց սկզբում,— հայերի վրա ևս ամբողջությամբ տարածել մեր օրենք-ները, տալ նրանց պատշաձ հավասարություն, ազատել նրանց նախկին անարդարության» տակ կայսրը նկատի ուներ հայոց ժառանգական իրավունքը, որի համաձայն ծնողներին ժառանգում էին միայն արու զավակները։ «Մենք վերջերս իմացանք,— գրում է կայսրը սույն էդիկտի առաջին պլխում,— նրանց մոտ գոյություն ունեցող բարբարոսական և կոպիտ մի օրենքի մասին, որ վայել չէ ո՛չ հռոմայեցիներին, ո՛լ էլ մեր պետության արդարության ոգուն, այն, որ ծնողներին ժառանգելու (իրավունք) ունեն միայն տղամարդիկ, բայց ոչ երբեք կանալք։ Այդ իսկ պատձառով սույն սրբազան օրենքով հրամայում ենք քո պայծառափայլության<sup>52</sup>, որ ժառանգելու իրավունքը նույնը լինի, ինչպես թելադրում են հռոմայեցիների օրենք-ները, որ Հայաստանում ժառանգելու իրավունքը տարածվի և՛ տղամարդ-կանց, և՛ կանանց վրա»<sup>53</sup>։

Նոր օրենքի ամբողջ էությունը թաքնված է երկրորդ պարբերության մեջ.
«Մենք ցանկանում ենք, որ... կանայք ևս իրավունք ունենան այսպես կոչված առնմային կալվածքներից ժառանգություն ստանալու։ Իսկ եթե գտնվեն այնպիսիք, ովքեր հակառակ սովորութային ժառանգական իրավունքի, իրենց դուստրերին գրանցել են որպես ժառանգորդ, այդ դեպքում այդ կանայք և նրանցից ծնված երեխաները մասնակից թող դառնան տոհմային կայքի ժառանգմանը<sup>54</sup>։

Թեև հրովարտակը հրապարակվեց 535 թ. Հուստինիանոսը նրան հետադարձ ուժ տվեց։ «Մենք հրաժայում ենք,— գրում է նա,— որ սույն օրենքը ուժի մեջ մանի մեր բարեպաշտ թագավորության սկզբից հաշված<sup>55</sup> և այդ օրերից մինչև այժմ վախճանված մարդկանց ժառանգության հարցերը լուժել այս (նոր) օրենքի համաձայն, բացառյալ այն դեպքերը, երը հարցն արդեն լուժված է

<sup>51</sup> Այդ մասին տե՞ս H. Adoxu, նշվ. աշիւ., էջ 179 և հա. նաև՝ Հ. Մանաևդյան, Հուստինիանոսի նովիլները հայերի ժառանգելու կարգի մասին։ «Քննական տեսություն հայ ժողովրդի պատմության», հատ. Բ, Բ մասի նյութեր, Երևան, 1960։

<sup>52</sup> Խոսջը, Տավանաբար, Արևելքի պրետորյան պրեֆեկտ Հովհաննեսի մասին է։ Տե՛ս Н. Адонц, Նշվ. աջխ., էջ 185։

<sup>53</sup> Պոսկսպիոս Կեսարացի, *էջ 300 ։* 

<sup>54</sup> Նույն տեղում։

<sup>55</sup> Ult t' 52 P.1

և այս կամ այն կերպ որոշված։ Այդպիսի դեպքերում հրամայում ենք հարցը չվերանայել և թողնել ուժի մեջ»56։

Հայոց ժառանգական իրավունքն ուներ իր սոցիալ-քաղաքական խորը արմատները։ Նրա էությունն այն էր, որ Հնարավորություն չտրվի պապենական ունեցվածքի փոշիացման, մանրացման ու կորստյան։ Խոսքը, իհարկե, մանր ժառանգության մասին չէ, այլ այն տոհմային կալվածքների (զբաբորչ ւռձ որոնը գտնվում էին նախարարների ձեռքում և կազմում էին նրանց Հզորության հիմնական աղբյուրը։ Հուստինիանոսի «կարդ ու կանոնից զուրկ» «բարբարոսական» օրենքով ու սովորույթով կառավարվող հայոց bրկիրը «ձևի բերելու» վերամբարձ բառերի ետև թաքնված էր մի բան՝ կայսեր ձգտումն ու ջանջերը հայ նախարարների հողատիրության վրա հենված հգորության աղբյուրը ցամաքեցնել, որովհետև առանց դրան հնարավոր չէր «յուրացնել» Հայաստանը։ Պայքարելով նախարարների հողերի ամբողջականու֊ թյան դեմ, Հուստինիանոսն ուզում էր հարված հասցնել հողատիրության վրա հիմնված նախարարների հզորությանը<sup>57</sup>։

Հուստինիանոսը սույն հրովարտակը ուժի մեջ դնելով իր Թագավորության սկզրից, 527 թ., բազում դժվարությունների առաջ կանգնեց։ 536 թ. մարտի 18-ին, այսինքն հաջորդ տարին, կայսրը ստիպված եղավ նորից անդրադառնալու այդ հարցին, ոչ միայն վերացնելու համար երկրում ծայր առած դրժգոհությունները, այլև միջամտելու հայոց ժառանդական իրավունքին վերաոհրող մի շարք այլ հարցերի ևս։ Լույս աշխարհ եկավ Հուստինիանոսի 21-րդ նովելյան՝ Հասցեագրված Հայաստանի փոխհյուպատոս հայազգի Ակակիոսին։ Հենց առաջին տողերից պարզ է դառնում կայսեր մտադրությունը։ «Հալերի մասին, որպեսզի նրանք ևս ամեն ինչում հետևեն հռոմալեցիների օրենքներին»։ — «Ցանկանալով, որ Հայոց աշխարհում գործեն լավ օրենքներ, գրում է Հուստինիանոսը,— և այնպես անել, որ այն ոչնչով չտարբերվի մեր պետությունից, մենք զարդարեցինք այն հռոմեական վարչաձևով, վերացրինք նրա նախկին անվանումները։ Մենջ սովորեցրինջ նրանց օգտվել հռոմեական կարգ ու կանոնից և կարգադրեցինք, որ նրանք (կառավարվեն) միայն այն օրենջներով, որոնջ ընդունված են հռոմալեցիների մոտ։ Մենջ որոշեցինջ սուլն օրենքով վերացնել նրանց այդ սխալը, որպեսզի, հակառակ իրենց բարբարոսական սովորուլթին, ծնողներին, հղբայրներին և մնացած ազգականներին ժառանդելու իրավունը ունենան ոչ միայն տղամարդիկ, այլև կանայք»<sup>58</sup>։

Այսպիսով խոսքը ոչ միայն ֆայոց ժառանգական իրավունքին էր վերաբերում, այլ ողջ Արևմտյան Հայաստանի բնակչության իրավական դրության արմատական վերափոխմանը, կայսերական օրենքների բացարձակ տիրապետության մասին Հայաստանում։ Այդ միտքը կրկնված է նույն հրովարտակի առաջին գլխում ևս, որտեղ ասված էր, որ «Հայաստանում գործող օրենըները ոչնչով չտարբերվեն հռոմալեցիների (օրենքներից)... բոլորի վրա հավասարապես թող տարածվեն մեր օրենքները»։ Հուստինիանոսին առաջին հերթին հուզում էր հարավային Հայաստանի հարցը, որտեղ պահպանված էին ազգային ուժեղ ավանդույթները։ Կայսրության համար ահա կարևոր էր հարավային

<sup>56</sup> Գրոկոպիոս Կեսաբացի, էջ 300։

<sup>57</sup> ЅЬ' и Н. Адонц, Б24. ш2/ы., 52 1961

<sup>53</sup> Պոսկոպիոս Կեսաբացի, *էջ 301։* 

Հայաստանի սատրապությունների չեզոքացումը և երբ սույն հրովարտակում խոսք է լինում Հայաստանի «նախկին անվանումներ» ունեցող շրջանների մասին, հենց Չորրորդ Հայքն է նկատի առնվում։ 31-րդ նովելլայի առաջին գլխի 3-րդ պարբերության մեջ, որ վերաբերում է Չորրորդ Հայքի նախարարներին, հենց այդպես էլ հիշված է, որ նա անցյալում «կրում էր տարբեր բարբարոսական անուններ»։

31-րդ նովելան կանանց ժառանգություն ստանալու իրավունք վերապահելուց բացի, կարդադրում էր նաև, որ կանալք «առանց պռույզի չամուսնանան, և որպեսզի նրանք այսուհետև չգնվեն իրենց ապագա ամուսինների կողմից», Թեև, ինչպես երևում է հայկական սկզբնաղբյուրներից, օժիտը տարածված էր հայոց մեջ։

Նոր օրենքը ուժի մեջ էր դրվում իր հրապարակման օրից, որովհետև, ինչպես գրում է Հուստինիանոսը «անցյալի վրա այն տարածելը ոչ Թե կկարգավորեր հարցը, այլ ընդհակառակը առաջ կբերեր խառնաշփոթություն»։ Նախորդ տարում հրապարակված օրենքի հիման վրա ժառանգության վերաբերյալ կատարված գործարքները, համաձայն որոնց կանայք ևս ժառանգություն էին ստացել 527—536 թթ. ընթացքում վախճանվածների ունեցվածքից, չեղյալ հայտարարվեցին։

### 4. ՀԱՑ ԺՈՂՈՎՐԴԻ ԸՆԴՎԶՈՒՄՆԵՐԸ ԿԱՑՍՐՈՒԹՅԱՆ ԴԵՄ

387 թ. հետո, տիրանալով Արևմտյան Հայաստանին, Բլուգանդիան սկսեց քայլառջայլ վերացնել հայոց քաղաքական և տնտեսական ինքնուրույնուԹյունը։ Հակառակ այն բանի, որ հայոց վերջին Արշակունի արքայի՝ Թեոդոս I-ի հետ կնքած պայմանագրի համաձայն հայհրը կայսրությանը հարկատու չէին, Բյուզանդիան սկսեց հարկադրել նրանց։ V դարի կեսերից սկսվեցին և կրոնա֊ կան հալածանջները։ Քաղկեդոնական (երկաբնակ) դավանանքը որդեգրելով, Բյուզանդիան սկսեց Հնշումներ գործադրել Քաղկեդոնի ժողովի որոշումները չընդունած հայերի նկատմամբ։ Ալդ ջաղաջականությունը չէր կարող հայերի մեջ դժգոհություն չառաջացնել։ Նրանց դժգոհությունը նախ և առաջ արտա-Տայտվեց այն բանում, որ հայերը, ավելի որոշակի հարավային Հայաստանի նախարարոշԹլուններ-սատրապուԹլունները, մասնակցեցին պալատական գործիչներ Իլլոսի և Լեոնաիոսի` Զենոն կալսեր դեմ բարձրացրած ապստամբությանը, մի բան, որ, անկասկած, պատասխանն էր այդ քաղաքականության, որ վարում էր կալսրությունն ալնտեղ։ Հետագալում, հատկապես Հուստինիանոսի ժամանակ, հրբ Բյուզանդիայի համաձուլարար քաղաքականությունը դնալով սասակացավ, հայ ժողովրդի ընդվգումներն ավելի սուր բնուլթ ստացան։ 532 թ. Պարսկաստանի հետ կնջելով, այսպես կոչված, «հավիտենական» հաշտությունը, կայսրությունն իր ձևուբերն ազատեց և առանց վախի սկսեց տակն ու վրա անել իր տիրապետության տակ ապրող Հայերի կյանքի բոլոր բնագավառները։ Բյուղանդական Հայաստանը դարձավ կայսրության սովորական մի նահանգ։ Հուստինիանոսն սկսեց ոչ միայն տնտեսապես կեղեջել նրան՝ հայերի վրա դնելով հարկային հսկայական բեռ։ Նա դիմեց ավելի սարսափելի քայլի։ Նա հայհրից բաղկացած զինված ուժեր կազմելով, տանում էր իր լայնատա⊸ րած հրկրի ամենահեռավոր ծեգերը՝ կայսրության սահմանները արտաքին

թշնամուց պաշտպաննլու համար։ Դրանով նա զրկում էր Հայաստանը մարտունակ տարրից, ապստամբական հնարավոր հլույթների առաջն առնում։ Շարթային ռաղմիկների հետ միտսին նա կայսրության հեռավոր անկյուններն էր
ուղարկում հայ նշանավոր զորավարներին, որպեսզի նրանք տեղում չմնան և
չկազմակերպեն կամ չգլխավորեն որևէ շարժում՝ ընդդեմ կայսրության։ Պրոկոպիոս Կեսարացին հանվանե հիշատակում է Հուստինիանոսի ժամանակ
րյուզանդական բանակում ժառայող տասնյոթից ոչ պակաս հայ զորահրամանատարների, ներառյալ մեծ նարսեսին<sup>50</sup>, նրանց մեծ մասն ընկավ մարտի
դաշտում, պաշտպանելով, իհարկե, ոչ թե հարազատ ժողովրդի, այլ կայսրության շահերը։

Հուստինիանոսը Արևմտյան Հայաստանը կառավարում էր հայազգի կառավարիչներով, որոնք որպես կանոն պիտի ջանային ցուցաբերել իրենց հավատարիմ ծառայությունը կայսրության։ Սկզբում Հուստինիանոսը Հայոց իշիսան էր նշանակել ոմն Համազասպի, որը, սակայն, ձգտելով անկախության, գաղտնի բանակցությունների մեջ էր մտել պարսիկների հետ։ Հուստինիանոսի մտերիմներից մեկը, հայազգի Ակակիոսը «Համազասպին զրպարտում է, մեղադրելով Հայաստանում չարագործություններ կատարելու և Թեոդոսուպոլիսն ու այլ քաղաքներ պարսիկներին հանձնելու մտադրության մեջ»60։ Ակակիոսը կայսեր համաձայնությամբ սպանում է Համազասպին և տիրանում նրա պաշ-

տոնին, դառնալով Հայոց իշխան։

Ակակիոսը Պրոկոպիոսի տվյալներով «իր Հպատակների Համար ամենադաժան մարդը դարձավ. նա առանց որևէ պատճառի հափշտակում էր մարդկանց ունեցվածքը։ Նա հայերի վրա չորս կենտինար հարկ դրեց, մի բան,
որ երբեք չէր եղել»<sup>61</sup>։ Սա արդեն լցրեց հայերի համբերության բաժակը։
539 թ. ապստամբություն բռնկվեց, որի առաջին զոհը դարձավ հենց Ակակիոսը։ Ապստամբները կենտրոնացան սահմանամերձ Ֆարանգիոն կոչվող վայրում։ Նրանց դեմ է ուղարկվում պատժիչ արշավախումբ՝ Սիտտասի գլխավոբությամբ, որը դեռևս 528 թ. նշանակված էր Հայաստանի զորքերի դլխավոր
հրամանատար, (magister militum per Armeniam)։ Սիտտասն ապստամբ
համար, բայց նրանք չխարվեցին։ Այդպիսի պայմաններում Սիտտասը փորձեց ապստամբների շարքերում պառակտում առաջացնել, կաշառել մի մասին,
բայց անհաջող։ Սիտտասը որոշեց զենքի ուժով ճնշել ապստամբությունը,
բայց դեռ դործի չանցած ապստամբության ղեկավարներից մեկի՝ Արտավան
Արշակունու նիզակի զոհը դարձավ։

Կայսրը ապստամբ հայերի դեմ ուղարկեց զորավար Բուզեսին։ Նա նույնպես փորձեց խաղաղ միջոցներով դադարեցնել հայոց ապստամբությունը, բայց ապարդյուն, հատկապես այն բանից հետո, երբ նա չարանենգորեն սպանեց բանակցությունների համար իր մոտ ժամանած Հովհաննեսին, Արտավան Արշակունու հորը։ Դրանից հետո «հայերը հռոմայեցիների հետ համաձայնության դալու բոլոր հույսերը կտրեցին. ի վիճակի չլինելով պատերազմում պար-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> P. Charants, Ethnic Changes in Seventh-Century Byzantium, Dumbarton Oaks Papers, No XIII, Washington, 1958, p. 31.

<sup>60</sup> Պոսկոպիսո Կհսաբացի, էջ 80։

<sup>61</sup> Նույն տեղում։

տության մատնել կայսերական բանակը, գործունյա Վասակի գլխավորությամբ նրանջ գնացին պարսից արքայի մոտ»<sup>52</sup>։

Վասակը Արտավան Արշակունու աներձագն էր, Հովհաննեսի փեսան։ Այն ինչ պատմեցին ապստամբ հայերը Խոսրով արջային<sup>63</sup>, դա բյուգանդական տիրապետության տակ հեծող հայ ժողովրդի պատմությունն էր, նրա տանջանջների ու մաջառման, երկու հղոր ախոյանների միջև գտնվող ժողովրդի

ռաժան բախտի պատմությունը։

Ապստամբ հայերը դրդում են Խոսրովին խախտել 532 թ. հայտության պայմանագիրը և պատհրազմ սկսել Բլուզանդիայի դեմ, խոստանալով իրենը աջակցությունը։ 540 թ. դարնանը սկսվեց պարսկաբյուզանդական երկրորդ պատերազմը։ «Հավիտենական» հայտությունը ութ տարվա կյանք ունեցավ։ Հայաստանը ոտնատակ էր արվում և միկ, և մյուս ախոյանի զորքի կողմից։ Բյուսանդական տիրապետության տակ ապրող հայերը այդպիսի վիճակի ողջ մեղջը գցում էին Հուստինիանոս կայսեր վրա։ Նման պայմաններում 548 թ. Կոստանդնուպոլսում Հուստինիանոսի և նրա նշանավոր գորավար Բելիսարիոսի կլանքի դեմ դավադրություն է կազմակերպվում։ Կազմակերպողն էր Արշակ Արշակունի զորավարը, որը դավադրության մեջ ընդդրկեց կայսրությունից դժգոհ բացում մեծամեծների, այդ Թվում և Սիտտասին սպանող նշանավոր Արտավան Արշակունուն, որն անցել էր Բլուգանդիա՝ ծառալության և վանդալների ձեռքից Աֆրիկան էր նվաճել։ Արշակ Արշակունին, ինչպես ցույց է տայիս Պրոկոպիոս Կեսարացին, նախջան դավադրության կազմակերպելը. շձերբակալվել էր պետության դեմ ոտնձգություններ կատարելու, նաև բացանայա դավանանության՝ պարսից արքա խոսրովի օգտին հռոմայեցիների դեմ խոսվություն բարձրացնելու փորձի Համար»<sup>64</sup>։ Հուստինիանոսը նրա Հանդեպ մեղմ էր վարվել, բայց դա չէր խանգարել, որ Արշակը նոր դավադրություն կազմակերպի։ Դավագրության իսկական դրդապատճառների մասին վկայում է Պրոկոպիոս Կեսարացին։ Նա բերում է այն խոսակցության բովանդակությունը, որ տեղի էր ունեցել Արշակ և Արտավան Արշակունիների միջև դավադրության նախօրհին։ Արշակ Արշակունին, դիմելով Արտավանին, ասել էր. «Հայրենիքը ամուր կապանքների մեջ է առնված, նրա վրա են դրված անօրինակ ծանր հարկեր... ամբողջ հարագատ ժողովուրդը ստրկացված է և ցրրված ամբողջ հռոմեական երկրով մեկ»<sup>65</sup>։ Արտավանը համաձայնվում է մասնակցել դավադրությանը, որին հարում է նաև Խանարանդես անունով մի հայ։ Դավադրությունը, սակայն, մի քանի բյուզանդացիների մատնության պատճառով բացահալտվում է և նրա մասնակիցները ձերբակալ։/ում են։ «Հուստինիանոս կայսրը,— գրում է Պրոկոպիոս Կեսարացին,— Արտավանին պաշտոնանկ արեց, բայց ուրիշ պատիժ չտվեց, ոչ էլ մնացածներին, այլ միայն բանտարկեց, այն էլ ոչ պետական բանտում, այլ պալատում»<sup>66</sup>։ Եվ դա, իհարկե, ոչ Թե մարդասիրությունից դրդված, այլ որովհետև Արտավանը շատ հմուտ ղորավար էր և կարող էր կայսրությանը դարձյալ պիտանի լինել, ինչ որ եղավ հետագայում։

<sup>62</sup> Uncib unbanul, te 83:

<sup>63</sup> Sh'u dbpp, \$2 223:

<sup>64</sup> Պորկոպիսը Կեսաբացի, *էջ 234*։

<sup>65</sup> bnijb mbynid, to 236:

<sup>66</sup> Unijb unbanid, to 238-239.

# 

CU3
dnintrh
TUSUNFRANFL

### **ՔԱԶՄԱՀԱՏՈՐՑԱԿԻ ԽՄՔԱԳՐԱԿԱՆ ԿՈԼԵԳԻԱ**

Աղայան Ծ. Պ., Առաքելյան Բ. Ն., Ավետիսյան Հ. Ա., Գալոյան Գ. Ա., Երեմյան Ս. Տ., Խաչիկյան Լ. Ս., Հակոբյան Ա. Մ., Հովքաննիսյան Ա. Գ., Ներսիսյան Մ. Գ.

A 5678



CUBHUHUR UUC ARSONDANTIER UHURUNUAR CRUSURUKANDANTI

# <usnr II

# ՀԱՅԱՍՏԱՆԸ ՎԱՂ ՖԵՈԴԱԼԻՉՄԻ ԺԱՄԱՆԱԿԱՇՐՋԱՆՈՒՄ

#### JUSOCH BIRAUSCONPSONI

Եբեմյան Ս. Տ. *(պատ. խմբագիր)*, Առաքելյան Ք. Ն. *(պատ. խմբագիր)* Աշեջատյան Ս. Ս., Քաշթիկյան Հ. Մ., Դանիելյան Է. Լ., Տեռ-Ղեռնդյան Ա. Ն. Տպագրվում է ՀՍՍՀ ԳՍ. պատմության ինստիտուտի գիտական խոբնեղի ռեռջմամբ

Հայ ժողովեդի պատմություն /ՀՍՍՀ ԳԱ Պատմ. ին-տ. Հ 24 խմբ. կոլեգիա՝ Ծ. Պ. Աղայան, Բ. Ն. Առաքելյան, Հ. Ա. Ավետիսյան, Գ. Ա. Գալոյան, Ս. Տ. Երեմյան և ուրիշ.— Եր.։ ՀՍՍՀ ԳԱ Տրատ., 1984։

2. 2. Հայաստանը վաղ ֆեոդալիզմի ժամանակաշրըջանում, 691 էջ, 6 քարտեզ, 34 թերթ նկ.։

Հատորն ընդդրկում է Հայաստանի վաղ ֆեոդալիզմի դարաշրջանի պատմությունը (III—IX դդ.)։ Արտացոլված են ստրկատիրական հարաբերությունների քայքայման ու անկման պատմությունը, ֆեոդալական հարաբերությունների հաղթանակն ու տիրապետությունը։

Լուսարանվում են Արշակունիների թագավորության շրջանը, պարսկարյուզանդական և արարական տիրապետությունը, տվյալ ժամանակաշրջանի քաղաքական, սոցիալ-անտնսական և մշակութային կյանջը։ Քննության են առնված օտար նվաճողների քաղաքականությունը և նրա կործանարար հետևանքները հայ ժողովրդի համար, նրա դարավոր ազգային-ազատագրական պայքարը օտար նվաճողների դեմ։

Առանձին բաժին է նվիրված հայ ժողովրդի մշակույթի պատմու-Բյանը՝ հայոց դրերի ստեղծմանը, դիտությանը, արվեստին։

0505040000

**ԳሆԴ 63. 3 (22) 1** 

-----23--80 703 (02) --84 9 (C 43) I

ՀԱՑԱՍՏԱՆՆ ԱՐԱԲԱԿԱՆ ԽԱԼԻՖԱՏՈՒԹՑԱՆ ՏԻՐԱՊԵՑՈՒԹՑԱՆ ՆԵՐՔՈ ԵՎ ՀԱՑ ԺՈՂՈՎՐԳԻ ՊԱՅՔԱՐԸ ԱՆԿԱԽՈՒԹՑԱՆ ՀԱՄԱՐ VII—IX ԴԱՐԵՐՈՒՄ

|        | and a second sec |            |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Alaifa | տասնչուսնուդ — Հայաստանի քաղաքական ինքնուրույնությունը VII դարի 30 —<br>90-ական թթ. (Ա. Ն. Տեր-Ղեոնդյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
|        | 1 Հումեի որոաթական վիճակը արաբական առաջին արշավանքների ժամանակ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 305        |
|        | 9 Թեուսոս Ռոսունու բաղաքականությունը։ 654 թ. արաբական արշավանքը՝ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 309        |
|        | 3 1765 Հայրի վերամիավորումը և քազաքական կացությունը VII դ. երկրորդ կեսում                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 314        |
|        | 4 Թեսասեան կառող և Հորատերու <b>մ</b> լան ձևերը VII դարում                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 318        |
| Գլովս  | ect է 1 Հա. Հորովորի այալքաբը խալիֆալության լմի դեն (Ա. Մ. 36r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | may        |
| . [-4- | Ղևոնուան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|        | 1. Խալիֆայության լծի հաստատումը և ժողովրդական ապստամբությունները VIII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
|        | դարի առաջին կեսում                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 325        |
|        | 2. 774_775 թթ. մեծ ապստամբությունը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 336        |
| 2      | 3. Պալցար ներթին ինթնավարության վերականգնման համար IX դարի առաջին                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
|        | Approved to the second  | 347        |
| Q las  | տասնվեցերորդ—Հայաստանի վարչատնտեսական և իրավական վինակը VIII դ.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| Alada  | IX դ. (առաջին կևս) (Ա. Ն. Տեր-Ղևոնդյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|        | 1. Հայաստանի վարչական թաժանումները, կառավարման համակարգը և հողատի-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.04       |
|        | րունվան ձևերը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 362        |
|        | 2. Շինականների վիճակը։ Հարկերը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 370        |
|        | 3. Հայ ժողովրդի իրավական վիճակը խալիֆայության տիրապետության ներջո                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 375        |
|        | 4. Քաղաքները, արհեստները և առևտուրը VII—IX դարերում                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 379        |
|        | 5. Գրամական շրջանառությունը VIII—IX դդ. (Խ. Ա. Մուշեղյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 385        |
| Գլուխ  | տասնյորհորդ-Պավլիկյան ջարժումը Հայաստանում VII—IX դարևում (Հ. Մ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| 15     | Բաբրիկյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|        | 1. Պավլիկյան շարժման առաջացումը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 389        |
|        | 2. Պավլիկյան շարժումը VII դ. հրկրորդ կեսին և VIII դարում                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 392        |
|        | 3. Պավլիկյան շարժման դաղափարախոսությունը , .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 393        |
|        | 4. Պավլիկյան Համայնքի կազմակերպությունը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 403        |
| 1 31   | 5. Պավլիկյան շարժման հզորացումը Սերգիոս-Տյուբիկոսի օրոթ։ Սերգիոս-Վա-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|        | Հանյան պայթարը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 405        |
|        | 6. Պավլիկյանների հայաձանբները IX դարի առաջին կեսին                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 407        |
|        | 7. Պավլիկյանների զինված պայքարը Բյուզանդական կայսրության դեմ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 410        |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|        | 0.0.1.5.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|        | የԱԺኮՆ Դ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -          |
|        | ՀԱՑ ՄՇԱԿՈՒՑԹԸ ՎԱՂ ՖԵՈԴԱԼԻԶՄԻ ԺԱՄԱՆԱԿԱՇՐՋԱՆՈՒՄ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| Ubrui  | ծություն—Վաղ միջնադաբյան նայ մշակույթի բնույթն ու զաբգացման նիմնական                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
|        | ոպիները (Ս. Ս. Արեջատյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 419        |
| Գլուխ  | տասնութերորդ—Հայոց գրի և դպրության սկզբնավորումը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| - 1    | 1. Գրերի գլուտր (Ս. Տ. Երեմյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 423        |
|        | 2. Դալրոց։ Կրֆուֆիլում (Ս. Տ. Երեմյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 426        |
|        | 3. Հայոց լեզու։ Քերականագիտություն (Ա. Ա. Արրահամյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 430        |
| Sanah  | տասնիններորդ—Գրականություն և պատմագրություն (Ա. Գ. Տեր-Մինասյան, Ս. Բ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 100        |
| . 1-4- | Հարությունյան)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|        | 1. Գրականության սկզբնավորումը։ Թարգմանական գրականություն                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 440        |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 439        |
|        | 2. Հայ ինդնուրույն գոականության առաջացումը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 443        |
|        | 3. Պատմագրություն                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 447        |
|        | d. Վկայարանություններ։ Վիպական-հերոսական բանահյուսություն                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 463        |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|        | 5. Դավանաբանական գրականություն                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 470<br>473 |

### **ጉ**ԼበՒԽ ՏԱՍՆՅՈԹԵՐՈՐԴ

# ՊԱՎ ԼԻԿՑԱՆ ՇԱՐԺՈՒՄԸ ՀԱՑԱՍՏԱՆՈՒՄ VII—IX ԳԱՐԵՐՈՒՄ

### 1. ՊԱՎԼԻԿՑԱՆ ՇԱՐԺՄԱՆ ԱՌԱՋԱՑՈՒՄԸ

Հայաստանում և Բյուզանդիայում միջնադարյան հակաֆեոդալական շարժումների թվում ամենահզորն ու ազդեցիկը պավլիկյան շարժումն էր։ Ծագելով 7-րդ դարի կեսերին Արևմտյան Հայաստանում, այն տարածվեց Բյուզանդական կայսրության, ողջ արևելջում, թափանցեց նաև Արևելյան Հայաստան
և մի ջանի դար լարված վիճակում պահեց շահագործող դասակարգերը, պետությունն ու եկեղեցին՝ Բյուզանդական կայսրության կողմից ժամանակ առ
ժամանակ Թրակիա բռնագաղթեցված աղանդավորներն իրենց ազատասիրական գաղափարները տարածեցին նաև Թրակիայում, պարարտ հող նախապատրաստելով հետագայում բռնկված դասակարգային շարժումների համար,

<sup>1</sup> Վերջին աասնամյակներում պավլիկյանների վերաբերյալ մեզանում և արտասահմանում լույս են տեսել բազմաթիվ գիտական հոդվածներ և մենագրություններ։ Այդ աշխատանքի սկիզբը ղրեց 30-40-ական թվականներին բելգիացի հայտնի բյուզանղագետ Անրի Գրեգուարը, հանգես գալով պավլիկյանների պատմության, ազբյուրազիտության և այլ հարցերին նվիրված մի շարթ Հոդվածներով։ Աղանդավորներին նվիրված նոր և նորագույն զործերից ստորև նշում ենբ առավել hmphnphhpp: H. Gregoire, Les sources de l'histoire des Pauliciens. Bulletin de l'Académie royal de Belgique, Classe des Lettres, 5ème serie, t. XXII, 1936; Laufuh, Pour l'histoire des églises Pauliciennes. Orientalia Christiana Periodica, vol. XIII, No 3-4, Roma, 1947; Հ. Բաբրիկյան, Պավլիկյան շարժման մի ջանի աղբյուրների գնահատման շուրջը, Տեղեկ։..գիր, № 6, 1957։ Նույնի, Պավլիկյան համայնթի կազմակերպության հարցի 2п. ргр. 902, № 3, 1958: Уп. р. Еще раз о происхождении имени «Павликиане», «Іршрыр быш. припантабирно № 2, 1973: Спаров, О павликианах после павликиан. "Античная древность и средние века», сборник 10, Свердловск, 1973; Նույնի, Գավլիկյան շարժման գաղափարախոսությունը, Լրաբեր, 36 8, 1979. F. Sc heidweiler, Paulikianerprobleme, "Byzantinische Zeitschrift, Bd. 43, No 1-2, 1950; M. Loos, Le mouvement Paulicien a Byzance. "Byzantinoslavica", No XXIV, fasc. 2, Praha, 1963; No XXV, fasc. 1, 1964; Ι. 'Αναστασίου, οἱ Παυλικιανοι. 'Η ιστορία καὶ η διασκαλία των από της εμφανίσεως μέγρι των νεωτέρων γρόνων, Αθηναι, 1959; Р. М. Бартикян, Источники для изучения истории павликнанского движения, Ереван. 1961. Е. Э. Липшиц, Очерки истории византийского общества и культуры. VIII-первая половина 1X в. Москва-Ленинград, 1961; Nina Garsolan, The Paulician Heresy. A Study of the Origin and Development of Paulicianism in Armenia and the Eastern Provinces of the Byzantine Empire, Paris, 1967; Ս. Տ. Ոելիթ-Բախշյան, Հայաստանը 7-- 9 դարերում, Երևան, 1968։ Ե. Գ. Տեր-Մի-նաոյան, Միջնագարյան ազանգների ծագման և զարգացման պատմությունից, Երևան, 1968. P. Lemerle, L'histoire des Pauliciens d'Asie Mineure d'après les sources grecques, "Travaux et Mémoires", 5, 1973.

որոնցից ամենանշանավորը բոգոմիլությունն էր։ Այդ ազատասիրական գա ղափարները ամենատարբեր ճանապարհներով տարածվեցին Արևմտյան Եվրոպայում, հատկապես Իտալիայում և հարավային Ֆրանսիայում, նպաստելով ալբիգոյանների, կաթարների և այլ աղանդավորական շարժումների դաղա-

փարախոսության ձևավորմանը։

Պատահական չէ, որ պավլիկյան շարժումը ծագեց Արևմտյան Հայաստանում։ Ալստեղի բնակչությունը, ինչպես նշվեց, ենթարկվում էր բյուզանդական իշխանությունների ծանր ու բազմապիսի ճնշումներին։ Դեռևս Զենոն կալսեր օրոր (474—491) սկսվեց հարավարևմտյան Հայաստանի նախարարությունների ինքնուրույնության վերացումը։ Դրա Հետ մեկտեղ Բյուզանդիան սկսեց արմատապես խախտել Տայոց վաղեմի ժառանգական իրավունքը։ Քաղաջական ճնշման զուգընթաց գնալով ուժեղացավ նաև տնտեսականը։ Բյուգանդիայի տիրապետության տակ գտնվող հայերի վրա դրվեց հարկային աննախընթաց ծանր բեռ։ Արևմտյան Հայաստանում ավելի մեծ ծավալ ստացան Հալադավանության սահմանափակումներն ու հալածանքները։ Բյուզանդական եկեղեցին ջանջեր էր Թափոտք արմատախիլ անել միաբնակությունը և տարածել ջաղկեդոնականությունը։ Այդ նպատակին հասնելու համար նա օգտագործում էր Արևմտյան Հայաստանում հաստատված քաղկեդոնիկ եպիսկոպոսութլունները։ 680 թ. դումարված Տրուլլի եկեղեցական ժողովի ընդունած որոշումների մեց մեծ թիվ են կազմում այն կանոնները, որոնք ուղղված են հայադավանության դեմ։ Այդ որոշումների տակ ստորագրել են Արևմտյան Հայաստանի տասից ավելի եպիսկոպոսներ²։

Այս բոլորը չէր կարող հայ բնակչության մեջ իշխող կարգերի դեմ խոր դժգոհություն չառաջացնել, դժգոհություն, որն իր արտահայտությունն էր դտնում տարրեր ձևերով։ Աշխատավոր խավերի դժգոհությունը է՜լ ավելի էր սրվում նաև այն պատճառով, որ հոգևորականների ջարողած գաղափարները և գործած արարջները սուր հակասության մեջ էին գտնվում միմյանց նկատմամբ։ Նույն Տրուլլի եկեղեցական ժողովում ընդունված կանոններից շատ պարզ երևում է, որ հոգևորականները զբաղված էին գործատներ պահելով, վաշխառությամբ, նրանք ջահանա կամ նույնիսկ եպիտկոպոս էին ձեռադրում, հաղորդություն էին տալիս դրամով, մասնակցում թատերական ներկայացումներին կամ ձիարշավներին և այլն»։

Այս բոլորից դժգոհ Արևմտյան Հայաստանի աշխատավոր ժողովուրդը ընդվզեց կայսրության և նրա եկեղեցու ֆեոդալական շահագործման դեմ և այդ ընդվզումը VII դարի կեսերին հանդես եկավ պավլիկյանների դրոշի ներքու

Աղբյուրների տվյալների հիման վրա կարելի է պարզ պատկերացում կապմել, որ պավլիկյան շարժման մասնակիցները որպես կանոն պատկանում

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima Collectio, t. XI, col. 989: «Իռղովի 95-րդ կանոնը ուղղված է Պողոս Սաժոսատցու աղանդի (պավլիանիտների) դեմ։ Բա-ցառված չէ, որ նկատի ունի հենց այդ ժաժանակները հանդես եկած պավլիկյաններին, որոնը հետապա շրջանում սխալմամը նույնացվում էին պավլիանիտների հետ։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mansi, t. XI: Նման բովանդակությամբ կանոններ բնդունվեցին և Երկրորդ Նիկիական ժողովում (787), որն ապացույցն է այն բանի, որ վիճակը չէր փոխվել։ Տե՛ս Mansi, t. XIII, col. 421 sq.

էին աշխատավոր խավերին, հատկապես աշխատավոր գյուղացիությանը<sup>4</sup>։
Բայց հակառակ շարժման միանգամայն աշխարհիկ բնույթին ու դրդապատհառներին, հասկանալի պատճառներով այն հանդես եկավ կրոնական քողի
տակ։ «Այն բոլոր ընդհանուր բնույթ կրող հարձակումները,— գրում է Ֆ. Էնգելսը,— որ կատարվում էին ֆեոդալիզմի և ամենից առաջ եկեղեցու դեմ.
ինչպես նաև հեղափոխական, հասարակական և քաղաքական բոլոր ուսմունքները, միաժամանակ նաև աստվածաբանական հերետիկոսություններ պետք է
լինեին։ Տիրող հասարակական հարաբերությունների վրա հարձակումը հնարավոր դարձնելու համար անհրաժեշտ էր հեռացնել սրբության այն շղարշը,
որով սջողված էին այդ հարաբերությունները»<sup>5</sup>։

Պավլիկյան շարժմանը վերաբերող և պահպանված տեղեկությունները հանդիպում են աղանդավորների հակառակորդների գրչին պատկանող երկերում։ Աղանդավորների գրած աշխատությունները չեն պահպանվել, թեև հայտնի է, որ այդպիսիք եղել են։ Նրանց կորստյան միակ և հիմնական պատեառը նման գրքեր պահող մարդկանց նկատմամբ իշխանությունների ձեռջ առած ղաժան միջոցներն էին։ Օրենքով սահմանված էր, որ նման գրքեր պահող անձնավորությունները ենթակա են մահապատժի<sup>6</sup>։ Հայկական և բյուզանդական ժամանակագրություններում և այլ կարգի աշխատություններում արտացոլված են պավլիկլան շարժման առանձին դրվագները միայն։ Ադանդի ամբողջ պատմությունը սկզբից մինչև 869—870 թթ. դրել է Հույն վանական Պետրոս Սիկիլիացին<sup>7</sup>։ Նրա երկը, Թեև գրված է «ուղղափառության» դիրքերից, աղանդավորների նկատմամբ մեծ ատելություն տածող հեղինակի կողմից, ալնուամենայնիվ անգնահատելի արժեք է ներկայացնում, այն պարդ պատճառով, որ շարադրված է փաստական հարուստ այութի հիման վրա։ Նրա Դեղինակը օգտագործել է հենց պավլիկլանների գրչին պատկանող երկեր, որոնց ծանոթացել է աղանդավորների մայրաքաղաք Տեֆրիկեում (Տիվրիկե), երբ 869 թ. Վասիլ I կայսեր հանձնարարությամբ 9 ամիս եղել է այդ քաղաքում։ Նա, ի միջի այլոց, օգտագործել է պավլիկյանների խոշորագույն աղանդապետ Սերգիոսի նամակները, որոնցից առանձին մեջբերումներ է կատարել իր պատմական երկում։

Մինչև օրս բազմաթիվ կարծիքներ են արտահայտվել պավլիկյան անվան նշանակության մասին։ Դրա շուրջ եղած վեճերը գալիս են դեռ միջնաղարից, պավլիկյանների ժամանակներից։ Ուղղափառ հեղինակներից ոմանք անունը կապում են առասպելական Կալլինիկեի որդիների՝ Պողոսի և Հովհաննեսի անունների հետ, որ սկզբում իբր եղել է Պավլոիոաններ (Աածձաձուս), որը

<sup>4</sup> Աշխատավոր խավերին էր պատկանում պավլիկյան շարժման խոշորագույն աղանդապետը՝ Սերգիոսը, որ մինչև իր մահր աշխատում էր որպես հյուսն։

<sup>5</sup> Ֆ. Էնգևլս, Գյուղացիական պատերազմը Գերմանիայում, Երևան, 1940, էջ 46։

<sup>6</sup> Р. М. Бартикян, Источники для изучения истории павликианского движения, Ереван, 1961, стр. 136.

հետագալում դարձել է «Պավլիկյաններ» (Παυλικιανοί)։ Ուրիջները պավլիկյան անունը կապում էին կին աղանդավոր առասպելական Կալլինիկեի որդու՝ Պողոսի անվան, կամ էլ VIII դարի առաջին կեսին ապրած պավլիկյան աղանդապետ Գեգնեսիոսի հայր Պողոս հայի անվան հետ։

Ամենից Հավանականն այն է, որ պավլիկյան անունը կապ ունի Պողոս առաքյալի հետեւսությալի անվան հետ և պավլիկյան նշանակում է Պողոս առաքյալի հետեւվորդ, առաքյալ, որը պավլիկյանների շրջանում ամենամեծ հեղինակությունն էր վայելում։ Պավլիկյան շարժման բոլոր աղանդապետները սովորություն ունեին ստանալ ավելադիր անուններ, որոնք ոչ այլ ինչ էին, քան Պողոս առաքյալի աշակերտների անունները, նրանք իրենց համայնքները կուում էին, Պողոս առաքյալի հիմնադրած համայնքների անուններով։ Դրանով նրանք ուզում էին ընդդծել իրենց կապը Պողոս առաքյալի, վաղ քրիստոնեական համայնքների հիմնադրի հետ։ Այդ միտքը հաստատվում է դեպքերի ժամահակակից Փոտ պատրիարքի ուղղակի ցուցումտվ, Թե պավլիկյաններն իրենց համարում են Պողոս առաքյալ անվան կրողներն

# 2. ՊԱՎԼԻԿՅԱՆ ՇԱՐԺՈՒՄԸ VII Դ. ԵՐԿՐՈՐԴ ԿԵՍԻՆ ԵՎ VIII ԴԱՐՈՒՄ

Պավլիկյան շարժումը առաջացել է Արևմտյան Հայաստանի Մանանադի դավառում, որը հետադայում դարձավ Թոնդրակյան շարժման կարևոր կենտրոններից մեկը<sup>ը</sup>։

Հերակլիոս կայսեր Թոռ Կոստանդնի (641—668) օրոք, ցույց է տալիս Պետրոս Սիկիլիացին, Մանանարի գյուղում հանդես եկավ ոմն «հայազգի Կոստանդին»՝ հիմնադիրը դառնալով պավլիկյան վարդապետության և շարժման<sup>10</sup>։ Նա իր շուրջը համախմբեց իշխող կարգերից դժգոհ մարդկանց, որոնք դլխավորապես հայեր էին<sup>11</sup>։ Ուղղափառ հեղինակները ջանք են թափում պավլիկյանությունը ներկայացնելու որպես նույն մանիքեությունը, բայց պավլիկյանները մերժում էին դա, աշխատում սահմանազատվել մանիքեցիներից։ Կոստանդին հայը չէր ընդունում մանիքեական գրքերը, նրա վարդապետությունն ամբողջությամբ հիմնված էր Ավետարանի և Պողոս առաքյալի թրղթերի վրա, որոնք, սակալն, ինքը յուրովի էր մեկնաբանում և իմաստավորում<sup>12</sup>։

Կոստանդին հայը, հիմնադիրը դառնալով պավլիկյան շարժման, սկիդբ դրեց մի սովորույթի, որը որդեգրեցին նրա բոլոր հաջորդները։ Ըստ այդ սովորույթի, աղանդապետը պետք է ստանար վերադիր անուն՝ Պողոս առաջ-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Հարցի մասին մանրամասն տե՞ս Р. М. Бартикян. Еще раз о происхождении имени «Павликнане», «Іршрыр հաս. դիտ.», № 2, 1973, с. 85—90

<sup>9</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, Պատմություն, գլ. 23։ Պետրոս Սիկիլիացին վկայում է, որ Մանանաղին մինչև իր ժամանակները (870) «մանիքեցիներ» (իմա՝ պավլիկյաններ) է սնում։

<sup>10</sup> Աղբյուրները տալիս են պավլիկյան չարժման ընդամենը վեց ազանդապետի անուն, որոնցից հայ են համարվում Կոստանդինը (VII դարի կես), Գեգնեսիոսը և նրա եղբայր Բեոդորոսը (VIII դարի առաջին կես), Գեգնեսիոսի որդի Զաջարիան և Վահանը (VIII դարի վերջ, IX դարի սկիզը)։ Ինչպես անունն է վկայում հայ էին նաև պավլիկյանների սպարապետներ Կարբեասը (Կարպիս-Կարապետ) և նրա ազգական նշանավոր Խրիսոխիրը։

<sup>11</sup> Հակառակ այն բանի, որ հետագայում պավլիկյան շարժմանը մասնակից դարձան հայն-, րից բացի և այլ ժողովուրդների ներկայացուցիչներ, աղանդավորների հիմնական զանգվածը հայերից էր բաղկացած։

<sup>12 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության գրհստոմատիա», էջ 752-753։

լալի աշակերտներից մեկի անունը, իսկ հիմնադրած պավլիկյան համայնըները կոչեր Պողոս առաբյալի հիմնադրած համայնքներից որևէ մեկի անունով։ Ինքը՝ Կոստանդինն ստացավ Սիլվանոս վերադիր անունը։ Որոշ ժամանակ Մանանադիում գործելով, Կոստանդին-Սիլվանոսը հաստատվեց Կոլոնիայի (այժմ՝ Կոյլի Հիսար) մոտ գտնվող Կիբոսսա ամրոցում, որտեղ հիմնադրեց պավլիկյան մի համայնը, որը կոչեց Մակեդոնիա (Պողոս առաքյալի աշակերտ Սիլվանոսի հիմնադրած Մակեդոնիա համայնքի անունով)<sup>13</sup>։ Կիբոսսայում Սիլվանոսը գործեց ամբողջ բսանլոն տարի, իր շուրջը համախմբելով իշխող կարգերից ու ֆեոդալական շահագործումից դժգոհ ժողովրդական զանդվածներ։ Կոստանդին-Սիլվանոսի գործունեությունը աՀաբեկում է բյուղանդական կառավարությանը։ Կայսհը կարգադրությամբ Կոստանդնուպոլսից Կոլոնիա է ուղարկվում Սիմեոն անունով մի պալատական, որը ձերբակալում է աղանդապետին և նրա Համախոհներից շատերին, աղանդապետին տանում է Կոլոնիայի բերդի Տարավային կողմը և Տրամայում նրա աշակերտներին քարկոծել իրենց ուսուցչին։ Աշակերտները հրաժարվում են։ Բայց Կոստանդին-Սիլվանոսի աշակերտներից մեկը, Հուստոս անունով, իրականացնում է Սիմեոնի հրամանը և րարի Տարվածով սպանում իր ուսուցչին Ահա այսպիսի վախձան ունհցավ պավլիկյան շարժման հիմնադիրը։

Աղանդապետին մահապատժի ենթարկելուց հետո պալատական Սիմեոնը կայսեր կարգադրությամբ մեծ ջանջեր թափեց «դարձի բերելու» ադանդապետի աշակերտներին, բայց նրանք «անդարձ մնացին, գերադասելով աղանդավոր մեռնել, քան թե զղջմամբ աստծո գութը շարժել և հավիտենական փրկության արժանանալ», գրում է Պետրոս Սիկիլիացին<sup>15</sup>։ Բայց աղանդավորներին ջրննելու ընթացջում տեղի ունեցավ անսպասելին։ Պայատական Սիմեոնո Համոզվում է պավլիկյան գաղափարախոսության ճշմարտացիությանը։ Նա «աստվածաբանական դաստիարակությանն անհաղորդ լինելով,— բացատրում է Պետրոս Սիկիլիացին, – դեռ ավելին՝ լինելով ԹեԹևամիտ, ուսավ այդ կործանարար աղանդը»<sup>16</sup>։ Վերադառնալով մայրաքաղաք, Սիմեռնը գեկուցեց կալսեր իր գործունեության մասին, բայց երեք տարի անց ծածուկ հեռանալով Կոստանդնուպոլսից, ժամանում է Կիթոսսա, Հավաքում Կոստանդին-Սիլվանոսի աշակերտներին, և դառնում նրա «վատթարության ժառանգորդը», այսինքն աղանդապետ։ Իր նախորդի հաստատած կարգի համաձայն նա իրեն վերանվանեց Տիտոս, Պողոս առաջյալի աշակերտներից մեկի անունով և երեջ տարի գլխավորեց շարժումը։ Սակայն ինչպես Կոստանդին-Սիլվանոսի, Սի-

<sup>13</sup> Կոլոնիան հենց այդ ժամանակաքրջանի բյուզանդական փաստանվենիում համարվում և Հայաստանի թաղաք։ Տրուլլի եկեղեցական ժողովում (680) մասնակցում էր «Հայաստանի Կոլոնիայի եպիսկոպոսը» ἐπίσκοπος Κολωνίας 'Αρμενίας. Mansi, t. XI, col. 616, 680։ Հետադայում, հատկապես IX դարում, Կոլոնիան հիշվում է որպես պավլիկյան շարժման կենտրոններից մնկը։ Տե՛ս В. Васильевский—П. Никитин, Сказания о 42 Аморнйских мучениках, Зашиски Императорской Академии наук, серия VIII, том VII, № 2, СПб., 1905.

աստանի տեղանունների մեջ։

<sup>1. «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», հ. 1, էջ 754։

<sup>16</sup> bucib mbqmul, to 754-755:

մեոն-Տիտոսի համար էլ վերոհիշյալ Հուստոսը ճակատագրական դեր է խաղում։ Սիմեոնի և Հուստոսի միջև բանավեճ էր ծագել Պողոս առաջյալի կողոսացիներին ուղղված Թղթի մի նախադասության մտքի առթիվ. «Զի նովաւ Հաստատեցաւ ամենայն ինչ որ ինչ երկինս և որ ինչ յերկրի, որ երևին և որ ոյն երևին, ենէ անոռը, ենէ տէրունիւնը ենէ պետունիւնը, ենէ իշխանունիւնը. ամենայն ինչ նովաւ և ի նոյն Հաստատեցաւ»<sup>17</sup>։ Խոսքը պավլիկյանների աստվածաբանական դուալիզմին՝ Բարի և Չար աստվածների գոյության հարցին էր վերաբերում, այն հարցին, Թե աշխարհի արարիչն ով է, երկնային աստվածը, թե սատանան։ Համաձայն չլինելով Սիմեոն-Տիտոսի տվյալ նախադասության տված բացատրությանը, Հուստոսը, իբրև թե ճշմարտությունն իմանալու մտադրությամբ, դիմում է Կոլոնիայի հպիսկոպոսին, և նրան տեղյակ պահում ոչ միայն պավլիկյանների աղանդապետի մասին, այլև պավլիկյան համայնքի, որն իր առաջին աղանդապետ Կոստանդին-Սիլվանոսի մահից հետո, անցել էր խոր ընդհատակ։ Օպիսկոպոսը առանց հապաղման զեկուցում է Հուստինիանոս II կայսեր (685—695, 705—711 թթ.), որը հրամայում է հարցաբննել նրանց և աղանդից չհրաժարվողներին ողջակեղ անել։ Ինչ որ և տեղի ունեցավ։ Աղանդապետ Սիմեոն-Տիտոսը և շատ ուրիշ պավլիկլաններ խարուլկի վրա կնքեցին իրենց մահկանացուն։

Հակառակ բյուղանդական կառավարության փորձերին՝ հենց խանձարուրում խեղդելու պավլիկյան շարժումը, նրան այդ բանը չի հացողվում։ Կայսրության տարբեր շրջաններում բռնկվում են աղանդի նորանոր օջախներ։ Շարժումը մուտը է գործում նաև Արևելյան Հայաստան և, Հավանաբար, նաև Ադվանք։ Այնքան հուժկու է դառնում պավլիկյան շարժումը VIII դարի սկզբում, որ Հայոց կաթողիկոս Հովհան Օձնեցին անհրաժեշտ է դտնում առանձին ճառ գրել պավլիկյանների և նրանց ուսմունքի դեմ<sup>18</sup>, անվանարկեյ նրանց վարդապետությունը, ժողովրդական գանգվածներն աղանդից հեռու պահելու մտահոգությամբ։ Պետք է ենթադրել, որ Ներսես III կաթողիկոսի և Հատկապես Հովհան Օձնեցու նախորդ Եղիա կաթողիկոսի օրոք Բյուզանդական կայսրության սահմաններում՝ հալածվող պավլիկլանները ստիպված եղան անցնել սահմանը և ապաստանել արաբական տիրապետության տակ գտնվող Հայաստանում։ Արաբները դեռևս շարժման սկզբնական շրջանում դեմ չէին օգտագործելու պավլիկյաններին՝ ընդդեմ Բյուզանդական կայսրության։ Հովհան Օձնեցու տվյալներով, պավլիկլանները Ներսես կաԹողիկոսի մահից հետո «խուսհալը չոգան ղօղեցին յոլորտս ուրեք աշխարհիս մերոյ»<sup>19</sup> և այն բանից հետո, երբ արաբները զորավիգ կանգնեցին աղանդավորներին, վերջիններս «ի դա.. - բանամտութեան իւրեանց սողեալ լորջից լաշխարհամէջս և ի ժողովրդաբնակս համարձակեցան լարձակել տեղիս... Ուրանօր ի միասին ընթացեալ կուտեցին ամենայն ուրեք, որպէս անգեղը աշխարհաց ի նեխաշաղիդ ինչ գէլա20։

Շարժումն ահաբեկում է նաև Աղվանից հոգևոր և աշխարհիկ պետերին։ Շահագործող դասակարգերն արդեն դիմում են որոշակի միջոցառումների։ Աղվանից Միջայել (702—737) կաթողիկոսի ժամանակ, 702—705 թվական-

<sup>17</sup> айпири ша чапишерия, Ц, 16:

<sup>18 «</sup>Յովհաննու Իմաստասիրի Աւձնեցւոլ, Մատենագրութիւնը», էջ 46-60։

<sup>19 «</sup>ՑովՀաննու Իմաստասիրի Աւձնեցւոյ Մատենագրութիւնը», էջ 51։

<sup>20</sup> Vacit inbancite

ների միջև Աղվանից իշխան և Գարդմանից տեր ապոհյումգատ պատրիկ Շերոյի և սպարապետ Վարազ-Գրիգոր պատրիկի հրամանով, ամենայն հավանականությամբ, Պարտավ քաղաքում գումարվում է ժողով, «յաղագս բարեկարգութեան աշխարհիս և ուղղափառութեան հաւատոյս»։ Զանաղան աղանդեների և հերձվածների շարջին հիշատակվում են նաև պավլիկյանները<sup>21</sup>։

Սակայն իշխող դասակարգերի համար պավլիկյանների հարցը գնալով բարդանում է։ Շարժմանն են հարում նորանոր զանգվածներ։ Հովհան Օձնեցին ստիպված է պավլիկյանների հարցը քննության դնել Դվինի 719 թ. եկեղեցական ժողովում և այնտեղ նրանց դեմ ընդունվում է մի կանոն՝ 32-րդը, որի հիմնական նպատակն էր թույլ չտալ, որ շարժումը է՛լ ավելի ծավալվի Հայաստանում։ «Ոչ է պարտ ի չարաղանդ մծղնէիցն տեղիս, որ կոչին պոլիկեանք, աւթել ումեք և կամ յարել և խաւսակից լինել, և երթևեկութիւն առնել, այլ ամենևին հեռանալ ի նոցանէ, դարշել և ատել զնոսա. զի որդիք սատանայի են և լուցկիք յաւիտենական հրոյն, և աւտարացեալ են ի սիրոյ կամաց Արարչին։ Եթէ ոք իցէ, որ յարեսցի ի նոսա, և ի սիրելութիւն և ի բարեկամութիւն եկեսցէ, պարտ է զայնպիսին խոշտանգել, և ծանր պատուհաս ի վերայ դնել, մինչև դգաստասցին և առողջասցեն ի հաւատս։ Ապա եթէ դարձեալ ի նմին գտցին վերստին, զայնպիսին հրամայեմք ամենևին հատանել և արտաքս ընկենուլ իբրև զժանգ ախտս յանդամոց եկեղեցւոլ Քրիստոսի»<sup>22</sup>։

Դրությունը նույնն էր և բյուզանդական Հայաստանում։ Սիմեոն-Տիտոսի և նրա հավատարիմ աշակերտների մահապատժից հետո, վերապրած պավլիկյանները ոմն հայազգի Պողոսի գլխավորությամբ ապաստան են գտնում
Պոնտոսում։ Պողոս հայը ուներ Գեգնեսիոս և Թեոդորոս անուններով երկու
որդի։ Նրանցից ավադին՝ Գեզնեսիոսին, վերանվանելով Տիմոթեոս՝ Պողոս
առաքյալի աշակերտներից մեկի անունով, հռչակում է պավլիկյանների աղանդապետ։ Այս հողի վրա երկու եղբայրների միջև գժտություն է առաջանում։
Թեոդորոսն ինջն է ցանկանում արժանանան այդ պատվին, բայց հաջողություն
չի ունենում։ Օրկու եղբայրների միջև ծագած հակառակությունը հարատևեց
մինչև նրանց կյանքի վերջը։

Իսավրական հարստության կայսրերը, առաջին հերթին Լևոն III-ը (717—741) և Կոստանդին V-ը (741—775) որոշ չափով փոխում են իրենց նախորդների քաղաքականությունը պավլիկյանների նկատմամբ, ելնելով, ի-հարկե, առաջին հերթին իրենց քաղաքական և պետական շահերից։ Պավլիկ-յանները կարող էին ժամանակավորապես դառնալ իրենց դաշնակիցները պատկերամարտության հարցում՝ վանականության դեմ մղած իրենց պայքարում, ինչպես նաև ռազմական օգնություն ցուցաբերել կայսրության արտաքին թշնամիների դեմ մղված պայքարում։ Գեգնեսիոս-Տիմոթեոսը հրավիրվում է Կոստանդնուպոլիս, հանձնվում պատրիարքի դատին, բայց վերջինս բավարարվում է նրան ասել տալով պավլիկյանությունից ուրացման բանաձևերը և կայսեր հրամանով ազատ արձակվում։ Աղանդապետը, վերադառնալով Պոնտոս, այնուամենայնիվ չի մնում այնտեղ, այլ իր աշակերտների գլուխն անցած պաստանում է պավլիկյան շարժման բնօրրանը՝ Մանանադի։

<sup>21 «</sup>Սամուէլի ջահանայի Անհցւոյ», Հաւաքմունք ի գրոց պատմագրաց, Վաղարշապատ, 1693, Լջ 286։

<sup>22 «</sup>Կանոնագիրը Հայոց», Ա, աշխատասիրությամբ Վազգեն Հակոթյանի, Երևան, 1964, էջ 534—535.

Գեդնեսիոս-Տիմոթեոսը ուներ Զաքարիա անունով մի որդի և մի որդեգիր՝ Հովսեփին։ Աղանդապետի մահից հետո պավլիկյան շարժման մեջ ճեղջվածք է առաջանում։ Ոմանք աղանդապետ էին ճանաչում Զաքարիային, մյուսները՝ Հովսեփին։ Նրանց միջև Թշնամությունն այն աստիճան սրվեց, որ Զաքարիան քարի հարվածով քիչ էր մնացել սպաներ Հովսեփին։ Պավլիկյանների շարքերում այդ Թշնամությունն ու հակամարստւթյունը, ինչպես ցույց է տալիս Պետրոս այդ Թշնամությունն ու հակամարստւթյունը, ինչպես ցույց է տալիս Պետրոս Սիկիլիացին, կար Զաքարիայից և Հովսեփից առաջ էլ, և բխում էր շարժման մասնակիցների դասակարգային և էթնիկական տեսակետից ոչ միակուս լինելուց։ Հակառակ այդ բոլորին, պավլիկյան շարժումը արաբաբյուզանդական սահմանի վրա գնալով ծավալվում էր, ընդգրկելով նորանոր շրջաններ։ Ահա այս ժամանակ է, որ ազանդը իր դասակարգային բնույթից բացի ստանում է նաև ժողովրդաազատագրական պայքարի բովանդակություն։

Փիլիպպիկոս կայսեր հալածանքների հետևանքով պավլիկյան շարժումը մուտք էր գործել նաև Մելիտինե և Չորրորդ Հայք։ VIII դ. կեսերին այդ սահմանամերձ շրջաններում, նաև Թեոդոսուպոլսի-Կարինում կային բազմամարդ պավլիկյան համայնքներ։ Նրանց գոյությունն այնտեղ պատահական չէր։ Արաբները պավլիկյանների ռազմունակ տարրին ուզում էին օգտագործել Բյուզանդիայի դեմ և այդ իսկ պատճառով նրանց բնակեցնում էին հենց նշված սահմանամերձ շրջաններում։ Բայց հակառակ այն բանի, որ մինչև VIII դարի սկիզբը, պավլիկյանների և արաբների միջև ստեղծվել էր համեմատաբար սերտ կապ, որի հիմքում ընկած էր միասնական պալքարը Բլուգանդական կայսրության դեմ, այդ կապը շատ շուս։ով թուլացավ և պավլիկյանները խալիֆայության դաշնակիցներից դարձան նրա Թշնամիները։ Դրա հիմնական պատճառը, ամենայն հավանականությամբ, 725 թ. արաբների որդեգրած հարկային դաժան քաղաքականությունն էր, որ ամբողջությամբ ծանրանում էր աշխատավոր խավերի ուսերին։ Եվ երբ Հայաստանում 748 թ. Գրիգոր Մամիկոնյանը, օգտվելով արաբական խալիֆայության ներսում բռնկված գահակալական պալքարից, ապստամբություն բարձրացրեց, պավլիկյանները որաշեցին մասնակցել դրան։ Այն ժամանակ, երբ հայ ապստամբների զորքը գրտնրվում էր Պոնտոսում, նրան հարեցին այնպիսի մարդիկ, որոնց VIII դարի հայ պատմիչ Ղևոնդը անվանում է «որդիք յանցանաց»։ «Եւ ամենայն որդիք յանցանաց,— գրում է նա,— հրթեալը խառնէին ի գունդ ապստամբութեանն, որը ոչ ճանաչէին գերկիւդն Աստուծոլ և ոչ դահ իշխանաց և ոչ դպատիւ ծերոց, այլ իեևը այնամեի ը օատևանրան տոտատակ ոփսրան գրևէիը մրմետևո ը զազգակիցս իւրհանց և բազում աւարարութիւնս առնէին, խոշտանգանաւ և գանիւք տանջանս ածհալ ի վերալ եղբարց իւրեանցութ։

Ղևոնդի այս արժեջավոր տեղեկություններից կարելի է հանգել մի շարջ կարևոր եզրակացությունների։ Նախ և առաջ կասկածի ենթակա չէ, որ «որդիջ կարևոր եզրակացությունների։ Նախ և առաջ կասկածի ենթակա չէ, որ «որդիջ յանցանաց» հայեր են, նրանք չունեն աստծո վախը և չեն ենթարկվում ոչ հոգևոր, և ոչ էլ աշխարհիկ իշխանություններին։ Հայ իրականության, մեջ VIII դ. կեսերին այդպիսիջ կարող էին լինել միայն պավլիկյանները։ Արդ հաստատվում է նաև բյուզանդական աղբյուրների տվյալների հիման վրա։ Պետրոս Սիկիլիացին ցույց է տալիս, որ Գեգնեսիոս-Տիմոթեոսի մահից հետո, որ տեղի ունեցավ Մանանաղիում, նրա հաջորդները՝ Հովսեփ-Նպափրոդիտոսը և Զաջարիան, Մանանաղիի պավլիկյանների գլուին անցած, փորձում են գաղտ-

<sup>23 «</sup>Ղևոնդնայ Մեծի վարդապետի Հայոց պատմութիւն», ՍԳԲ., 1887, էչ 123։

նի փախչել արաբական տիրապետությունից, անցնել սահմանը և ապաստանել Պոնտոսում։ Պետրոս Սիկիլիացին նշում է նաև, որ արաբներն իմանալով այդ մասին, հալածում են պավլիկյաններին և սարսափելի ջարդ տալիս Զաջարիայի հետևորդներին։ Հազիվհազ փրկվում է Հովսեփն իր կողմնակիցներով, անցնում բյուզանդական սահմանը և ապաստանում Պոնտոսի Էպիսպարիս վայրում։ Հատկանալի է, որ Ղևոնդի հիշատակած «որդիք յանցանաց» և Հովսեփի գլխավորած պավլիկյանները միևնույն անձնավորություններն են։

Պոնտոսի Էպիսպարիս բնակավայրի պավլիկյանները մեծ պատվով հն ընդունում իրենց մոտ ապաստան գտած հավատակիցներին։ Բայց իշխող դասակարգերի վերաբերմունքը՝ նրանց նկատմամբ բոլորովին այլ էր։ Ղևոնդը դրում է, որ «յանցանաց որդիների» ապստամբությանը հարելու հետևանքով վերջիններս ղեկավարների միջև ապստամբության հետադա ընթացքի հարցում անհամաձայնություն է առաջանում։ «Յաղագս որոլ,— գրում է Ղևոնդը, իշխան Աշոտ... և ոմանք ի նախարարացն ընդ նմա, կամէր միաբանել ընղ որդիսն Իսմայէլի»<sup>24</sup>։

Այսպիսի իրավիճակում հայ նախարարներին մնում էր շարունակել արաբների գործը պավլիկյանների նկատմամբ։ Պոնտոսի Էպիսպարիսում ապաստանած Հովսեփին և նրա գլխավորած պավլիկյաններին հալածանքի է ենթարկում ոմն «բարեպաշտ արխոնտ»։ Նրան Պետրոս Սիկիլիացին անվանում է Կրիկորակես (Կրիկորիկ), որը, ամենայն հավանականությամբ, նախարար Գրիգոր Մամիկոնյանն<sup>25</sup> էր։

Այս բոլորն ընդգծում են պավլիկյան շարժման ոչ միայն դասակարդա֊ յին, այլև ժողովրդաապատադրական բնուլթը։

Խալիֆայության ներսում բոնկված գահակալական կռիվները փորձեց օգտագործել նաև Բյուղանդական կայսրությունը, ավելի ճիշտ՝ հայ նախարարների ապստամբությունը արաբների դեմ ու Բյուզանդիայի միաժամանակարարների ապստամբությունը արաբների դեմ ու Բյուզանդիայի միաժամանակարարարների ապստամբությանը արաջանության հրաշականդի հանավանականությամբ, նախորբ կազմակերպված և համաձայնեցված էին։ Ղևոնդի ասելով հայ ապրստաներն առաւել ի զօրս արջային Յունաց որջ էին ի կողմանս Պոնտոսի... ջանզի էր ի մէջ նոցա ուխտ խաղաղութեան հրամանաւ կայսերն Կոստանդանի եր ի մէջ նոցա ուխտ խաղաղութեան հրամանաւ կայսերն Կոստանդանի և Թեոդոսուպոլիսարինը։ Այգ գործին մեծապես նպաստեց նշված ջաղաջների հայ և ասորի բնակչությունը<sup>27</sup>։ Կարին գավառի հայությունը խնդրեց կայսրից իրեն Բյուզանդիա տեղափոխել, ազաստելու արաբական ծանր լծից։ Կայսրը տվեց իր համաձայնությունը և հայերը «թողին զերկիր ծննդեան իւրեանց»<sup>28</sup> և գնա

<sup>24 «</sup>Ղևոնդհայ Մեծի վարդապետի Հայոց պատմութիւն», էջ 123։

<sup>25</sup> Sh'u P. M. Бартикян, К вопросу о павликианском движении в первой половине VIII в., Византийский Временник, т. VIII, 1956, с. 127.

<sup>26</sup> Chnan, to 122-123,

Nicephori Patriarchae Constantinopolitani Antirrheticus adv. Const. Copr. Migne, Patrologia graeca, t. 100, col. 508—509; Georgii Monachi Chronicon, ed. C. de Boor, Lipsiae, 1904 p. 763.

ւն Ղևոնդ, էջ 129, Հմմա, Տետան Միխայելի Ասորւոց պատրիարջի ժամանակագրութիւն, հրուսադեմ, 1871, էջ 348։ Նաև Michel le Syrien Chronique, ed. J.-B. Chabot, Paris,

ցին կայսեր ետևից։ Դրանից հետո, համոզված լինելով, որ չպիտի կարողանա рադաքը երկար պահել իր ձեռքում, Կոստանդին У-ը հիմնահատակ խորտանում է Թեոդոսուպոլիս-Կարինի պարիսպները և հայ ու ասորի բնակիչներին գաղթեցնում Թրակիա, բավարարելով նրանց կարիջները<sup>29</sup>։ Մինչ այդ կայսրը Թրակիայում հատուկ շինարարություն է ձեռնարկել՝ գաղթականներին ընակեցնելու համար։ Այս գաղթեցման վերաբերյալ շատ արժեքավոր են Թեոփանես խոստովանողի տեղեկությունները։ Նա ցույց է տալիս, որ Կոստանդին V\_հ գաղթեցրածները Թրակիալում տարածեցին պավլիկլան աղանդր<sup>30</sup>։ Ալս փաստր վկալում է, որ VIII դ. կեսերին պավլիկյան մեծահոծ համայնըներ կային Կարին գավառում և Մելիտենեում և որոշում է պավլիկյան առաջին Համայնքների Հանդես գալու ժամանակը Եվրոպայում։ ԱՀա այս պավլիկյան֊ ները, որոնք գաղթեցվել էին մի երկրամաս, որտեղ մոտ դարուկես առաջ, Մավրիկիոս կալսեր օրոջ, բնակեցվել էին իրենց ազգակիցները<sup>31</sup>, նպաստավոր հող գտնելով, ժամանակի ընթացքում առեցին ու իրենց գաղափարները տարածեցին տեղի ժողովուրդների մեջ և հող նախապատրաստեցին միջնադարյան մի նոր հուժկու դասակարգային շարժման՝ բոգոմիլության հանդես

ԵԹԵ պավլիկյանները, տեղափոխվելով բյուզանդական կայսրության սահմանները, ուզում էին ազատվել արաբական ծանր լծից, ապա Բյուզանդիայի
համար նրանց տեղափոխումը բոլորովին այլ նպատակներ էր հետապնդում։
Կայսրության նպատակն էր իր երկրի հյուսիսային սահմանի վրա բնակեցնել
ռազմունակ մի տարր, օգտագործելու համար արտաքին թշնամու դեմ։ Ստեփանոս նախավկայի վարքից իմանում ենք, որ 762 թվականին Թրակիայում
կար հայ պատկերամարտներից բաղկացած մի զորամաս<sup>32</sup> (στίφος των ՝ Λργενίων), ամենայն հավանականությամբ այն հայ պավլիկյաններից, որոնք

# 3. ՊԱՎԼԻԿՅԱՆ ՇԱՐԺՄԱՆ ԳԱՂԱՓԱՐԱԽՈՍՈՒԹՅՈՒՆԸ

Պավլիկյան շարժման գաղափարախոսությունը մի ժամանակաշրջանի արգասիք չէ։ Պահպանված նյութերն արտացոլում են պավլիկյան գաղափաարգասիք չէ։ Պահպանված նյութերն արտացոլում են պավլիկյան գաղափամասնական շարժման գաղափարախոսությունը մի ժամանակաշրջանի

<sup>901,</sup> t II, p. 518, 523; Agapius (Mahboub) de Menbidj, Histoire Universelle, editée et traduite par A. Vasiliev, Patrologia Orientalis, t. VIII, fasc. 3, p. 531; Հայերի և ասորիների մի նոր գաղինցման մասին Թրակիա Կոստանդին V-ի որդի Լևոն IV-ի կողմից, հիշում է Միջայել Ասորին. «Եւ Լևոն առաջնաց գօր ի Միջագետս, և տարան զջրիստոնեայսն՝ Հայս և Ասորիս ուղղափառս (իմա՝ միաթնակներին—Հ. Բ.) և թնակեցոյց ընդ ինջեան ի Թրակիա»։ Ժամանակագրունիւն Տետոն Միխայէլի Ասորւոց պատրիարջի, Երուսաղեմ, էջ 354։

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Nicephori Archiepiscopi Constantinopolitani Opuscula historica, ed. *C. de Boor* Lipsiae, 1880, p. 220. De rebus post Mauricium gestis, *Migne*, Patrologia graeca, t. 100, col. 693.

<sup>30</sup> Theophanis Chronographia, ed. C. de Boor, t. I, Lipsiae, 1883, p. 429.

<sup>31</sup> Uhpknu, q. 13.

<sup>32</sup> Vita Sancti Stephani Junioris et Martyti, Migne, Patrologia graeca, t. 100, col-1071—1086: Տե՛ս Նաև՝ Հ. Բարթիկյան, Հայ-բյուղանգական նոթեր, «Լրաբեր հաս. գիա.», 7—8, 1960, էջ 320.

վափարախոսության դրծ դսշած է ժոևֆր ըախսևմաց ամարմավսևակար շաև-

Պավլիկյան շարժման մասնակիցների դասակարգային և էթնիկական բաղմաղանությունը, որն իր արտահայտությունը դտավ շարժման ներսում ժամանակ առ ժամանակ հանդես եկող պայքարում, արտացոլվեց նաև պավլիկյան դաղափարախոսության զանազան հոսանքների մեջ։ Փոտ պատրիարբը նրանց վարդապետության մասին դրելիս, հաճախ նշում է այդ տարբեր 
ուղղությունների մասին և ցույց տալիս, որ պավլիկյան դաղափարախոսությունը օբաղմաճյուղ» է (ռջծաչունդե զան դ ռիասդ)

Պավլիկյանների առաջին և գլխավոր թեղն այն էր, որ գոյություն ունի երկու աստված՝ Բարի և Ձար։ Պավլիկյաններն ասում էին, թե «միայն մի բան է մեղ բաժանում հոռոմներից, այն, որ մենք մեկ աստված ենք համարում երկնային հորը, որն այս աշխարհում իշխանություն չունի, այլ կունենա այն ապագայում, և մի այլ աստված, արարիչն աշխարհի, որն ունի այս աշխարհի իշխանությունը։ Իսկ հոռոմները միևնույն աստծուն համարում են և հայր երկնային, և արարիչ ամբողջ աշխարհի»<sup>34</sup>։ Ինչ տեսանելի է (βλεπόμενον) ասում էին պավլիկյանները, այն Ձարի ստեղծածն է, Բարի աստծուն է վերաբերում այն, ինչ բանականության է վերաբերում (νοούμενον) և անտեսանելի է (ἀώρατον)<sup>35</sup>, «Բարի աստվածը զգայական ոչինչ չի ստեղծել»<sup>36</sup>։ Աղանդապետ Սերգիոսը դրա հիման վրա նախնական մեղսագործությունը, որ մարդկությունը ժառանգել է Ադամից, «բարեգործություն» էր համարում, նա մեղսագործություն էր համարում իր վարդապետությունից հեռանալը կամ այն չընդունելը<sup>37</sup>։

Չար աստծուն, որ իշխում է տեսանելի աշխարհում և միաժամանակ մարդկանց արարիչն է, պավլիկյաններն անվանում էին Սատանա<sup>38</sup>։ Այս հարցում հայկական աղբյուրները համերաշխ են բյուզանդական աղբյուրներին։ Գրիգոր Մագիստրոսն իր մի ԹղԹում, խոսելով պավլիկյանների մասին, ցույց է տալիս, որ համաձայն նրանց վարդապետության Մովսես մարգարեն Սինա լեռան գագաթին ոչ թե աստծուն տեսավ, այլ սատանային<sup>39</sup>, հասկանալի է, այս աշխարհի արարչին, չար աստծուն, հետևաբար այն բոլոր պատգամները, որ Մովսեսն ստացավ այդ աստծուց, այն է տասնաբանյան, սատանայի պատգամներն էին։ Իրենց Թեզը հաստատելու համար պավլիկյանները դիսում էին, Նոր կտակարանի հեղինակությանը, որտեղ գրված է, թե Քրիստոս

<sup>33</sup> Photti Patriarchae Constantinopolitani, Sermo II Contra Manichaeos, Migne, Patrologia graeca, t. 102, col. 93.

<sup>34</sup> J. Friedrich, Der ursprüngliche bei Georgios Monachos nur theilweise erhaltene Bericht über die Paulikianer, Sitzungsberichte der philosophisch-philologischen und der historischen Classe der k. b. Akademie der Wissenschaften zu München, Heft I 1896, S. 70—31: Попинать Рипана выпарать вы

<sup>35</sup> Photii Sermo Contra Manichaeos, col. 152, 165.

<sup>36</sup> Photii Sermo II, coi. 93.

<sup>37 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», էջ 766։

<sup>38</sup> J. Ficker, Eine Sammlung von Abschwörungsformein, Zeitschrift für Kirchengeschichte, Bd. XXVII, S. 453.

<sup>39 «</sup>Գրիգոր Մագիստրոսի Թղթերը», էջ 168։

սարդկանց դիմելով ասել է, Թե «Դուք ի հօրէ ի սատանայէ եք, և ղցանկութիւնս հօրն ձերոյ կամիք առնել»<sup>40</sup>։ Նրանք մարդկային մարմինը Չարի ստեղթիւնս հօրն ձերոյ կամիք առնել»<sup>40</sup>։ Նրանք մարդկային մարմինը Չարի ստեղծագործություն էին համարում, դրանով իսկ մերժում էին հարությունն ի մեռելոց, գտնում, որ մարդ աշխարհում իր գործած մարմնական մեղջերի համար պատասխանատու չէ, քանի որ մարմինը Չարի արարչագործությունն միայն երկու բան՝ արեգակը և մարդկային հոգին, ընդունում ութ երկնքի դոմած է։ Պավլիկյանները երկնային աստծո արարչագործություն էին համարում մած է։ Պավլիկյանների պատկերացմամբ ութերորդ երկինքը ամենից ցածն մած է։ Պավլիկյանների պատկերացմամբ ութերորդ երկինքը ամենից ցածն անան է՝ ստեղծել<sup>42</sup>։

Եվթիմիոս Ջիգաբենոսը իր «Ջրահ ուղղափառության» աշխատության մեջ մեսալյաններին (մծղյաներին) վերաբերող գլխում, որտեղ հիջում է նաև «Հայերին» և «պավլիկյաններին», ի միջի այլոց գրում է, որ աղանդավորների վարդապետության համաձայն աստված մարդկային բնությունը չարին է ծարայեցրել։ Դրա հիման վրա աղանդավորները գտնում էին, որ նրանց բոլոր արարջները անդատապարտելի են և պատժի ենթակա չեն, հետևաբար մեղ- բերի դատ ու դատաստան չի լինելու։ Ջիգաբենոսի ասելով աղանդավորները ուժեղ կովան ունեն առ աստված թե «Դու մեր բնությունը ծառալեցրիր դևերին, իսկ ծառաները պարտավոր են կատարել այն, ինչ տերերն են հրամա-

Պահպանվել է Փոտ պատրիարքի մի շատ արժեքավոր վկայությունը, Թե պավլիկյանների ասելով՝ «մշակելի հողերը, տները, ադարակները» (ձգրե) Չար աստծու արարչությունն է»<sup>44</sup>։

Ասվածը վկայում է պավլիկյան աղանդի միանգամայն աշխարհիկ բնույթի մասին։ Սոցիալական անհավասարությունն ու ճնշումը, աշխատավոր խավերի կեղեքումն ու աղջատացումը, նրանց հողազրկումը, վերջապես աշխարհում տիրող անօրինականությունն ու անարդարությունը չէր կարող պավյիկյանների մեջ այն համոզմունջը չտտեղծել, որ այդ բոլորը Բարի աստծո
գործը լինել չէր կարող։ Այդ էր պատճառը, որ պավլիկյանները պայջար էին
մղում այդ անհավասարության դեմ, համողված լինելով, որ պայջարում են
Չար աստծո արարչագործության, նրա հաստատած կարգ ու կանոնի դեմ, որ
իրենց պայքարը կմոտեցնի այն օրը, երբ աշխարհում կտիրի Բարի աստվածը՝ երկնայինը։

Շարժման դասակարգային բնույթը պարզվում է և ՀովՀան Դամասկացու (ճիշտ է, մեսալյանների վերաբերյալ) արձանագրած մի փաստից, համաձայն որի աղանդավորները սիրով էին ընդունում իրենց տերերից փախած

<sup>40</sup> աԱւհաարան ըստ Յովհաննու», Ը, 44։

<sup>41</sup> Photii Contra Manichaeos, Migne, Patrologia graeca, t. 103, col. 1438.

<sup>43</sup> Joannis Orthodoxi disputatio cum Manichaeo, Migne, Patrologia graeca, t. 96, col. 1329; Photii Sermo II, col. 85,93; Euthymii monachi Contra Phundagiatas, Migne, Patroligia graeca, t. 131, col. 57.

<sup>43</sup> Euthymii morachi Zigaheni Orthodoxe fidel Dogmatica Panoplia, Migne, Patrologia graeca, t. 130, col. 1277.

<sup>41</sup> Photii Sermo II Contra Manichaeos, Migne, Patrologia graeca, t. 102, col. 113.

ստրուկներին (ծառաներին), սիրով էին ընդունում իրենց դիմող «մեղավոր-

Ներին», չպահանջելով ապաշխարության որևէ գումար<sup>45</sup>։

Պավլիկլաններն ընդունում էին Քրիստոսին, դեռ ավելին, նրանք իրենց էին ճշմարիտ քրիստոնյա համարում, իսկ բյուզանդացիներին արհամարհաբար անվանում էին հոռոմներ<sup>46</sup>։ Հովհան Օձնեցին իր ճառում գրում է. «Եւ գարուարը իւհբորն (անոիրեր, տավիիվնարրբեև) մամաախիրո նարևևրբենար փախթի պայնցանէ (այն է՝ բրիստոնյաների), որ դերկնից բարութեանցն բուռն հարեալ ունիցին լուսով»<sup>47</sup>։ Բայց ընդունելով Քրիստոսին, պավլիկյանները նրա ծրնունդը բացատրում էին լուրովի և ոչ ինչպես պաշտոնական եկեղեցին։ Պավլիկլանների պատկերացմամբ Քրիստոսը Բարի աստծո, երկնային աստծո որդին էր և ոչ երկրային՝ արարիչ աստծու Քրիստոսը երկնային աստծո մի հրեշտակն էր, որ օգնեց նրան ընդունելու մարդկությանը։ Քրիստոս իջավ երկրնջից, ծնվեց մի կնոջից (Մարիամից), քարողեց մարդկանց, որ իրենց արարիչը ոչ Թե երկնային աստվածն է, այլ երկրայինը, որը և բնակվում է նրանց մեջ, ապա խաչվեց, հարլավ ի մեռելոց և համբարձավ<sup>48</sup>։ Աղանդավորներն իրենց վարդապետությունը՝ Քրիստոսի՝ երկնքից իջած լինելու մասին Հաստատում էին Պողոս առաջյալի Թղթերով, որտեղ, ի միջի այլոց, դրված է. «Առաջին մարդն՝ լերկրէ Հողեղէն, իսկ երկրորդ մարդն Տէր լերկնից... և որպէս զգեցաջ ղպատկեր Հողեղինին, զգեցցուջ և զպատկեր երկնաւորին»<sup>49</sup>։ Ալստեղ պետջ է նշել, որ պավլիկյանները, ինչպես և այլ աղանդավորներ, արևին Քրիստոս էին համարում և կոչում։

Քանի որ պավլիկյանները Քրիստոսին Համարում էին երկնային աստուծո հրեշտակը, ապա պարզ է, որ նրանք չէին կարող ընդունել Մարիամին որպես աստվածածին։ Նրանք գտնում էին, որ Քրիստոսը իր մարմինը իր հետ բերեց երկնքից, իսկ Մարիամը նրա համար սոսկ «խողովակի» դեր կաաարեց, որի միջով անցավ Քրիստոս<sup>50</sup>, որ Մարիամը Քրիստոսի «ծննդից» հեատ Հովսեփից ուրիշ երեխաներ էլ ունեցավ<sup>51</sup>։

«Աստվածաշունչ» գրքերից պավլիկյաններն ընդունում էին միայն Նոր կտակարանը, բացառյալ Պետրոս առաքյալի երկու տիեզերական Թղթերը։ «Նրանք անգիր գիտեն Ավետարանն ու Առաքյալը,— գրում է Պետրոս Սիկիլիացին,— տղամարդիկ և կանայք, քաղաքացիներ և գյուղացիներ։ Նույնիսկ կարելի է ապչել,— շարունակում է նա,— տեսնելով, Թե ինչպես նրանց մոտ գտնվող դրամագին ստրուկ տկյութացիները (իմա՝ սլավոնները) նույն գրքերից են ճառում, Թեև չեն էլ կարողանում մաքուր Հունարեն խոսել»<sup>52</sup>։ Ավետարանի հիման վրա պավլիկյանները մի գիրք էին կազմել, որն անվա-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Joannis Damasceni monachi et presbyteri Hierosolymitani De haeresibus compendium, Migne, Patrologia graeca, t. 94, col. 733.

<sup>16</sup> ՀՀայ ժողովրդի պատմության ջրեստոմատիա», էջ 748։ Հմմտ․ Georgii Monachi Chronicon, p. 721: Մրանից կարելի է հանգել այն կարևոր եզրակացության, որ պավլիկյաններն էթնիկապես սահմանադատվում էին հույներից։

<sup>47 «</sup>Յով-Հաննու Իմաստասիրի Աւձնեցւոլ Մատենագրութիւնը», էջ 50։

<sup>48</sup> Sh' и Р. М. Бартикян, Источники.... с. 202.

<sup>49 «</sup>Ա թուղթ առ Կորնթացիս», ԺԵ, 47։

<sup>50</sup> Р. М. Бартикян, Источники..., с. 205-207.

<sup>51 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», էջ 749։

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Petri Siculi, Sermi I, II, III adversus Manicheeos etiam Paulicianos, Migne, Patrologia graeca, t. 104, col. 1336. 26-790

նում էին «Զորություն»<sup>53</sup>։ Փոտ պատրիարքի ասելով, պավլիկյանների մեծամասնությունը մերժում էր նաև Ղուկասի ավետարանը<sup>54</sup>, հավանաբար այն պատճառով, որ նա սրբացնում է մարդարեներին<sup>55</sup>։ Պավլիկյանները մերժում էին Հին կտակարանն ամբողջությամբ, այն համարում էին սատանայի ստեղծագործություն<sup>56</sup>, մարդարեներին անվանում ավազակներ և մոլորեցնողներ<sup>57</sup>, չարի արարչություն և չարի սպասավորներ<sup>58</sup>, որոնց քարոզածը Չար աստծուց է ներշնչված<sup>59</sup>։

Բացի Նոր կտակարանից, աղանդավորները սուրբ էին Տամարում իրենց խոշորագույն աղանդապետ Սերգիոս-Տյուքիկոսի Թղթերը, որոնցից մեպ Հայտնի են մի քանիսից առանձին հատվածներ միայն, որոնց հանդիպում ենք Պետրոս Սիկիլիացու «Պավլիկյանների պատմության» մեջ։ Այդ Թղթերից մեկն ուղղված է Կոլոնիայի պավլիկյաններին, մի ուրիշը՝ ոմն Լևոն Մոն-տանացուն<sup>60</sup>։ Ավելի ուշ շրջանի «ուղղափառ» հեղինակների տվյալներով, Սերգիոս-Տյուքիկոսը աղավաղել էր Սուրբ Գիրքը և հատկապես Մատթեոսի ավետարանը, քրիստոնեական ողջ վարդապետությունը Հոր, Որդու և սուրբ Հոգու մասին<sup>61</sup>։

Աղբյուրները որևէ ծանրակշիռ բացատրություն չեն տալիս պավլիկյանների՝ Պետրոս առաքյալի հանդեպ տածած ատելության և թշնամության
վերաբերյալ։ Գուցե պատճառն այն է, որ Պետրոսը համարվում էր եկեղեցու՝
որպես հիմնարկության խորհրդանիշ և վեմ հավատու Համենայն դեպս մի
փաստ կա, որից կարելի է հանգել այդպիսի եզրակացության։ Գեորգ Վանականի «Ժամանակագրության» Էսկուրիալի տարբերակում գրված է, որ իր
մկրտության ժամանակ Քրիստոսը տեսավ Պետրոս առաքյալին, որը ներկայացել էր մարդկանց՝ տալու վանականի սքեմն ու հանդերձանքը և որ դրա
համար է,— գրում է նա,— որ պավլիկյանները ատում են նրան<sup>62</sup>։ Այս փաստը մի անգամ ևս ընդգծում է պավլիկյան շարժման դասակարգային ընույթը։
Վանականները շահագործող տարր էին հասարակության մեջ, և այդ պատճառով պավլիկյանների ատելության առարկան։

Պավլիկյանները մերժում էին եկեղեցին, որը համարում էին «դևերի կ**ացարան»** (χατοιχητήριον δαιμόνων), <sup>63</sup> ինչպես և հոգևորականների դասը։ Պետրոս Սիկիլիացու ասելով, պավլիկյանները նրանց անունից անգամ իւոր-

<sup>53</sup> G. Fischer, Eine Sammlung von Abschworungsformeln, S. 454.

<sup>54</sup> Photii Sermo II, col. 108-109.

<sup>55</sup> buch magnul, col. 116:

<sup>56</sup> Photil Sermo Contra Manichaeos, Migne, Patrologia graeca, t. 103, col. 132.

<sup>57 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», էջ 749։

<sup>58</sup> Photii Sermo Contra Mantchaeos, col. 129.

<sup>59</sup> Photii Sermo II, col. 97.

<sup>60</sup> க2யு சாளவுரைக் வுயன்சோடும் உறக்களையேனக்குக், டி 766:

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Euthymii Zigabeni Confutatio et eversio implae et multipliciis exsecrabilium Massalianorum sectae, qui et Phundaitae et Bogomili, *Migne*, Patrologia graeca, t. 131. col. 41.

<sup>62</sup> Р. М. Бартикян, Источники..., с. 199-200.

<sup>63</sup> Euthymii Zigabeni Confutatio et eversio impiae et multiplicits exsecrabilium Massalianorum sectae, qui ét Phundaliae et Bogomili, Migne, Patrologia graeca, t. 131, col. 45

շում էին, Իրենց Հավաքատեղիները պավլիկյաններն անվանում էին փոխաբերաբար «կաթողիկե եկեղեցի» կամ աղոթարան<sup>64</sup>, իրենց Հոգևորականներին՝ «ուղեկիցներ» և «նոտարներ», որոնք «ունչով չէին տարբերվում մնացած մարդկանցից ոչ Հագուստով, ոչ էլ ապրելակերպով»<sup>65</sup>։ Պավլիկյանները չէին ընդունում սրբերին, հետևաբար և սրբապատկերները<sup>66</sup>, պատկերապաշտներին կռատյաշտ էին անվանում<sup>67</sup>։ Նրանք մերժում էին մկրտության և հաղորդության հոգևոր խորհուրդները<sup>68</sup>։ Եթե Քրիստոսին համարում էին երկնային աստուժոսրդի, որ ոչինչ չունի այս աշխարհից, սատանայի աշխարհից, ապա պարզ է, որ չի կարելի նրա հետ հաղորդվել հացով ու գինով, մկրտվել ջրով, որոնք այս աշխարհի արարիչ սատանայի ստեղծագործությունն են։ Հաղորդության հացնու գինին նրանք սովորական հաց ու գինի էին համարում<sup>69</sup>, սրբությունից ղուրկ։

# 4. ՊԱՎԼԻԿՅԱՆ ՀԱՄԱՅՆՔԻ ԿԱԶՄԱԿԵՐՊՈՒԹՅՈՒՆԸ

Պավլիկյանները կազմակերպված էին տերիտորիալ Համայնքների ձևով։ Աղբյուրները հիշատակում են IX դարի 30-ական Թվականներին գոյություն ունեցող պավլիկյան վեց համայնք։ Նրանց Թիվը հետագայում, մինչև նույն դարի 70-ական Թվականները, անկասկած, ավելացավ։ Առաջին համայնքը հիբոսսան էր՝ Կոլոնիայի մոտ, որին աղանդավորներն անվանում էին Մակեգոնիա՝։ Այն հիմնադրվել էր VII դարի երկրորդ կեսին, պավլիկյան շարժաման հիմնադիր Կոստանդին-Սիլվանոսի կողմից։ Բացի Կոստանդինից, հետադայում այնտեղ էր քարոզել ու վարդապետել նաև Սիմեոն-Տիտոսը։ Երկրորդ համայնքը Մանանաղին էր, որ հիմնադրվել էր Գեգնեսիոս-Տիմոթեոսի կողակց, VIII դարի առաջին կեսին։ Գեգնեսիոսը այն անվանել էր Աջայա, Պողոս առաջյալի հիմնադրած համայնքի անունով<sup>70</sup>։ Մեզ հայտնի է մի համայնք ևս, որ հիմնադրել էր Հովսեփ-Եպափրողիտոսը։ Այն կոչվում էր Փիլիպպեց-

<sup>64 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», էջ 750, 757։

<sup>65</sup> Georgii Monachi Chronicon, p. 724: Հժմա. «Հայ ժողովրդի պատմության բրեսառմատիա», էջ 773։

<sup>66</sup> Հժմա. Mansi, Saccorum Conciliorum nova et amplissima Collectio t. XIII, col 157, 181. Գավլիկյանները ժերժում էին և խաչը։ Բայց կան և տվյալներ, որոնց համաձայն աղանդավորները հիվանդանալիս իրենց վրա էին դնում փայտե խաչը, իսկ առողջանալուց հետո ջարդում այն, վառում կամ տրորում (տե՛ս «Հայ ժողովրդի պատմության գրեստոմատիա», էջ 273)։

<sup>17</sup> գՅովհաննու Իմաստասիրի Աւձնեցւոլ Մատենագրութիւնը», էջ 46—47։

<sup>68 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», էջ 749, 757, 772։

<sup>69</sup> Photii Sermo Contra Manichaeos, col. 173; Euthymii Monachi venerabilis coenobii Peribleptae liber, Migne, Patrologia graeca, t. 131, col, 56.

<sup>70</sup> Պատահական չէ, որ Գեգինսիոս-Տիմոթնոսի հիմնադրած համայնքը կոչվել է Աջայա։ Պողոս առաջյալի աջակնրտ Տիմոթնոսը իր ուսուցչի կողմից հննց իսկական Աջայա համայնքի վերակացու էր նջանակվել։ Տե՛ս «Գործք առաջելոց», ԺՔ, ՀՀ։

<sup>\*</sup> Կոլոնիայի Համայնքը Մակեդոնիա կոչվելու պատճառը Պողոս առաքյալի Հետևյալ խոսբերն էին. «Եւ ելեալ ի Տրովադալ՝ դէպ ուղիղ գնացաք ի Սամոթրակէ և վաղիւ անդր ի Նոր քաշաք, եւ և անտի ի Փիլիպպուս, որ է առաջին վիճակ Մակեդոնացւոց՝ քաշաք Կոզովնիա» (ԺՋ,
11—12)։ Հմմտ. H. Grégoire, Les sources de l'histoire des Pauliciens. Bulletin de
l'Académie Royal de Beigique, Classe des Lettres, 5-ème série, t. XXII, 1936, p. 103,
n. 1.

վոց, բայց աղբյուրները չեն տալիս նրա տեղադրությունը։ Սերգիոս-Տյուքիկոսն անձնապես հիմնադրել է երեք համայնք, Կողոսացվոց համայնքը՝ Արգաուս-Արգովանում, Եփեսացվոց համայնքը՝ Մոպսուեստիայում և Լավոդիկեցվոց համայնքը՝ Պոնտոսի Կինոխորիոն կոչվող ավանում։ Վերոհիշյալ երեք համայնքների մասին վկայում է ինքը՝ Սերգիոս-Տյուքիկոսը իր մի թղթում, որից քաղվածքներ է արել Պետրոս Սիկիլիացին իր «Պավլիկյանների պատմության» մեջ<sup>71</sup>։

Պավլիկյան շարժումը գլխավորում էր աղանդապետը, աղանդի գաղափարական ղեկավարը։ Աղանդապետի պաշտոնն ընտրովի էր և նրա ընտրության գործում մասնակից էին դառնում ոչ բոլոր աղանդավորները, այլ վերջիններիս ղեկավար կորիկը, որոնք կոչվում էին սինեկդեմոսներ (ուղեկիցներ)<sup>72</sup>։ Սինեկդեմոսներին անմիջականորեն ենթարկվում էին Պետրոս Սիկիլիացու խոսքերով «ավելի ստորադաս ստանուն Հոգևորականներ, որոնց նուռուր են անվանում»<sup>73</sup>, և սրանք իրենց Հերթին նշանակվում էին սինեկդեմոսների կողմից<sup>74</sup>։ Նոտարների և սինեկդեմոսների պարտականությունն էր պավլիկյան դաղափարների ճշգրիտ կիրառումն ու տարածումը։

Բացի սինեկդեմոսներից ու նոտարներից, աղանդապետն ուներ նաև աշակերտների մի խումբ, որոնք աղբյուրներում կոչված են «աստատներ»։ Պետրոս Սիկիլիացին նրանց Համարում է աղանդապետի, տվյալ դեպքում Սերդիոսի աջակերտները<sup>75</sup>, իսկ պատրիարք Փոտը Սերդիոսի աշակերտներից ամենաերևելիները<sup>76</sup>։ Աստատների մասին մեղ Հասած տեղեկությունները չնչին են, բայց եղածից կարելի է գալ այն եզրակացության, որ ի տարբերու-թյուն սինեկդեմոսների և նոտարների, որոնք գլխավորապես գաղափարական Հարցերով էին ղբաղված, աստատները պավլիկյանների թշնամու դեմ զին-ված պայքարի կազմակերպողներն էին, այսինքն դլխավորապես դործնական աշխատանքով էին ղբաղված։

<sup>71 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմունյան բրեստոմատիա», էջ 768։

<sup>72</sup> Սինեկդեմոս են կոչված «Գործը առաջելոցում» (ԺԲ, 30) Պոզոս առաջյալի աշակերտները։ Այստեղ էլ պավլիկյանները շանացել են նմանվել իրենց պատրոնին։

<sup>78 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության թրեստոմատիա», էջ 768։

<sup>74</sup> Սերգիոսի բազմաթիվ սինեկդեմոսներից հայտնի են հետևյալ վեցի անունները՝ Միբայել, Կանակարիս, Հովհաննես, Թեոդոտոս, Վասիլ և Զոսիմոս։

<sup>75 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», է, 768։

<sup>76</sup> Р. М. Бартикян, Источники для изучения истории павликианского движения, с. 193.

<sup>77</sup> Vnejb mbaned, 12 192:

<sup>78</sup> Unight enbands

ույլ զինված ուժերի ղեկավարներ, սպարապետներ։ Նրանց պաշտոնը նույնպես ընտրովի էր և դրան մասնակցում էին բոլոր աղանդավորները<sup>73</sup>։

# 5. ՊԱՎԼԻԿՅԱՆ ՇԱՐԺՄԱՆ ՀԶՈՐԱՑՈՒՄԸ ՍԵՐԳԻՈՍ–ՏՅՈՒՔԻԿՈՍԻ ՍՐՈՔ։ ՍԵՐԳԻՈՍ–ՎԱՀԱՆՅԱՆ ՊԱՅՔԱՐԸ

Գրիգոր Մամիկոնյանի հալածանջներից հետո պավլիկյան շարժման ղեկավար Հովսեփ-Եպափրոդիտոսը ստիպված փախուստի էր դիմել Պիսիդիայի Անտիոք քաղաքը, որտեղ մոտ երեք տասնամյակ վարդապետել է պավլիկյան ուսմունքը և այդ նահանգում պավլիկյան շարժման մի կարևոր կենտրոն հիմնել։

Հովսնփ-Եպափրոդիտոսի մահից հնտո պավլիկյան շարժման ղեկավար է դառնում ոմն Վահան։ Բայց մի քանի տարի անց պավլիկյանների շրջանում հանդես է գալիս Սերգիոս (Սարդիս) անունով մեկը, որին վիճակված էր դառնալու պավլիկյան շարժման ամենակարկառուն աղանդապետն ու գաղափարախոսը։

Սհրգիոսը ծնվել էր Անկյուրայի շրջանում։ Բյուղանդական հեղինակները, և ամենից առաջ Պետրոս Սիկիլիացին ոչ մի աղանդապետի նկատմամբ այնքան անզուսպ չեն, ինչքան Սերգիոսի, ոչ մեկի հասցեին այնքան լուտանքներ չեն Թափում, ինչքան նրա։ Դա ապացույց է Սերգիոսի՝ պավլիկյանների շրջանում հիրավի խոշոր դեմք լինելուն։

Ահա Թե ինչպես է ներկայացված աղանդապետ Սերդիոսը Պետրոս Սիկիլիացու երկում։ Դրյուինոս անունով մեկը, գրում է բյուղանդացի պատմիչը,
«... մի որդի ունեցավ, սատանայի պաշտպան Սերդիոսին, ով շատերին գառներից դայլ դարձրեց և նրանցով ցրիվ արեց Քրիստոսի հոտերը։ Սերդիոսին,
դառան կերպարանքով սարսափելի դայլին, ով խորամանկորեն իրեն առաջինի
ներկայացրեց և այդ ձևով շատերին խարեց։ Մերդիոսին, Քրիստոսի խաչի
իշնամուն, բերանն անաստվածության, Աստվածածնի և բոլոր սրբերի հայհոյիչին։ Սերդիոսին, Քրիստոսի առաջյալների թշնամուն, մարդարեներին ատողին,
Սուրբ Գրջից խորշողին, դեպի առասպելներն ու կեղծիջը դիմողին։ Սերդիոսին, Քրիստոսին աստղին, եկեղեցու թշնամուն, «որ ղորդին Աստուծոյ առ
ոտն եհար, և զարիւն նորոյ ուխտին խառնակ համարեցաւ և զհոդին շնորհաց
թշնամանեաց<sup>80</sup>։ Սերդիոսին, ով իրեն մխիթարիչ<sup>81</sup>. էր համարոամ և Տյուբիկոս կոչում և իր աշակերտների կողմից երկրպադվում որպես սուրբ հոդի»<sup>82</sup>։
Այդուհանդերձ Պետրոս Սիկիլիացին չի ուրանում, որ Սերդիոսը անչափ զարգացած ու կարդացած մարդ էր։

Սերգիոսը մինչև պավլիկյան աղանդին հարելը աստվածաբանությամբ չէր զբաղվել, անգամ ավետարաններին ծանոթ չէր։ Պավլիկյան աղանդին հետևող մի կնոջ հարցին, թե ինչու չի ընթերցում ավետարանը, Սերգիոսը պատասխանել էր, թե դա հոգևորականների գործն է, և ոչ աշխարհականների։ Բայց, երբ այդ կինն իրեն ասաց, որ դա ճիշտ չէ, պետք է կարդալ ավետարանները, ջանի որ հոգևորականները կեղծում են աստծու խոսքը, ավե-

<sup>79</sup> Նույն տեղում, էջ 195։

<sup>80</sup> afraces wa bppmjbgfus, to 29:

<sup>31</sup> Հովհաննես ավետարանում միրիթարիչ է կոչվում սուրբ հոգին։

<sup>82 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», էջ 759։

տարանների ասուլթների իսկական միտքը չեն հասցնում հավատացյալներին, նպատակ ունենալով հավատացյալ ժողովրդից ճշմարտությունը թաքցնել, րին, նպատակ ունենալով հավատացյալ ժողովրդից ճշմարտությունը թաքցնել, դրա վրա ահա, Սերգիոսը հետաքրքթվում է, համոզվում պավլիկյան կնոջ ասածներին և շատ չանցած Պետրոս Սիկիլիացու խոսքերով, նա իրեն ներկայացրեց, որպես «պայծառ ճրագ, լուսավոր աստղ, փրկության առաջնորդ»<sup>33</sup>։ Նա ստացավ Պետրոս առաքյալի աշակերտ Տյուքիկոսի անունը և եռանդուն գործունեություն ծավալելով, նորանոր զանգվածներ մասնակից դարձրեց աղանդին, Պետրոս Սիկիլիացու ասելով՝ «շատերին ուղղափառ հավատքից հեռացրեց»<sup>84</sup>։

Սերգիոս-Տյութիկոսի և Վահանի միջև շուտով ծագում են տարաձայնություններ, որոնք գնալով արյունահեղության պատճառ են դառնում։ Աղանդապետ Հովսեփ-Եպափրոդիտոսի անմիջական հաջորդը Վահանն էր։ Ինչպես 
կարելի է եզրակացնել Պետրոս Սիկիլիացու տվյալներից, Վահանը քարոզում 
էր Հովսեփի վարդապետությունը և մշտապես ապավինում էր իր ուսուցչի հեդինակությանը<sup>85</sup>, այնինչ Սերգիոսը, ելնելով ըստ երևույթին ժամանակի պահանջից, նոր գաղափարներ էր ներմուժել պավլիկյան վարդապետության մեջ, 
մի բան, որ պատճառ դարձսով պավլիկյան շարժման՝ երկուսի տրոհվելուն։ 
Պիտի ենթադրել, որ շարժումը ժամանակի ընթացքում ունեցել է ճյոտլավորումներ, քանի որ դեռ VIII դարի տկզբներից շարժման ներսում առկա էին 
երկպառակություններ Գեգնեսիոս-Տիմոթեոսի և Թեոդորոսի, ինչպես և նույն 
երկպառակություններ Գեգնեսիոս-Տիմոթեոսի և Թեոդորոսի, ինչպես և նույն 
հրալի միջև Պետրոս Սիկիլիացին ցույց է տալիս, որ նման պայքարը աղանդապետների միջև դրանից առաջ էլ գոյություն ուներ և հիմնականում գաղափարախոսությանն էր վերաբերում<sup>86</sup>։

Պավլիկյան աղանդին մասնակից էին լինում աշխատավոր բնակչության ամենատարբեր խավերը, տարբեր ժողովուրդների ներկայացուցիչներ<sup>87</sup>։ Այս հանգամանքը չէր կարող չանդրադառնալ շարժման վրա։ Սերգիոս-Վահանյան վեճը էլ ավելի խորացրեց այդ պայքարը և IX դարի սկզբում պավլիկյան շարժումը տրոհվում է երկու մասի։ Ովքեր հարեցին Սերգիոսին, կոչվեցին սերգիոսականներ, իսկ ովքեր Վահանին՝ վահանյաններ։

Սերգիոսը 801 թ. սկսած 34 տարի գլխավորեց պավլիկյան շարժումը, հասցնելով այն աննախընթաց հզորության, նա հսկայական դեր խաղաղ պավլիկյան համայնքների ամրապնդման գործում, համառ պայքար մղեց՝ ընդդեմ շահագործող դասակարգերի։ Պետրոս Սիկիլիացին իր աշխատության մեջ քաղվածաբար բերում է Սերգիոսի մի քանի նամակները՝ պավլիկյան գրականության մեզ հասած միակ նմուշները։ «Ես հոգնել եմ, գրում էր Սերգիոսը,— Արևելքից Արևմուտք և Հյուսիսից Հարավ, իմ ծնկների վրա Քրիստոսի Ավետարանը քարոզելով»։ Նա պավլիկյան համայնքներ կազմակերպեց

<sup>83 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», էջ 764։

<sup>84</sup> beci inbancis, to 763:

<sup>85</sup> Վահանը հպարտանում էր, որ ինքը ուսուցանում է պավլիկյան վարդապետությունն այնպես, «ինչպես սկզբից սովորեցրել է» Հովսեփ-Սպափրոդիտոսը։ Տե՛ս «Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», էր 767։

<sup>86</sup> Նույն տեղում, էջ 758։

<sup>87</sup> Վահանը Հայաստանից էր, Սերգիոսը՝ Փոքր Ասիայից։ Այս հանգամանքը ցույց է տալիս, որ երկու աղանդապետները գլխավորեցին շարժման աշխարհագրական և էինիկական հմաստով երկու տարբեր հատվածներ։

Պոնտոսում (Կինոխորիոնի համայնքը), Մոպսուհստիայում, Արգաուսում, որտեղ և երկար տարիներ վարդապետել է։ Նիկեփոր I կայսեր ժամանակ, այսինքըն Սերգիոսի գործած շրջանում, պավլիկյան խոշոր համայնքներ կային Դոյուգիայում և Լիկաոնիայում։ Հիշյալ կայսեր ժամանակ պավլիկյաններն սկսեցին աղատ գործել և «շատերը կործանվեցին նրանց անօրեն գաղափարներից»88,

## 6. ՊԱՎԼԻԿՑԱՆՆԵՐԻ ՀԱԼԱԾԱՆՔՆԵՐԸ IX ԳԱՐԻ ԱՌԱՋԻՆ ԿԵՍԻՆ

Իսավրացիների և նրանց նախորդող կալսրերի կողմից աղանդավորների դեմ ընդունված օրենջներն իրենց ուժը չկորցրին նաև հետագալում։ Փոտ պատրիարքի Կանոնադրբում պավլիկյանների առնչությամբ ասված է, որ նրանը ենթակա են մահապատժի, նրանց ունեցվածբը՝ բռնագրավման, Ազանդավորները իրավունք չունեին կտակ Թողնելու, նրանց երեխաները՝ ժառանգություն ստանալու<sup>89</sup>։ Ուժի մեջ էր նաև երկրորդ նիկիական եկեղեցական ժողովի կանոնը, որտեղ ասված էր, որ մանիջեական (իմա՝ պավլիկյանական) գրջեր ունեցողը, և դրանք կրակի տրվելու համար չհանձնողը, պատժի է են․ *իակա*90։ Հրապարակ են գալիս բազմաԹիվ գործեր՝ հակաճառություններ, ուրացման բանաձևեր և այլ գրվածքներ՝ ուղղված առհասարակ աղանդավորների դեմ, ինչպիսիջ են Հովհան Դամասկացու, Մեթեոդիոս, Նիկեփոր, Փոս։ սյատրիարըների և այլոց գործերը։ Վերջինս Կոստանդնուպոլսի Մեթոդիոս պատրիարքի հիշատակին գրած շարականում, նույնիսկ ադաթում էր աստծուն՝ փրկել աշխարհը ամեն տեսակի աղանդներից<sup>91</sup>, բայց և սպառնում<sup>92</sup> Քրիստոսի խոսքերով. «բայց զԹշնամիսն իմ գայնոսիկ, որ ոչն կամէին գիս Թագաւորել ի վերայ նոցա, ածէք այսր և սպանէք առաջի իմ»<sup>93</sup>։

Բյուզանդական կայսրությունը պավլիկյանների դեմ օրենքներ հրապարակելով չբավարարվեց։ IX դարից սկիղբ առան դաժան և տմարդի հալածանքները, որոնք, հենց իրենց՝ բյուղանդական հեղինակների ասելով, պատճաս դարձան կայսրությունը փորձությունների ենթարկելու։

Նիկեփոր կայսեր հաջորդ Միջայել I Ռանգաբեն (811—813) և Լևոն V Հայկազնը (813—820), Պետրոս Սիկիլիացու ասելով, «տեսնելով, որ աղանդը վարակել է ջրիստոնյաների մեծ մասին, հռոմեական պետության բոլոր շըրջանները հրաման ուղարկեցին՝ որով այդ պիղծ աղանդի կողմնակիցներին կոտորում էին»<sup>94</sup>։ Միջայել I-ը նախ և առաջ մահապատժի հրաման արձակեց Փռյուգիայում և Լիկաոնիայում ապրող պավլիկյանների վերաբերյալ։ Բայց դատավճիռը նա ի կատար չածեց, որովհետև Նիկեփոր պասօրիարքը հուսով էր, որ հնարավոր կլինի նրանց ուղղափառության գիրկն ընդունել, բայց, Թեո-

<sup>88 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմուβյան բրեստոմատիա», էջ 738։

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Photii Patriarchae Constantinopolitani Syntagma canonum, Migne, Patrologia graeca, t. 104, col. 869 (tit. XII, cap. 2).

<sup>90</sup> bucili mbound, tit. XII, cap. 3:

<sup>91</sup> Photii Patriarchae Constantinopolitani Carmina, I, Sticheron in sanctum Methodium Constantinopolitanum, Migne, Patrologia graeca, t. 102, col. 577.

<sup>93</sup> Photii Sermo Contra Manichaeos, col. 176.

<sup>93</sup> Inique. de, 27:

<sup>94 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության թրեստոմատիա», էջ 767։

փանեսի ասելով «այդ մոլորությամբ Հափշտակվածների համար զղջալն անհնարին բան էր»<sup>96</sup>։ Հակառակ դրան, Միջայել կայսրը պավլիկյաններից
«շատերին սրակոտոր արեց»<sup>96</sup>։ Հալածանջները տարածվեցին նաև Արմենիակների բնակաթեմում։ Նեոկեսարիայի հպիսկոպոս Թովման և էջսաթջոս Պարակոնդակեսը, այսինջն հոդևոր և աշխարհիկ իշխանությունները, պավլիկյանների կոտորած կազմակերպեցին։ Բայց աղանդապետ Սերդիոսի «աստատները փախչում են Մելիտեները, ինչպես և Կինոխորիոնի<sup>98</sup> աղանդավորները
սպանում են վերոհիշյալ երկու անձնավորություններին, որից հետո աստատները փախչում են Մելիտենե<sup>99</sup>, այսինջն անցնում են արաբական տերության
սահմանները։ Մելիտենեի ամիրա Օմար իբն Աբդալլահ ալ-Ակթան էր, որ աղանդունողը Մելիտենեի ամիրա Օմար հրա Արդասիտ Սերդիոսը։ Նրանց ընդունողը Մելիտենեի մոտ։ Հենց այստեղից էլ պավլիկյանները սկսեցին ասպատակել Բյուզանդական կայսրության սահմանամերձ շրջանները<sup>100</sup>,

Սերգիոս-Տյուքիկոսը 835 թ. Արգաուսում սպանվում է ոմն Ցանիոնի կողմից։ Բացառված չէ, որ նրա սպանությունը բյուզանդական իշխանություն- ներն են կազմակերպել։ Աղանդապետի մահից հետո պավլիկյանները նոր արանդապետ չընտրեցին, հավանաբար, համոզված լինելով, որ նման լարված իրադրության պայմաններում այդ հարցը կարող էր ներքին նոր վեճի ու պայքարի առիթ ծառայել։ Սերգիոսի «ուղեկիցներից» (սինեկդեմոս) Թեոդոտոսը իր ուսուցչի մահից հետո շատ աշխատեց և վերացրեց սերգիոսականների և վահանյանների միջև գոյություն ունեցող սուր հակամարտությունը։ «Հակառակության և ոչ մի հիմք չկա սերգիոսականների և վահանյանների միջև,—համոզում էր նա իր ազանդակիցներին,— բոլորն էլ մինչև մեր ուսուցչի՝ Սերդիոսի հանդես դալը միևնույն հավատքն էինք դավանում»<sup>101</sup>։ Թեոդոտոսը, ինչպես և Սերգիոսի մյուս «ուղեկիցները» այնուհետև հավասարապես ղեկա-վարեցին շարժումը<sup>102</sup>։

Բյուղանդիայում մնացած պավլիկյանները, ի պատատիան կայսրության՝ իրենց նկատմամբ ձեռնարկած հալածանջների, մասնակից են դառնում Թով-մա Գազիրացու ապստամբության՝ ընդդեմ կենտրոնական իշխանության։ Ապստամբի խայտարդետ զորջերի մեջ էին դանվում և նրանջ, «ովջեր բաժա-նում էին Մանիի պիղծ մոյորությունը» 103,

<sup>95</sup> Uniju inbanid, to 739:

<sup>96</sup> Նույն տեղում։

<sup>97</sup> Հավանաբար հայերեն «հաստատ» բառից (պինդ, ամուր, ճշմարիտ, հունարեն՝ ՀՀՀՀՀՀՀ հմմտ. Պողոսի Ա Թուղթ առ Կորնքացիս, ԺԵւ «Եղբայր» իմ սիրելիք, հաստատուն եղերուք, անշարժ կացէք, առաւել լերուք ի գործ Տեառն լաժենայն ժամ»)։ Աստատները աղանդապետ Սերդիոսի անվանի (ՀՀՀՃՀՀ) աշակերտներն էին, որոնք պետք է, որ հաստատուն լինեին իրենց ուսուցչի պատգամներին։

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Կինսարդանը տեղագրվում է ժամանակակից Մանալա-կալևսի-ում, Նեռկեսարիայի (Նիջսար) ժոտ։ Տե՛ս H. Grégoire, Pour l'histoire des églises Pauliciennes, Καινογώριον, du Pont, Episparis en Φαναρία. Orientalia Christiana Periodica, vol. XIII, No 3—4, Roma, 1947, p. 513.

<sup>99 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», էջ 768։

<sup>100</sup> Uniju inbanide

<sup>101</sup> பாபும் மக்காயி:

<sup>102</sup> bacit integnal, \$2 767:

<sup>103</sup> Genesii Regum, ex recognitione Caroli Lachmani, Bonnae, 1834, p. 33.

Պավլիկյանների մասնակցությունը կայսրության դեմ ուղղված մի ապըսսամբության, որի ղեկավարն էր աղանդավորական գաղափարների հետ ոչ մի առնչություն չունեցող մեկը, բացահայտում է պավլիկյանների շարժման դասակարգային բնույթը, ցույց տալիս, որ աղանդավորները միշտ պատրաստ էին մասնակցելու ամեն մի շարժման, որն ուղղված էր տիրող կարգերի դեմ<sup>104</sup>,

Թովմա Գաղիրացու ապստամբության ճնշումից հետո պավլիկյանների հայածանջները կայսրության ասհմաններում շարունակվեցին նոր ուժով։ *Ի* հուփիլոս կայսրը (829—842) դաժան հալածան**ըների են**թարկեց պավլիկլաններին, նրանց բանտ նետեց և մահապատժի ենթարկեց<sup>105</sup>։, Թեոփիլոսի կին Թհոդորա կալսրուհու ժամանակ (842—856) հայածանքներն ստացան ան֊ նախընթաց ծավալ։ Կայսրուհին որոշեց ինչ գնով էլ լինի վերջնականապես լուծել աղանդավորների հարցը Բյուզանդիայի սահմաններում։ Դրա համար նա մի պատժիչ արշավախումբ կազմակերպեց, որը գբխավորեցին հայտնի զինվորականներ Լևոն Արգիրոսը, Անդրոնիկոս Դուկասը և Սուդալիսը։ Նրանց ծրագրի մեջ էր մանում արևելքի պավլիկյաններին դարձի բերելը, հակառակ դեպքում բնաջնջելը։ Հազարավոր պավլիկյաններ ցցահան եղան, սրի քաշվեցին կամ ծովահեղձ արվեցին։ Աղբյուրների չափազանցված տվյալների համաձայն Թեոդորայի այդ պատժիչ արշավախումբը կոտորեց շուրց հարյուր հազար պավլիկլանների, գրավեց նրանց ունեցվածքը<sup>108</sup>։ Թեոփանեսի Շարունակողը ցույց է տալիս նաև, որ նման տմարդի վերաբերմունքը կայսրության համար բացում աղհաների պատճառ դարձավ<sup>107</sup>։ Պավլիկլաններն իրենց կլանջը փրկելու համար սաիպված էին միջոցներ ձեռք առնել, կազմակերպել իրենց պաշտպանությունը և գոյության պայքար մղել։ Դեռ ավելին, նրանք դաշինջ կնջեցին կալսրության ոխերիմ թշնամու՝ Արաբական խալիֆալության հետ։

թեոդորայի Հասմանատարը։ Նրա օրոք եյումարմերոն ետրավանան ախ
հայութանան առգորի Համաստոնը աստանանանը եր Արատանանական արաբարան արաբ

<sup>104</sup> Е. Э. Липинц, Павликианское движение в Византии в VIII и первой половине IX в.. Византийский Временник, т. V, 1952, с. 64.

<sup>105</sup> Acta Sancti Macarii episcopi monasterii Peleceti, Analecta Bollandiana, t. XVI, Bruxelles, 1897, p. 159.

<sup>106 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», է, 787-788։

<sup>107</sup> Unigh unbanid, to 787:

<sup>108</sup> В. Васильевский, П. Никитин, Сказания о 42 Аморийских мучениках, с. Г 29: Կոլոնիան հետագայում կազմեց առանձին բանակաβեմ։ Նրա կազմում էր գտնվում պավլիկյանանրի մայրաթաղար Տեֆրիկեն։

բեասը ստիպված նոր քաղաք է հիմնադրում՝ Տեֆրիկեն, որը դառնում է պավլիկյանների մայրաքազաքը։ Պավլիկյաններն ասում էին, որ հենց Տեֆրիկեից է դուրս գալու «Տիրոչ օրենքն ու խոսքը»<sup>109</sup>։ Ահա այստեղից Կարբեասը, դաշնակցած Մելիտենեի ամիրայի, ինչպես և Տարսոնի ամիրա Ալի իբն Ցահյա ալ-Արմանիի հետ<sup>110</sup> սկսում է երկարատև և արյունալի մի պայքար կայսրու-Թյան դեմ, որը շարունակվելու էր նաև իր մահվանից հետո։

## 7. ՊԱՎԼԻԿՅԱՆՆԵՐԻ ԶԻՆՎԱԾ ՊԱՅՔԱՐԸ ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ԿԱՅՍՐՈՒԹՅԱՆ ԴԵՄ

Արաբապավլիկյան միացյալ ուժերի դեմ 856 թ. դուրս եկավ բյուզանդական հայազգի զորավար Պետրոնասը, Թեոդորա կայսրուհու եղբայրը, որ Թրական հայազգի զորավար Պետրոնասը, Թեոդորա կայսրուհու եղբայրը, որ Թրական հայազգի զորավար Պետրոնասը, Թեոդորա կայսրուհու եղբայրը, որ Թրականում էր տեղի ունենում։ 859 թ. արաբապավլիկյան միացյալ ուժերի դեմ դուրս է գալիս բյուղանդական զորջը՝ պատանի կայսր Միջայել III-ի և նրա մորեղբայր՝ կեսար Վարդասի գլխավորությամբ։ Բյուղանդացիները նախ և առաջ որոշում են պաշարել և գրավել Սամոսատ քաղաջը, բայց չարաչար և արատության են մատնվում։ Գերի ընկնելուց հազիվ է փրկվում Միջայել III-ը։ Այս մարտում բաջագործությամբ փայլեց պավլիկյան Կարբեասը, որի ձեռջն անջոցին Լուլվա բերդի բնակիչները ապստամբում են բյուղանդացիների դեմ և ջշում իրենց կառավարչին։

860 թ. Միքայիլ կայսրը իմանալով, որ արաբներն ու պավլիկյանները նորից են հարձակվել կայսրության վրա, շուրջ քառասուն հաղարանոց ղորքով, որ գլխավորապես թրակացիներից ու մակեդոնացիներից էր բաղկացած, դուրս է գալիս հակառակորդի դեմ։ Փոքր Ասիայի հյուսիսից շարժվելով, նա գրավեց Դազիմոն բերդը՝ Սեբաստիայի շրջանում և ճամբարեց Կելարիոն կոչված խոտառատ դաշտում։ Այստեղ ճակատամարտ տեղի ունեցավ, որտեղ Միքայել III-ը դարձյալ պարտություն կրեց, դիմեց փախուստի և ապաստանեց Անզին կոչված բարձունքի վրա։ Հենց այստեղ էլ եկավ և նրան պաշարեց Մելիտենեի ամիրան։ Կայսրը, օգտվելով հակառակորդի ճամբարում ծագած պարենային տարվա ամառային արշավանքի ժամանակ Կարբեասը, արաբ պատմիչ Տարրիի ասելով, ձեռք բերեց հինդ հազար գերիներ։ Նույն քանակությամբ դերիներ ձեռք բերեց և Ալի իբն Ցահյա ալ-Արմանինւներ։

Ռազմական գործողություններն իրենց գագաթնակետին Հասան 863 թ., երբ Մելիտենեի ամիրա Օմարը արշավանքի դուրս եկավ Բյուգանդական

<sup>109</sup> Petri Siculi Sermo I Contra Manichaeos, Migne, Patrologia graeca, t. 104, col 1327.

<sup>110 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմունյան թրեստոմատիա», էջ 783։ Այս հայազգի ամիրային հիշում են Հովհաննես Դրասխանակերտցին («Ալի Արմանի»), Սամուել Անեցին, Ասողիկը, Վարդան Արևելցին («Ալի Արմնի», «Ալի որդի Յահյէի», «Ալի որդի Վահէի» ձևերով)։

<sup>111 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստամատիա», էջ 789։

<sup>112</sup> А. А. Васильев. Византия и арабы. Политические отношения Византии и арабов за время Аморийской династии, СПб., 1900, с. 195.

կայսրության սահմանները։ Ավարի առնելով Արմենիակների բանակաթեմը, Ոմար ամիրան հասավ մինչև Սև ծովի ափը, գրավեց ծովափնյա Ամիսոս (այժմ, Ոադոսը) ծամաճն։ ըիծանբն III իանոնն ընտ մրդ սշմանիրն մանավան Պետրոնասին, Թրակեսիոն բանակաթեմի՝ զորավարին։ ՎՀռական Հակատամարտը -տեղի ունեցավ 863 թ. սեպտեմբերի 3-ին՝ Արմենիակների և Պափլագոնիայի բանականեմերի սահմանի վրա, Պոսոն վայրում, Գյուրին կոլված հովտում, Հայիս գետից արևմուտք։ Պետրոնասին հաջողվեց շրջապատել ամիրային։ Հյուսիսից հարձակման անցան Արմենիակների, Բուկելլարների, Կոյոնիալի և Պափլագոնիայի բանակաԹեմերի գորավարներն իրենց գորջերով, Տարավից Անատոլիկոնի, Օպսիկիոնի և Կապադովկիայի զորավարները և Սեւևկիայի ու Խարսիանոնի կլեյսուրարխները։ Ինքը՝ Պետրոնասը Թրակեսիոն բանակաթեմի գորջերով, կայսերական չորս գնդերով և Թրակիայի ու Մակեղոնիայի բանակաթեմերի զորքերով հարձակման անցավ արևմուտքից։ Արաբական աղբյուրների տվվալներով այդ ճակատամարտին մասնակցեց բլուզանդական հիսուն հազար զինվոր։ Ամիրա Օմարը սպանվեց այդ ճակատամարտում, իսկ նրա բանակը գլխովին ջախջախվեց։ Մի փոքր զորամասով կա֊ րողացավ փրկվել ամիրայի որդին, որը, սակայն, ի վերջո գերի ընկավ<sup>113</sup>։

Պոսոնի ճակատամարտը շրջադարձային նշանակություն ունեցավ բյուզանգաարաբական դարավոր հակամարտության մեջ։ Բյուզանդացիներին արղեն հաջողվեց երկարատև պարտություններից հետո ի վերջո իրենց ձեռբը վերցնել պայքարի նախաձեռնությունը։ Նրանք կարողացան ժամանակի ըն-

թացքում վերագրավել արցյանուղ կոևնևագ ետոնախիվ շևծարրբ

Կարբեասի մահից հետո (863) պավլիկյանների զինված ուժերը գլխավորից նրա զարժիկն ու փեսան՝ Խրիսոխիրը, որը նույնպես ծառայում էր բյուղանդական բանակում և ուներ սպաթարի աստիճան։ Նա ևս վաղուց աչջի էր ընկել իր աղանդավորական հայացջներով։ Պատահական չէ, որ նույնիսկ Փոտ պատրիարջը երկու նաժակ է ուղարկել նրան՝ ջանալով հեռու պահել աղանդից։ Բայց տեսնելով, որ իր ջանջերն ապարդյուն են, ստիպված եղավ մի երրորդ նամակ գրել, որտեղ նրան որակում է որպես «մարդակերպ օձ» 114։

Խրիսոխիրի օրոք պավլիկյանների ռազմական հզորությունը հասնում է ամենաբարձր աստիճանին։ Խրիսոխիրի գլխավորությամբ այդ զորքը արջավանքի ժամանակ հասավ մինչև Նիկիա և Նիկոմեդիա։ Նա մուտք գործեց նաև Թրակեսիոն բանակաթեմի՝ Հովհաննես Աստվածաբանի թեմը, որի եկեղեցին իր ձիերի համար ախոռի և ձեռք բերված ավարի պահեստի վերածեց։

869 թ. Վասիլ I Մակեդոնացի կայսրն արշավեց Խրիսոխիրի դեմ, բայց Տաջողություն չունեցավ։ Վերադառնալով մայրաքաղաք, նա մտավ իր կառուցած Հրեշտակապետաց եկեղեցին և պաղատեց աստծուն՝ իրեն արժանացնի տեսնելու Տեֆրիկեի կործանումը։ Հենց այդ ժամանակ էր, որ Վասիլ I-ը Պետրոս Սիկիլիացուն Տեֆրիկե ուղարկեց գերի ընկած զորահրամանատարների փոխանակության գործն ապահովելու, բայց և լրտեսելու, պավլիկյանների ծրագրերն իմանալու համար։ Վասիլ I-ին մտահոգում էր այն, որ պավլիկյաներն ները սերտ կապեր էին հաստաստել Բուլղարիայի հետ, որտեղ իրենք ունեին մեծահոծ աղանդակիցներ։ Բուլղարիան այն ժամանակ, Բորիս I թագավորի

<sup>113</sup> Veregte unbernut, to 199 & Sun. :

Photil Patriarchae Constantinopolitani, Epistolarum libri tres, Liber tertius, Migne, Patrologia graeca, t. 102, coi 933—945.

օրոք (866) նոր էր ջրիստոնեություն ընդունել և կայսրությունը շատ էր մտա-Հոգված, որ նորաստեղծ բուլզարական եկեղեցին կարող է ազանդավորների

ազդեցության տակ ընկնել։

Պետրոս Սիկիլիացին Տեֆրիկե, Խրիսոխիրին բերեց Վասիլ I-ի նամակը, որտեղ կայսրը կոչ էր անում նրան՝ «...բավարարվել ձեռք բերածով, ստանալ իրենից ոսկի, արծաթ և հանդերձներ, վերացնել քրիստոնյաների գերեվարություն ու կոտորածը։ Սակայն անհավատը,— գրում է բյուղանդական պատմիչ Գենեսիոսը,— չընդառաջեց խաղաղարար խոսքերին և կայսրին պատասխանեց այսպես. «Ո՛վ կայսր, եթե կամենում ես մեզ հետ հաշտություն կնքել, հրաժարվի՛ր Արևելքի վրա ունեցած քո իշխանությունից և տիրի՛ր Արևմուտքի վրա, ահա այդ դեպքում կիաղաղվենք քեզ հետ, հակառակ դեպ-քում կջանանք քեզ գեպ գահընկեց անել»<sup>116</sup>։

Պետրոս Սիկիլիացին Տեֆրիկեում մնաց ինն ամիս։ Նրա առաջելությունը թեև պավլիկյանների և կայսեր հաշտությամբ չպսակվեց, այնուամենայնիվ, պատմության համար ունեցավ շատ ավելի շոշափելի արդյունք։ Պետրոս Սիկիլիացին Տեֆրիկեում մանրամասն ծանոթացավ պավլիկյանների պատմությանն ու գաղափարախոսությանը, նրանց գրվածքներին, և այդ բոլորը նրա համար նյութ ծառայեցին շարադրելու «Պավլիկյանների պատմությունը»<sup>116</sup>։ Աղանդապետ Սերգիոսի նամակներից նրա կատարած քաղվածքները հավատաքննության խարույկից փրկված պավլիկյան դրականության միակ նմուշ-ներն են։

Պետրոս Սիկիլիացին Տեֆրիկեում տեղեկացավ, որ պավլիկյաններն իսկասիս կապեր են հաստատել Բուլղարիայի հետ, որ նրանք որոշել են իրենց դործիչներին ուղարկել այնտեղ « մարդկանց ուղղափառ հավատքից պոկելու և
իրենց պիղծ աղանդի կողմը քաշելու համար»<sup>117</sup>. Ահա այդ է պատճառը, որ
Պետրոս Սիկիլիացին իր «Պավլիկյանների պատմությունը» ձոնել է Բուլղարիայի արքեպիսկոպոսին, որին կոչ է անում զգուշանալ պավլիկյաններից։ Փոտ պատրիարքը ևս մտահոգված էր քրիստոնեությունը նոր ընդունած
բուլղարների վիճակով։ Նա ևս ցույց է տալիս, որ Մանիի աշակերտները, այսինքն պավլիկյանները, հսկայական աշխատանք են տարել Բուլղարիայում և
զգալի հաջողությունների են հասել «ամբարշտության որոմը» բուլղարների
մեջ սերմանելու գործում։ Վերջիններս, Փոտի ասելով, սկսել էին խորշել և
գարշել աստծու քահանաներից<sup>118</sup>, ծաղրուծանակի էին ենթարկում եկեղեցու

Պետրոս Սիկիլիացին Խրիսոխիրի պատասխանը Վասիլ I-ին հանձնեց 870 թվականին։ Կայսրը համողվեց, որ հնարավոր չէ խաղաղ միջոցներով լուծել պավլիկյանների հարցը։ Օգտվելով արաբական խալիֆայության մեջ ծագած խռովություններից, այն հանգամանջից, որ թուլացած խալիֆաթը ի վիճակի

<sup>115 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմունյան քրեստոմատիա», էջ 783։

<sup>116</sup> Մինչև Պետրոս Սիկիլիացին, պավլիկյանների մասին առանձին երկ դրել էր Կոստանդնուպոլսի պատրիարը Նիկեփորը (806—815) և ներկալացրել կայսրին։ Տե՛ս Nicephori Constantinopolitani Vita, Migne, Patrologia graeca, t. 100, col. 69. Այս դրվածջը, սակայն։ չի պահպանվել։

<sup>117 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա, էջ 745-746։

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Photii Patriarchae Coustantinopolitani Epistolarum libri tres, *Migne*, Patrologia graeca, t. 102, col. 725.

չէր տվյալ դեպքում օգնության հասնել պավլիկյաններին, նա նախապատրաստություն տեսավ և 871 թ. գարնանը զորքի գլուխն անցած արշավանքի դուրս եկավ պավլիկյանների դեմ, որոնց գլխավորում էր խիզախ Խրիսոխիրը։ Վասիլ I-ը Տեֆրիկեի մոտ չարաչար պարտություն կրեց։ Քիչ էր մնացել նա դերի ընկներ Խրիսոխիրի ձեռքը, բայց նրան փրկեց Թեոփիլակտոս Ավաստակաոսը, ապագա կայսր Ռոմանոս I Լակապենոսի հայրը։ Վասիլ կայսրը իր վրեժն առավ՝ Տեֆրիկեի մոտ գտնվող պավլիկյան մի քանի բերդեր ավերելով, որոնցից հիշված են Աբարան, Սպաթեն և Կոպտոսը։

Հաղթանակից թևավորված Խրիսոխիրը, 872 թ. իր զորջերով նորից արշավեց Բլուզանդական կայսրության վրա և հասավ մինչև Անկլուրա քաղաքր։ Վառիյ I-ն այս անգամ որոշեց անձամբ չարշավել պավլիկյան սպարապետի դեմ և ուղարկեց իր փեսային՝ բյուզանդական գորջերի սպարապետ Քրիստափորին։ Վերջինս սկսեց Հետապնդել պավլիկլան զորահրամանատարին մեկ մղոն հեռավորության վրա։ Բյուզանդական գորահրամանատարի տրամադրության տակ էին գտնվում կայսրության արևելյան երկու խոշոր բանակաթեմերի՝ Արմենիակների և տարսիանոնի զորքերը։ տրիսոխիրը կանգ առավ Խարսիանոն բանակաթեմի Ագրանա կոչված վայրում, իսկ բյուդանդական զորջը` Սիբորոն կոչված տեղում։ Արշալուլսին բլուզանդացիները հարձակման անցան։ Պավլիկյանները դիմեցին փախուստի և բազում գոհեր տալով հասան Վաթիռիաբս վայրից հրեսուն մղոն հեռավորության վրա գտնվող Կոստանդնի լևոր։ Այստեղ Խրիսոխիրն սպանվեց, վրա հասած զորավարները կտրեցին պավլիկյան սպարապետի գլուխը և շտապեցին ընծա ուղարկել Վասիլ I-ին<sup>լլց</sup>։ Վասիլը երեք նետ գամեց Խրիսոխիրի գանգին, այդ ձևով վրեժ առնելով իր բաղում անհացողությունների համար։

Նույն տարին գրավվեց Տեֆրիկեն և պավլիկյանների բազում քաղաք-ամրոցներ։ Տեֆրիկեի անկումը պատճառ դարձավ, որ մի շարք այլ քաղաքներ և ամրոցներ առանց կռվի հանձնվեն Վասիլ I-ին, այդ թվում և Տարանտան (այժմ՝ Դերենդե) և Լոկանան, որի տերն էր հայազգի Քուրդիկը<sup>120</sup>։ Տեֆրիկնի որի նկարագրությունը պահպանել է Կոստանդին Ծիրանածինը՝ Վասիլ I-ի թոռը<sup>121</sup>։

Պավլիկյանների պարտությանը նպաստեցին մի քանի Հանգամանքներ։ Ամենից առաջ այն, որ աղանդավորներն այս վերջին դրվագում ստիպված Լին կայսրության դեմ միայնակ մարտնչել։ Արաբական խալիֆայությունը մի քանի պատճառներով նրանց օգնության չՀասավ։ Ոչ միայն խալիֆայության ներսում բռնկված Հակամարտություններն այդ բանն անելու Հնարավորություն չտվեցին՝ 22, այլև այն իրողությունը, որ արաբները պարզապես չուղեցին օգնած լինել աղանդավորներին և նրանց թողեցին բախտի քմաՀաձույքին։ Փոտ պատրիարքը արանդամորներին և նրանց հողեցին այատում է պավլիկյանների՝ ավարառությամբ ձեռջ բերած անչափ Հարստության պատճառով արաբների

<sup>119 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», էջ 785։

<sup>120</sup> Տե՛ս «Բյուզանդական ազբյուրները հայերի և Հայաստանի մասին», գիրք Բ, Կոստանդին Ծիշանածին, էջ 68։

<sup>121</sup> Varift unbaned, to 138-139:

<sup>122</sup> А. А. Васильев, Византия и арабы. Политические отношения Византии и арабов за время Македонской династии, с. 25.

ապրած նախանձով<sup>123</sup>։ Պետրոս Սիկիլիացին, սակայն, ցույց է սալիս, որ նրանց միջև այդ լարված վիճակը գոյություն ուներ ավելի վաղ։ Նա գրում է, որ Կարբեատը Տեֆրիկեն կառուցեց, որպեսզի հեռու լինի Մելիտենեի արաբեներից<sup>124</sup>։ Այդ բոլորի հիմնական և ակնառու պատճառը պավլիկյան շարժան սոցիալ-դասակարգային բնույթն էր, նրանց պայքարի վտանգավորությունը նաև արաբական խալիֆայության համար, ինչպես և պավլիկյանների անկախություն ձեռը բերելու ձգտումը։

Պավլիկյանների պարտության պատճառներից մեկն էլ աղանդավորների սոցիալական և էթնիկական խայտաբղետությունն էր։ Երկու հարյուրամայակի ընթացջում պավլիկյան աղանդին հարեցին դասակարգային տարբեր շերտերի և տարբեր ազգությունների ու դավանանջի ներկայացուցիչներ։ Այդ բանը չէր կարող իր կնիջը չդնել շարժման վրա, չխախտել նրա միասնությունը։ Գենեսիոս պատմիչը վկայում է, որ 871 թ. արշավանջի ժամանակ, այսինջն դեռևս այն ժամանակ, երբ Վասիլ I-ը պավլիկյաններից պարտություն էր կրում, Տեֆրիկեի բազմաթիվ աղանդավորներ դասալիջ էին լինում և անցնում կայսեր կողմը, կամ էլ Ասորիջի խորջերն էին փախուստի դիմում։ Այդ դասալը-ջության պատճառով, դրում է Գենեսիոսը, Տեֆրիկեն ջիչ էր մնացել մարդա-թափ լիներ<sup>125</sup>։

Վերջապես պավլիկյան շարժման պարտության պատճառներից մեկն էլ տվյալ ժամանակաշրջանում Բյուզանդական կայսրության հզորացումն էր։ Վասիլ I կայսրը, հիմնադիր դառնալով մակեդոնական հարստության, խոշոր միջոցառումներ իրականացրեց երկրի տնտեսական և ֆինանսական վիճակի բարելավման, զինված ուժերի ամրապնդման համար։

Պավլիկյան շարժման ճնշումից և նրանց կենտրոն Տեֆրիկեի ու այլ քաղաք-ամրոցների ավերումից հետո պավլիկյաններն իսպառ չվերացան։ Նրանք քաշվեցին լեռնային անառիկ վայրերն ու կլեյսուրները և դեռ երկար ժամանակ պահպանեցին իրենց դոյությունը։ Պավլիկյանների մի մասը ապաստան դտավ իր վաղեմի դաշնակիցներ արաբների մոտ, ամենից առաջ Մելիտենեում և Չորրորդ Հայքում, որտեղից, Վասիլ I-ի մահից հետո, վերջինիս որդի Լևոն VI-ի օրոք վերադարձան Բյուզանդական կայսրության սահմանները։ Նրանցից ոմանք ծառայության մեջ մտան բյուղանդական բանակում և մասնակցեցին կայսրության պատերազմներին արտաքին թշնամիների դեմ 126, Աղանդավորների մի մասն էլ ապաստան դտավ արաբական տիրապետության տակ դտնվող Արևելյան Հայաստանում, որտեղ տվյալ ժամանակաշրջանում լայն տարածում էր դտել պավլիկյաններին դաղափարակից թոնդրակյան շարժումը։ Եթե ոչ ծագման, համենայն դեպս նրա հետագա զարդացման գործում պավլիկյանները պետք է որ մեծ դեր խաղացած լինեին 127, Եթե նկատի ունենանք այն հանդամաներ, որ հայ եկեղեցին և իշխող դասակարգերը

<sup>123</sup> Р. М. Бартикчи, Источники для изучения истории пав. движения, с. 195.

<sup>124 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության բրեստոմատիա», էջ 768—769։

<sup>125</sup> Vacju unboraci, to 782:

<sup>126</sup> bacit mbqacit, 12 797:

<sup>127</sup> Фифффийъврф Робориць 5 вы повышей фифвр Вишръ вы К. Н. Юзбашян. Тондракитское движение в Армении и павликиане, Известия АН АрмССР, № 9, 1956, с. 31—44; Р. М. Бартикян, Движение тондракитов в Византин, Вестник Общественных наук АН АрмССР, 1980, № 9.

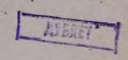
թոնդրակեցիների հալածանքները ձեռնարկեցին միայն 1x դարի 70—80-ական թվականներից սկսած<sup>128</sup>, ապա պարզ է դառնում, որ դա տեղի ունեցավ պավլիկյանների պարտությունից և նրանց՝ Արևելյան Հայաստան անցնելուց հետո։

Եթե IX դարի վերջում պավլիկլաններն իրենց բնօրրանում՝ բյուզանդական Հայաստանում վերացան, նրանք դեռ երկար գոլատևեցին Թրակիայում, որտեղ դեռևս VIII դարի կեսերից գոյություն ունեին աղանդավորների բազանամարդ համայնքներ։ Թրակիայում նրանց կենտրոնը Ֆիլիպպուպոլիս (այժմ՝ Պլովդիվ՝ Բուլղարիայում) քաղաքն էր։ Ողջ Ֆիլիպպուպոլիսը, գրում է պատանիչ Աննա Կոմնենեն, գլխավորապես պավլիկյաններով էր բնակեցված<sup>120</sup>։

<sup>128</sup> SL' и А. Г. Иоиннисян, Движение тондракитов в Армении (IX—XI вв.), «Во-просы истории», № 10, 1954 с. 103.

<sup>129 «</sup>Հայ ժողովրդի պատմության քրեստոմատիա», էջ 807։ Թրակիայի պավլիկյաններն իրենց գոյությունը պահսյանեցին ընդհուպ մինչև XIX դարը։ Ժամանակի ընթացքում նրանք մուսացան իրենց լեղուն, ձուլվեցին թուլղարների հետ, հակառակ, որ միշտ էլ առանձին համայնը էին կազմում և հարարերության մեջ չէին մտնում ուղղափառ բուլղարների հետ։ XIX դարթ սկզբում նրանք ընդունեցին կաթոլիկություն։

# รุปอริบินินัน บบ< จารกรดาการกระบาย บุนบานบาน จนรบาคดอนา คนบราการ



# 403 40104011 4050103011

#### PURULABORSALL PALBACATOR AUTORE

Աղայան Ժ. Պ., Առաքիլյան A. Ն., Գալոյան Գ. Ա., Երեն յան Ե. Ց., Խաչիկյան Լ. Ե., Հակոբյան Ա. Մ., Ներսիսյան Մ. Գ.

A ESM



ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՀ ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆԵՐԻ ՄԿԱԴԵՄԻԱՅԻ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆԵՐ ԵՎ Ա Ն - 1976

# <usnr III

# ՀԱՅԱՍՏԱՆԸ ՉԱՐԳԱՑԱԾ ՖԵՈԴԱԼԻՉՄԻ ԴԱՐԱՇՐՋԱՆՈՒՄ (IX Դ ԿԵՍԵՐԻՑ ՄԻՆՉԵՎ XIV-Դ ԿԵՍԵՐԸ)

#### 2 USAPP ԽሆPUSPAPSAP&

Առաքելյան Բ. Ն. (պատասխանատու խմբագիր)չ. Բառայան Լ. Հ. (պատ. խմբագրի տեղակալ), Մնացականյան Ա. Շ., Ցեր–Ղևոնդյան Ա. Ն-

## PLAPE SUUTUBERALA

# ՔԱԳՐԱՏՈՒՆՑԱՑ ՊԵՏՈՒԹՑԱՆ ՀԱՍԱՐԱԿԱԿԱՆ-ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՃԳՆԱԺԱՄԸ ԵՎ ԱՆԿՈՒՄԸ

# 1. ԲՅՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ԿԱՅՍՐՈՒԹՅԱՆ ԱՌԱՋԽԱՂԱՑՈՒՄԸ ԵՎ ՎԱՍՊՈՒՐԱԿԱՆԻ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅԱՆ ՎԵՐԱՑՈՒՄԸ

Բյուզանդական կայսրության նվաճողական քաղաքականությունն .nc առաջխաղացումը Արևելքում X դարի վերջերին և XI դարի ոկզբներին վերին աստիճանի վտանգավոր կերպարանք էին ստացել և սպառնալիքի տակ էին դրել Հայաստանի՝ դժվարությամբ նվաճված անկախությունը և պետական ինքնուրույն զարգացումն ու առաջադիմությունը։

Վերևում տեսանք, որ դեռևս 949 Թ. բյուզանդական զորքերը գրավեցին Կարնո քաղաքը, 966 Թ. նվաճեցին Տարոնը, երկու տարի անց տիրացան Մա-նազկերտին, ապա Արճեշին ու Բերկրիին, սպառնալով Վասպուրականի Թագա-վորությանը, իսկ 1000 Թ., Դավիթ Կուրապաղատի մահից հետո, Տայքի նվա-ճումով՝ հյուսիսից և հարավից շրջապատեցին Բագրատունյաց Թագավորու-թյունը։

Բյուզանդական կայսրության նվաճողական քաղաքականության հաջորդ պոհը պիտի դառնար Վասպուրականը, որով և աքցանի մեջ կառնվեր Բագրաառւնյաց թագավորությունը։

X դարի հրկրորդ կեսին Վասպուրականի Թագավորությունը ոչ միայն շուժեղացավ, այլև ընթացավ ներջին պառակտումների և մասնատումների լրւղիով ու բաժանվելով Դերենիկ Արծրունու որդիների միջև, տրոհվեց երեք իշխանությունների, որոնջ շարունակվում էին կոչվել թագավորություն։ Տոսպում իշխում էր Աշոտը, Անձևացիջում՝ Գուրդենը, իսկ Ռշտունիջում՝ Սենեջերիմը։

Արտաքին քաղաքական հարցերում ևս միասնական գիծ չկար։ Այսպես, երբ 974 թ. Հովհան Ձմշկիկ կայսեր Արևելք արշավելու առթիվ ստեղծված սպառնալիքից Հայաստանը զերծ պահելու համար Աշոտ Գ-ի կողմից զորաժողով հայտարարվեց, ապա Հայոց թագավորի կոչին արձագանքեցին Գուրգեն և Սենեքերիմ Արծրունիները, իսկ նրանց ավագ եղբայրը՝ Աշոտը չներկայացավ<sup>1</sup>, թեև Բյուզանդական բանակի ռազմերթը ավելի մոտիկից և ավելի շատ սպառնում էր Վասպուրականին։

<sup>1</sup> Տե՛ս Ստեփանոս Տաrոնեցի, *էջ 281*։

Եռատված քաղաքական իշխանությամբ Վասպուրականը խոցելի է դառնում հարևան մահմեդական տիրակալների համար։ Վասպուրականի հայկական բանակը մի շարք անհաջող, մեծ մասամբ պարտությամբ վերջացող, ընդհարումներ է ունենում նրանց հետ։ Երբ 983 թ. Ատրպատականի ամիրաներից մեկը ներխուժում է Վասպուրական, հայոց զորքը պարտվում է, իսկ Վասպուրականի սպարապետը և մարզպանը մի քանի իշխանների հետ գերի են ընկնում թշնամու ձեռջը<sup>2</sup>։

Նույնպիսի հլա է ունևնում Հերի ամիրայի հետ, որոշ ժամանակ անց տեղի ունեցած ընդհարումը։ Վասպուրականի Թագավորության Թուլության մասին է վկայում այն փաստը, որ երբ 998 թ. Ատրպատականի Ռավվադյան ամիրա Մամլանը վիրա-հայկական առաջխաղացումը ետ մղելու միտումով ռազմի ելավ հայ և վրաց ուժերի դեմ, ապա առ ոչինչ համարելով Վասպուրականի զորությունը, գրեթե անկաշկանդ անցավ նրա միջով՝ հասնելով Ապահուսից՝։ Վասպուրականի Թուլությունից պիտի շտապեր օգուտ ջաղել Բյուղանդիան, բայց գործը սկզբից ևեթ տարվում էր դիվանագիտական խաղով ու ճնշմամբ։

1001 թ. Վասիլ Բ կայսրը Մանազկերտում իրեն ներկայացած Գուրգեն և Աենեքերիմ Արծրունիներին շնորհել էր ոչ միայն պատիվներ, այլև մահմեդականներից նվաձած Խլաթը, Մանազկերտը, Բերկրին, Արձեշը և Արծկեն, որով հույս էր ակնկալում վասալական կախման մեջ գցել Արծրունիներին, հեշտացենելով նրանց տիրույթների նվաձման գործը։ Կայսրը քաջ գիտակցում էր, որ հայ և վրաց ժողովուրդները կարող են միավորվել իր դեմ, ուստի Ապահունի-քը և նրան կից շրջանները Արծրունիներին զիջելը հակադրություն կստեղծեր նրանց և նույն հողերի, որպես Տայքի Կուրապաղատության մի մասի նկատանաների մասի նկատունիր հավակնություններ ունեցող վրաց իշխանների միջև։

1003 թ. մահանում է Գուրգենը (Աշոտ Արծրունին մահացել էր դեռևս 990 թ.), Վասպուրականի Թագավորությունը, փաստորեն, վերամիավորվում է Սենեջերիմի իշխանության ներջո, Թեև Անձևացիջում իշխում էր նրա եղբորորդի Դերենիկը,

Սենեքերիմ Արծրունու Թագավորելու տարիներին Վասպուրականը մի պահ վայելում է խաղաղություն, սակայն դա շատ կարճ է տևում։

Արևելթից արդեն իրենց զգացնել էին տալիս նոր վայրագ նվաճողներ՝ թուրջական ցեղերը, որոնք 1016 թ. խուժեցին Վասպուրական<sup>4</sup>։ Սենեքերին թուրջական ցեղերը, որոնք 1016 թ. խուժեցին Վասպուրական<sup>4</sup>։ Սենեքերին թագավորի որդի Դավթի և սպարապետ Շապուհի գլխավորությամբ Վասպուրականի զորքերը ուժեղ դիմադրություն են ցույց տալիս գերազանցապես նետաալեղով կովող թուրջական հրոսակներին, սակայն պարտություն կրեցին նրանրով գինված թշնամու դեմ կովելուն։ Առիթից օգտվելով Բյուզանդական կանությունն ուժեղացնում է իր ճնշումը Վասպուրականի վրա, մանավանդան կարինն էլ գտնվում է։ Սենեքերիմ թագավորը չէր մերժել 1015 թ. Վասիլի դեմ ելած վրաց Գուրգեն թագավորի օգնության խնդրանքը։

<sup>2</sup> Sh'a Umbihuanu Saraabgh, to 189-190.

<sup>3</sup> Sh'u նույն տեղում, էջ 269-270.

<sup>4</sup> Sh'u Vamphau Ainkajbgh, 12 46-48:

Գուրգենը կռվում էր Տայքի ժառանգության համար, բայց Բյուզանդիան բնավ էլ չէր կամենում զիջել։

Վասիլ Բ կայսրը 1021 թ. իր բանակը շարժեց դեպի Կարնո դաշտ, ապա մտավ Բասեն, որն ավերելով, Վանանդի հյուսիսային մասով դուրս եկավ Պաղակացիք (Փարվանա) լճի ափերը, որտեղ և տեղի ունեցավ գլխավոր ճակատամարտը։ Իրերա-ափխազական զորքերը կռվում են հերոսությամբ և մեծ կորուստներ են պատճառում բյուզանդական բանակին։ Բայց կայսերական զորքերի գերակշռությունն ակնհայտ էր, և Վասիլ Բ հրամայում է չխնայել ոչ ծերերին, ոչ երիտասարդներին, ոչ տղամարդկանց, ոչ էլ կանանց, և դաժան հաշվեհարդար է տեսնում իբերա-ափխաղական թագավորության հարավարևմտյան 12 գավառների, մասնավորապես Տայքի բնակչության հետ, ջանդում ու հրի է մատնում գավառների գյուղերն ու ավանները, իսկ բնակչությանը սրակոտոր է անում, — ցասումով ու ողբով նկարագրում է պատմիչը հ

Կատարվածը ահավոր էր։ ի՞նչ էր սպասում Վասպուրականին, որն ի վիճակի չէր կռվելու և՛ թուրքական հրոսակների և՛ բյուզանդացիների դեմ։ Բագրատունյաց թագավորությունը Գագիկ Ա-ի մահից հետո թուլացած, պառակտված լինելով, չէր կարող օգնություն ցույց տալ Վասպուրականին։ Սենեքնրիմ Արծրունին, անելանելի ծանր վիճակի մեջ ընկած, վերջնականապես վհատվել էր։ Նա ելքը որոնում էր հզոր հարևանի հետ լեզու գտնելու մեջ և 1021 թ. իր որդի Դավիթ արքայազնի գլխավորությամբ մի դեսպանություն ուղարկեց կայսրի մոտ։ Վասիլ Բ կայսրն իր հաշիվներն ուներ, նա խիստ ուրախացած էր, որ անարյուն հաղթանակ է տանում և կարող էր կայսրությանը միացնել ամբողջ Վասպուրականը, որը ոչ միայն ընդարձակ էր, բավականաչափ բարգավան, հայտնի էր արգավանդ դաշտերով, բնական հարստություններով, այլև ուներ խոշոր ռազմաստրատեգիական նշանակություն, ինչպես կայսրության հարավ-արևելյան սահմանների պաշտպանության, նույնպես և նոր նվաճումներ ձեռնարկելու Համար։

Վասիլ Բ կայսրը Վասպուրականին պարտադրեց կործանիչ մի պայմանագիր, որով Արծրունյաց Թագավորությունն իր 8 քաղաքներով, 72 բերդերով
և 4000 գյուղերով միակցվեց Բյուզանդիային<sup>6</sup>։ Դրա դիմաց կայսրը Սենեքերիմին տվեց Սեբաստիա քաղաքն իր գավառներով<sup>7</sup>, որտեղ փոխադրվեցին Սենեքերիմն իր մերձավորներով, ազնվականության և զորքի հետ միասին։ Միայն
տղամարդկանց թիվը 14 հազար էր, իսկ կին, երեխա, բոլորը միասին շուրջ
70—80 հազար։ Գաղթում էր ազնվականությունը, պետական իշխանությունը
կրող հիմնական տարրը, որից միայն բեկորներ մնացին տեղում, գաղթում էր
գինվորականությունը, որով Վասպուրականը զրկվում էր Բյուզանդական տիրապետության դեմ, ինչպես և այլ նվաձողների դեմ զենք բարձրացնելու հնարավորությունից։ Կցվելով կայսրությանը Վասպուրականը կազմեց նրա մի
մարզը և համարվում էր հատուկ կատեպանություն<sup>8</sup>։

<sup>5</sup> Sh'u Urhummhbu lmumhdbrungh, 62 30-31.

<sup>6</sup> Sb'u Prijum Urdeniop, to 500, Uminity Uhtgh, to 104:

<sup>7</sup> St'u Urhammyba imamhilkemgh. Ly 34:

<sup>8</sup> Sh'я «Изглечения из летописи Яхын Антнохийского, Записки императорской Академии наук», том 44. СПб., 1883, стр. 62

### 2. ԲԱԳՐԱՏՈՒՆՅԱՑ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅԱՆ ՃԳՆԱԺԱՄԸ

Արտաջին ահեղ վտանգի առջև կանգնած Բագրատունյաց Թագավորու-Թյունն ապրում էր հասարակական-քաղաքական ճգնաժամ։

Աշխարհիկ և հոդևոր հողատերերը կեղեքում էին աշխատավոր գյուղացիներին և մեծամեծ հարստություններ էին կուտակում։ Նրանք վարում էին ցոփ ու զեխ կյանք, իրար հետ մրցում էին հարստացման անհագ ձգտումով և եսասիրությամբ։ Առաջանում էր քաղաքային վերնախավը, որը զբաղվելով առևտրով, կապալառությամբ և վաշխառությամբ, սկսում էր մրցել խոշոր հողատերերի հետ։ Իշխող և ճնշվող դասակարգերի բևեռացումը մեծացել էր, խորացնելով նրանց միջև եղած վիհը։

Ծայր աստիճան սրվել էին դասակարգային ներհակությունները, թեոնդրակյան շարժումը նոր ծավալ էր ստացել։ Միաժամանակ Բյուզանդական կայսրությունն սպառնում էր Բագրատունյաց թագավորության գոյությանը, արդեն իրենց զգացնել էին տալիս Թուրքական քոչվոր ցեղերը։ Նման ծանր պայմաններում, երբ 1020 թ. վախմանվեց Գագիկ Ա թագավորը, նրա երկու որդիների՝ Հովհաննես-Սմբատի և Աշոտի միջև գահին տիրելու համար սութ պայքար սկսվեց։ Հովհաննես-Սմբատր Թեև գրասեր, զարգացած մարդ էր, սակայն չէր փայլում ոչ ռազմական, ոչ էլ պետական գործչին անհրաժեշտ ընդունակություններով։ «Յովհաննէս աւագ էր քան զԱշոտ,— գրում է Մատթեոս Ուռհայեցին,— և իմաստուն և հանձարեղ լոյժ, բայց մարմնովն տարտամ և Տեղդ և ԹուլամորԹ ի պատերազմունս»9։ Նրա հակապատկերն էր Աշոտը, որ «էր արի և քաջ և գօրաւոր, անպարտելի և լաղթեող ի պատերագմունս»<sup>10</sup>։ Գահակալական պայքարը պատճառ դարձավ հայոց հրկրի հրկու հակամարտ բանակների վերածվելուն։ Աշոտը իր եղբոր դեմ պայքարելու համար նույնիսկ ռազմական օգնություն խնդրեց Վասպուրականի թագավոր Սենեջերիմից և, ստանալով այն, հարձակվեց Անի քաղաքի վրա։ Հովհաննես-Սմբատր Տնչեցրեց պատերագմական փողերը և հարձակվեց իր եղբոր վրա, թեև ինքը «ի գահոյսն անշարժ նստեալ կայր, վասն զի անհմուտ էր պատերազմի»<sup>11</sup>։ Մատթեոս Ուռհայեցու չափաղանցված տվյալների համաձալն Աշոտի դեմ դուրս եկավ քառասուն հագար հետևակից և քսան հազար հեծյալներից բաղկացած բանակ։ Այդպիսի պայմաններում Բագրատունիների և Պահլավունիների մեծամեծները, կաթողիկոսը ջանքեր թափեցին դադարեցնելու արլունահեղությունը և գահակալական այդ վեճը լուծելու ուղիներ փնտրեցին։ Եղբայրներին հաշտեցնելու համար պետք եղավ նաև Ափխազաց և Վրաց Թագավոր Գեորգիի միջամտությունը։ Կայացած համաձայնությամբ Հովհաննես-Սմբատը դառնում էր հայոց Թագավոր՝ Անի մայրաքաղաքով։ Անիից բացի, նրա տիրուլթների մեջ էին մտնում նաև Շիրակը, Արարատյան դաշտր, Աշոցաց ձորը, Ամբերդը, Կալան և Կալծոն բերդերը և Տավուշ գավառը<sup>լը</sup>։ Բագրատուն-

<sup>9</sup> Մատթեոս Ուռճայեցի, *էջ 7—8։* 

<sup>10</sup> Uniju mbonid, to 8:

<sup>11</sup> Նույն ահղում։

<sup>12</sup> St'u 4mramt, t2 92.

յաց թագավորության մնացած հողերը՝ «դրսի աշխարհը», որ սահմանակից էր Պարսկաստանին, մասամբ և վրաց, անցնում էին Աշոտի իշխանության ներքո, ընդ որում, Հովհաննես-Սմբատի մահից հետո Աշոտը պիտի լիներ «Թագաւոր ամենայն տանն Հայոց»։

Այսուհանդերձ, Հովհաննես-Սմբատի և Աշոտի միջև եղած հակամարտությունը չվերջացավ, ընդհակառակը, գնալով էլ ավելի խորացավ։ Աշոտը նույնիսկ դավադրաբար ձերբակալեց իր եղբորը և կամենում էր սպանել, բայց չճաջողվեց։

Այս երկպառակությունները թուլացրին Բագրատունյաց թագավորությունը։ Դեռ նոր էին հաշտեցվել երկու եղբայրները, երբ 1021 թ. Ատրպատականից Հայաստան խուժեցին դայլամցիների (դելմիկների) մոտ ծառայող թուրքերը, որոնք Դվինի վրայով հասան մինչև Նիգ (Ապարան) գավառը, ամենուրեք սփռելով ավեր և կողոպուտ։ Նրանց դեմ դուրս եկավ Բջնիի տեր Վասակ Պահլավունի իշխանը, որը քաջ զորավար էր։ Նա հեծելազորի գլուխն անցած ճակատամարտեց ասպատակողների դեմ Քասաղ գետի ափին, Սազմոսավանքից ոչ հեռու, Սերկևլի կոչվող վայրում և թշնամիներից կոտորելով երեք հարյուր զինվոր, նահանջի մատնեց նրանց, բայց ինքն էլ պատահաբար սպանվեց անհայտ մեկի ձեռքով։

Ահա այդպիսի բարդ պայմաններում երկրի գլխին կախվեց բյուզանդական վտանգը։ Վասիլ Բ բուլղարների հետ իր հաշիվները մաքրելով, մեծ բանակի գլուխ անցած շարժվեց Արևելք։ Նա Հայոց և Վրաց դեմ մղվելիք պատերազմում ուզեց օգտագործել երկրի ներսում, և առաջին հերթին Հովհաննես-Սմբատի և Աշոտի միջև եղած սուր հակամարտությունը։ Աշոտն էլ, որ կարծում էր, թե կարող է Բյուզանդիայի օգնությամբ հաջողության հասնել իրեն չենթարկվող իշխանների և իր եղբոր նկատմամբ, դիմեց Վասիլ Բ-ին և ռազմական օգնություն ստացամ։

Վասիլ կայսրը նոր էր ավարտել Ափխազաց և Վրաց Թագավոր Գեորգի Ա-ի դեմ մղվող պատերազմը, մահ ու ավեր սփռելով Տայքում և հարևան վրա-ցական գավառներում։ 1021 թ. վերջերին Վասիլ Բ գնացել էր ձմեռելու Պոն-տոսում։ Սպասվում էր, որ հաջորդ տարին նա արշավանք կձեռնարկի Բագրա-տունյաց Թագավորության դեմ, առիթ ունենալով այն, որ Հովհաննես-Սմբա-տը օգնություն էր խոստացել Գեորգի Ա-ին, մանավանդ Վասպուրականի միակցմամբ կայսրությունը աքցանի մեջ էր առել Բագրատունյաց թագավո-րությունը։

Հովհաննես-Սմբատին պարզ էր, որ հազիվ Թե հնարավոր լինի զենքի ուժով կասեցնել բյուզանդական կայսրի առաջխաղացումը և փրկել իր Թագավորությունը ահեղ թշնաժուց։ Բյուզանդական հարձակումը ժամանակավորապես կանխելու հույսով նա որոշում է բանակցություններ վարել Տրապիզոնում գտնվող կայսեր հետ, այնտեղ ուղարկելով հայոց Պետրոս Գետադարձ կաթողիկոսին։

Բյուզանդական կայսրությունն էլ, ինչպես միջտ, պատրաստ էր զենքի ուժին զուգորդել քաղաքական, դիվանագիտական հարկադրանքը և Բագրատունիներին պիտի պարտագրեր իրենց տիրույթները կայսրին կտակելու, Տայքում և Վասպուրականում արդեն հաջողությամբ փորձված, միջոցը։ 1022 թ. Տրապիզոնում Պետրոս կաթողիկոսը Վասիլ Բ-ի հետ պայմանագիր է կնքում, որի համաձայն Հովհաննես թագավորի մահից հետո Անին անցնելու էր բյուղանդական կայսրին։ «Անգ եղև Հայոց կորստեան գիր և նամակ»,— գրում է Արիստակես Լաստիվերացին։ Հովհաննես-Սմբատը հանձնարարել էր Պետրոս կաթողիկոսին, ին «Գրիր դիր և տուր կտակ թագաւորին (կայսրին), որ իմ վախճանից հետո իմ քաղաքը և երկիրը կտրվի նրան որպես ժառանգու-թյուն»<sup>13</sup>։

Տրապիզոնի պայմանագրի մասին պատմում են և բյուզանդական հեղինակները, արձանազրելով Վասիլ Բ-ի գործած ճնշումը Հայոց թագավորի վրատ Սկիլիցան գրում է. «Այն ժամանակ, երբ Ափխազաց առաջնորդ Գեորգիոսը պատերազմ սկսեց հռոմայեցիների (իմա բյուզանդացիների) դեմ, նրան դաշնակցել էր Անիի տեր (Ջարաչ Հովհանների իր արան և ջախջախեց, Հովհանների ինչպես վերևում ասվեց, Վասիլ կայսրը զորքով գալով Իբերիա, կռվեց Գեորգիոսի դեմ, պարտության մատնեց նրան և ջախջախեց, Հովհաննեսիկը վախենալով, որ կայսրը հանկարծ զայրացած լինելով իր դեմ՝ Գեորգիոսի հետ դաշնակցած լինելու պատճառով, փորձանք կբերի իր գլխին, վերցնելով Անի քաղաքի բանալիները, անձնապես գնաց կայսեր մոտ, կամավոր կերպով հանձնվեց նրան և նրան հանձնեց բանալիները։ Կայսրը դովեց նրա խոհեմությունը, պատվեց նրան մագիստրոսի աստիճանով և նշանակեց Անիի և Մեծ Հայք կոչված երկրի ցմահ իշխան, նրանից նախորությունը կանցնի իր՝ Վասիլի ձեռքը և կդառնա Հռոմեական կայսրության բաղկացուցիչ մասը» և է

1022 թ. Տունվարի 6-ին, աստվածահայտնության տոնի օրը, Պետրոս կաթողիկոսը Տրապիղոնում Վասիլ Բ կայսեր և մեծաթիվ ամբոխի ներկայությամբ ջրօրհնեքի ծեսը կատարեց տեղի գետակի վրա՝ հայոց եկեղեցու կարգի
համաձայն։ Մեռոնը ջուրը հեղելու պահին իբր՝ ջրից լույս հառագայթեց։ Այս
գրույցը հետագայում իր զարգացումն ունեցամ։ Հոգևորականները ժողովրդի
մեջ տարածվեցին մի վարկած, համաձայն որի, գետակը կանգ առավ, սկսեչ
հոսել հակառակ ուղղությամբ՝ «հրաշագործ» կաթողիկոսի հոսեցրած մեռոնից։ Դրանից հետո Պետրոս կաթողիկոսը պատմության մեջ մտավ Գետադարձ մականվամբ։

ինձ ծար ո՞ցումանիր», ավթնանրուղ է, «անո վաջաս արդաևմագուն ժու հաւհ թիրսինասիր գաշաս» ավթնանրում է, «անո վաջաս արդաևմագուն ժու հաւհ թրերը գաղարական բերոսակու կառարվթեանի ու դիանը չի չիշասակուղ թրերը (բարասուղ էիր) մրա», իսի շաղջարներ ու դիանը չի արասուղ արահարսում հայտ շետնագանան այրեսությունը այս արասակում գաղում արասակում հայտ արասան գարարական բարասակում է, «անո վաջաս արդասակում արա հայտ արդանական չարասան է, «անո վաջաս արդարական արև չարասակում հայտ արդարական չարասան արասանական արև արասանական արև չարասանում է, «անուսանան արտասան արասանում է, «անանան արտասանը արասանում է, «անանան արտասանը արտասանը արև չարասանում է, «անանանան արև արևանանական արև չարասանում է, «անանանան արևանան արևանան արև չարասանում է, «անանան արևանան արևանանան արև չարասանում և արևանան արև չարասանում է, «անանան արևանան արևանան արևանան արևանան արև չարասանում և արևանան արև չարանան արև չարանան արևանան արևան արև չարանան արև չարանան արև չարան արևան արև չարան արև չարև չարան արև չարան արև չարան արև չարան արև չարան արև չարան արև չան արև չարան արև չարան արև չարև չարև չարև չարև չարև չարև չարան արև

<sup>13</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, է, 32։

<sup>14</sup> Georgius Cedrenus, t. Il, p. 556-557.

<sup>15</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, էջ 82։

<sup>16</sup> bulju mbqued, tg 61:

1022 թ. դարնանը Վասիլ Բ կայսրը դնաց Տայք, շարունակելու վրաց Գեորգի թագավորի դեմ ընդհատված պատերազմը։ Այդ միջոցին կայսեր դեմ ապստամբություն բարձրացրեց Վարդ Փոկասի որդի Նիկեփոր Ծովիզը, որը պատճառ դարձավ Գեորգիի դեմ մղվող պատերազմի ժամանակավոր ընդհատամանը։ Նիկեփոր Ծովիզին դավադրությամբ սպանելուց հետո, Վասիլը վերստին շարունակեց պատերազմը։ Վճռական ճակատամարտը տեղի ունեցավ Բասեն դավառի Շղփա վայրում, որտեղ Գեորգին ծանր պարտություն կրեց։ Վասիլ Բնամակ դրեց Ափխառզաց և Վրաց թագավորին, թե «Մի կարծէր, թէ յաղթեցի թեզ, աւելի ինչ խնդրեմ ի քէն՝ քան զոր լառաջն. այլ տուր զիմ հայրենիցն զոր կիւրապաղատն ինձ տուհալ է, և տուր զջո որդիդ ինձ պատանդանության ի վերայ դաւառին կացուցեալ, բաժանեն տուն առ տուն և գիւղ առ գիւղ և ագարակ առ ագարակ, որպէս լառաջինսն լեալ էր» 18։

Այնուհետև Վասիլ Բ Հայաստանի միջնաշխարհով շարժվում է դեպի հարավ, կրկին գրավում է Բերկրին, բայց չի կարողանում զարգացնել նվաճողական պատերազմը հարավում, որովհետև զորքը հրաժարվում է շարունակել երկու տարի երկարած պատերազմը, մանավանդ շատ է նեղվում վաղ սկսված ցրտերից։

Տրապիզոնի պայմանագրի ստորագրումից հետո Հայոց Թագավորության վիճակը արտաքուստ, ճիշտ է, որոշ չափով կալունացավ. Բլուզանդական կալսրությունը բացահայտ ոտնձգությունների չէր դիմում, ռազմական ընդհարումներ Տայկական և բլուդանդական գորջերի միջև տեղի չէին ունենում։ Նույնիսկ ավանդություն է պահպանվել, թե Վասիլ Բ-ին հաջորդած Կոստանդին կայսրը (1025—1028) իբրև Թե կամեցել է հա վերադարձնել Հովհաննես-Սմբատի կտակը ոմն Կիրակոս եկեղեցականի միջոցով, իսկ սա Թաքցրել է կտակը և հետագալում վաճառել Միքայել կայսրին։ Երկրի վիճակը, սակայն, շարունակում էր խախուտ մնալ, սոցիալական ներհակությունները՝ սրվել էին։ Թոնդրակլան շարժումը կրկին բորբոքվել և սպառնալից կերպարանք էր ընդունել։ Ալդպիսի պայմաններում քաղաքական ասպարեզ իջավ հոգևոր և պետական գործիչների մի խումբ, որն այդ ճգնաժամային վիճակից ելքը տեսնում էր երկիրը Բյուզանդիային միացնելու մեջ։ Երբ Պետրոս կաթողիկոսը Տրապիզոնում ստորագրում էր Վասիլ Ք-ի առաջարկած պալմանագիրը, նա պարգապես հետևում էր Հովհաննես-Սմբատին կայսրության կողմից պարտադրված համաձալնությանը<sup>19</sup>։ Հետագալում, սակալն, Պետրոսն արդեն սկսեց այդ ուղղու-Թյամբ ինքնուրույն գործել, գլխավորելով հայ ավագանու այն խումբը, որը կողմնակից էր Հայաստանում Բյուզանդական կայսրության իշխանության հաստատմանը։ Այդ խմբի աչքի ընկնող գործիչներից մեկը վեստ Սարգիսն էր, որը 1033 թ. Թողած իր արձանագրության մեջ պարծենում է, թե հավատարիմ

<sup>17</sup> Մ. rhստակես Լաստիվեւացի, *էջ 37-38*.

<sup>18</sup> Նույն ահղում, էր 38։

<sup>19</sup> Sh'u unigu mbancel, to 32:

ծառայիլ է բյուզանդական երեք կայսրերի և արժանացել մեծ պաշտոնների ու պատիվների։ «Որդիացեազ և սիրեղի ճորտ Սարգիս,— գրել է նա,— Գ-ից (երից) Թագաւորաց Հոռոմոց առեալ Գ-ից պատիւ՝ անԹիպատ պատրիկ, վեստ և դուկ արևեղից»<sup>20</sup>։

Հովհաննես-Սմբատը թեև ստեղծված իրադրության ծանր պայմաններում Տարկադրված էր հղել իր երկիրը կտակել Բլուզանդիային, բայց իրականում բնավ էլ չէր կամենում, որ Տրապիզոնի պալմանագիրը՝ իրականանա և այդ Տողի վրա նա խիստ ընդհարվեց Պետրոս կաթողիկոսի հետ։ Վերջինիս վարած բացահայտ բլուգանդասիրական ջաղաջականությունից դժգոհում էր ոչ միայն Հովհաննես Թագավորը, այլև ազնվականությունն ու ժողովրդական գանգվածները։ 1033 թ. Պետրոս կաթողիկոսը զգալով վերահաս վտանգր, «լարուցհալ... լաթոռոլ իւրմէ ծածկաբար և գնաց ի Վասպուրական խռովութեան աղագատ<sup>21</sup>։ Նա գնաց Վասպուրական՝ փրկություն փնտրելու բյուզանդական կատապանի մոտ, ուր և, ամենայն հավտնականությամբ, շարունակում էր իր հայրենադավ քաղաքականությունը։ Չորս տարի անց, 1037 թ. Վասպուրականի բլուզանդական կառավարչի միջամտությամբ Պետրոսը վերադառնում է Անի, բայց նա իսկույն ձերբակալվում է և արգելափակվում Բջնիում, Գրիգոր Մագիստրոսի կալվածքում, որը Թեև անձնապես մոտիկ էր և Պետրոս կաթողիկոսին, և իր փեսա վեստ Սարգսին, բայց հաստատ չի կարելի ասել, թե բաժանում էր նրանց քաղաքական գիծը<sup>22</sup>։

Այս ծանր և բախտորոշ տարիներին Բագրատունյաց Յագավորության զորավիգ և Հայաստանի անկախության նախանձախնդիր Թևի պարագլուխը երկրի սպարապետ, մեծ զորավար Վահրամ Պահլավունին էր, որը ամեն կերպ աշխատում էր պահպանել Անիի թագավորության անկախ գոյությունը, ջանջ էր թափում դիմագրավելու բյուզանդական առաջխաղացմանը։

Պետրոս կաթողիկոսը Բջնիում մնաց մոտ մեկ ու կես տարի։ Հովհաննես-Սմբատը և հայ նախարարները կաթողիկոսական աթոռին նստեցրին Սանահնի վանահայր Դիոսկորոսին, որը, սակայն, մեկ տարի և երկու ամիս աթոռակալելուց հետո հեռացվեց։ Նրան չընդունեց հայոց բարձր հոգևորականությունը «ի ձեռնադրութեանն նորա ոչ ժողովեցան եպիսկոպոսք և քահանայք և հայրապետք»<sup>23</sup>— գրում է Մատթեոս հետհայեցին։ Իր աթոռակալության ժամանակ Դիոսկորոսը եպիսկոպոս ձեռնադրեց Պետրոսի հակառակորդներին, մի բան, որն էլ ավելի մեծ դժգոհություն առաջացրեց հոգևորականների շրջանում,

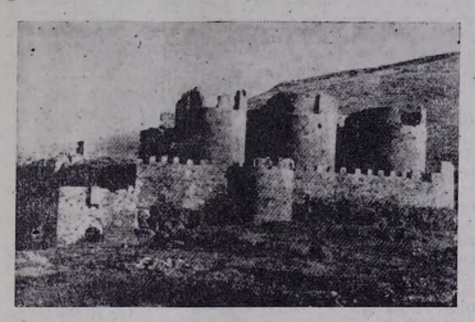
<sup>20</sup> կ. Կոստանյանց, Վիմական տարեդիր, էջ 17։

<sup>21</sup> Vampben Amfanjbgh, to 75.

<sup>22</sup> Գրիգոր Մագիստրոսի քաղաքական դիրջավորման վերաբերյալ ուսումնասիրողները ար.
տահայտել են հակադիր կարժիքներ, ոմանք գտնում են, որ նա սկզբից ևեք ունեցել է բյուզանգական կողմնորոշում և դործակցել է Պետրոս Գետադարձի ու վեստ Սարգսի հետ, մյուսները
պնդում են, որ նա որոշ շրջանում, չի բաժանել Պետրոսի և այլոց քաղաքական գիծը, ընդհակառակը հետևել է Բագրատունյաց Բագավորությունը պահպանելուն կողմնակից խմբի պարագլուխ և իր Հորեղբայր Վահրամ Պահլավունուն։

<sup>23</sup> Մատրեսս Ուռնայեցի, էջ 76։

որոնք «ընդ նզովիւք փակեցին զթագաւորն և զաժենայն նախարարսն Հայոց վասն հակառակութեան, որ եղև ի մէջ եկեղեցւոյն» Երկպառակության առաջն առնելու նպատակով Հովհաննես-Սմբատը և իշխանները Աղվանից կա-թողիկոս Հովսեփի միջնորդությամբ Պետրոսին վերականգնում են իր աթոռի վրա։



Մադասաբերդ, որը պարտպանում էր Անիի մատույցները ճառավից

Այս ամենը Բագրատունյաց թագավորության ապրած տարտամ և ճգնաժամային վիճակի արտահայտություններն էին։ Երկրի հասարակական-ջաղաջական ճգնաժամը, ստեղծագործ շինարարական աշխատանջների խաթարվածությունը, աշխատավոր բնակչության կեղեջումը, սոցիալական սուր բախումները, օտարների ներխուժումները և երկրի անկախությանն սպառնացող վտանգը առաջացրել էին հոռետեսական անկումային տրամադրություններ, իսկ XI դարի 20—30-ական թվականներին դիսավոր աստղի երևալը և արևի խավարումը առիթ ծառայեցին այդ տրամադրություններն արտահայտող և աշխարհի վերջը ազդարարող գրականության երևան գալուն։

# 3. ԲԱԳՐԱՏՈՒՆՑԱՑ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՑԱՆ ԱՆԿՈՒՄԸ

1040 թ. վերջին վախճանվեց Հովհաննես-Սմբատ թագավորի եղբայր Աշոտը։ Իր հոր՝ Գագիկ թագավորի մահից հետո, երբ երկու եղբայրների միջև երկպառակություն էր սկսվել, Հովհաննես-Սմբատը թույլ չէր տվել, որ իր եղբայր Աշոտը մուտք գործի Բագրատունիների մայրաքաղաքը։ Ահա այժմ Աշո-

<sup>24</sup> Մատրհոս Ուռնայեզի. է, 77.

տը, որ «ի կենդանութեան կւրում... ոչ մտաւ ի քաղաքն չԱնի»<sup>25</sup>, դագաղի մեջ բերվում է Հայոց մայրաքաղաքը՝ թաղվելու համար Բադրատունիների տոհական գերեզմանոցում։ Այդ միջոցին, ամենայն հավանականությամբ Բյուղանդական կայսրության գաղտնի դրդմամբ, Դվինի ամիրա Աբու-լ-Ասվարը, մեծաթիվ զորքի գլուխն անցած հարձակվեց Դավիթ Անհողինի տիրույթների վրա և մահ ու ավեր սփռելով գրավեց մի քանի գավառներ և բերդեր։ Դավիթ Անհողինը դժվար կացության մեջ ընկավ և դիմեց Հովհաննես-Սմբատ թագավորի օգնությանը, որը նրան տվեց 3—4 հազար զինվոր։ Օգնության հասան նաև Կապանի, Ափիազաց ու Վրաց թագավորները։ Միացյալ զորքը պարտության մատնեց Դվինի ամիրային և հալածական արեց ու ազատեց այլազգիւների ձեռքն անցած հայկական շրջանները։

Սա Հովճաննես-Սմբատի քաղաքական գործունեության վերջակետը եղավ։ 1041 թ. սկգբին նա կնքեց իր մահկանացուն և թաղվեց Անիում։

Հովհաննես-Սմբատը վախճանվեց առանց ժառանդ Թողնելու։ Դա պատճառ դարձավ գահակալական սուր պայքարի։ Բագրատունյաց գահին տիրանալու վւորձ կատարեց Դավիթ Անհողինը, որը խուժեց Բադրատունիների գավառները, բայց հաջողություն չունենալով, ստիպված վերադարձավ իր տիրույթները։

Հովհաննես-Սմբատի մահվան լուրը Քլուզանդական կաչսրություն հասցրեց վեստ Սարգիսը, որը ոչ միայն բյուզանդացիներին հրավիրում էր Անի, այլև Տայոց Թագավորական գանձարանը Տափշտակելով, փակվել էր Անվո միջնաբերդում։ Հայոց գահին օտարի օգնությամբ տիրանալու ցնորջով տարված, նա սպասում էր բլուզանդական զորքերի գալստյան։ Բյուզանդական կայսրությունը, որ անհամբերությամբ սպասում էր «կտակատիրոջ» ուռաջ վախձանվելուն՝ նրա Թողած «ժառանդությանը» տիրանալու համար, ամենևին էլ չհապաղեց։ Բյուզանդական մի մեծ բանակ հարձակում սկսեց Անիի Թագավորության դեմ, սրի, ավարի ու գերության մատնելով երկիրը։ Բազմաթիվ շրջաններ ստիպված հպատակություն հայտնեցին բյուզանդացիներին։ Հերթը հասել էր Բագրատունիների նշանավոր ու շքեղ մայրաքաղաքին՝ Անիին։ Հայ ժողովուրդը ոտքի կանգնեց պաշտպանելու իր հայրենիքը, իր պետականությունը։ Շուրջ երկու դար տևող անկախությունից հետո դժվար էր հաշտվել այն մտքի հետ, որ հայրենիքը նորից պիտի կրի օտարի ծանր լուծը։ Մի փոքրիկ պետություն, ներքին ու արտաքին հարվածներից անչափ Թուլացած, ընդդիմակայիլու էր այդ ժամանակ աշխարհի խոշորագույն և հզորագույն պետությանը, բազմադարյան դիվանագիտական փորձ ունեցող Բյուզանդական կայսրությանը։

Բյուզանդական բանակը, պատմիչների ասելով, կազմված հարյուր հազար զինվորներից, պաշարել էր Անին, որի անկման համար հող էին պատրաստել իշխող վերնախավի ներքին երկպառակությունները։ Այս օրհասական պահին, սակայն, մեկ մարդու պես ոտքի կանգնեց մայրաքաղաքի աշխատավոր բնակչությունը և զորքը։

<sup>25</sup> Մատթեոս Ուռնայեցի, *էջ 79։* 

Հայող դորքը՝ «բարկութեամբ որպէս դգազանս զայրացեալը և առ հասարակ ելեալ ի պատերազմ արջ երեսուն հազար հետևակը ձիաւորը... դկալծակն հեղան ի վերալ գօրացն Հոռոմոց»<sup>26</sup>։ Ճակատամարտը տեղի ունեցավ Անիի պարիսպների տակ՝ Ծաղկոցաձորում։ Հայ կտրիճները, սպարաայետ Վահրամ Պահլավունու գլխավորությամբ, անխնա կոտորում էին օտար նվանոգներին, որոնց մեծ մասր փորձեց փրկվել՝ փախուստի դիմելով։ Ախուրլան գետը, գրում է պատմիչը, կարմիր ներկվեց Թյնամու արլունով։ Բյուցանդական գորջերը, որոնց գլխավորում էր Իբերիա բանակաԹեմի դուջս Միջայել Իասիտեսը, ստիպված եղավ վերադառնալ ձեռնունայն։ «Եւ այլ ոչ ևս խնդրեցին գօրքն Հոռոմոց զջաղաջն Անի, այլ դարձան ամօթով և գնացին ի Կոստանդնուպօլիս առ Միխալլն»<sup>27</sup>։ Ալս փալլուն **հաղ**թանակից հետո Վահրամ Պահլավունին և նրա շուրջը համախմբած 30 հայ իշխաններ՝ Բագրատունյաց դահին նստեցնում են Հովհաննես-Սմբատի եղբալը Աշոտի 18-ամլա որդի Գագիկին և նրան օծում հայոց Թագավոր (1042)։ Չնայած իր երիտասարդ հասակին, Գագիկը Հանդես բերեց ռազմական և պետական գործյի մեծ ընդունակու-Թլուններ։ Նրա Տիմնական նպատակն էր «իմաստուԹեամբ իւրով հաստատել ցաքոռ ԹադաւորուԹեանն Հալաստան ազգիս»<sup>28</sup> և իր ծրագիրն սկսեց իրականացնել պալքարելով նախ և առաջ երկրի զորությունը ներսից քալքալողների դեմ։ Նա որոշեց ձերբակայել դավաճան վեստ Սարդսին, որն ամրացել էր Անիի միջնաբերդում, ալնուհետև Սուրմառի բերդում, ծրագրելով Սուրմառին և այլ բերբեր, որոնը իրեն էին պատկանում, հանձնել բլուզանդացիներին<sup>29</sup>։ Գագիկ *ֆագավորը ձևորակալեց ու խոշտանդեց վեստ Սարգսի*ն, ետ վերցրեց արջունի գանձերը, որ նա հափշտակել էր Հովհաննես Թագավորի մահվանից հետո։ Բայց Գագիկը հետևողական չգտնվեց և ըստ երևույթին ճնշման տակ ոչ միայն ազատ արձակեր վեստ Սարդսին, այլև պատանեկան դյուրահավատությամբ Հավատաց նրա հրդումներին և վերականգնեց նրան իր պաշտոնին։ Օգտվելով դրանից, վեստ Սարգիսը շարունակեց իր կործանարար գործունեությունը։

1042 թ. բյուղանդական դահին նստեց Կոռտանդին Մոնոմախը։ Նա վճռեց ինչ գնով էլ լինի տիրանալ Անիին, գլուխ բերել այն գործը, ինչ չկարողացավ Միջայել կայսրը։ Նա դիմեց Գագիկ Բ-ին և, որպես Հովհաննես-Սմբատի «կտակի» ժառանգորդ, պահանջեց «իր» ժառանգությունը։ Գագիկ թագավորը լավ գիտեր, որ զենքի ուժով միշտ հնարավոր չէ չափվել հզոր Բյուզանդիայի հետ, ուստի և փորձեց դիմել դիվանադիտության։ Բյուղանդական պատմիչ Սկիլիցան գրում է, որ Գագիկը խաղաղություն էր պահպանում բյուզանդացի-ների հետ և դաշնակցություն, իրեն համարում էր կայսեր ծառան (δοῦ).ος), բայց չէր ուզում իր իշխանությունը զիջել կայսրին։ Վերջ ի վերջո տեսնելով, որ բյուղանդացիներին դա չի բավարարում, որ նրանց նպատակը Հայոց թագավորության վերացումն է և նրա կցումը Բյուզանդական կայսրության, Գա-գիկը որոշեց դիմադրել<sup>30</sup>։

<sup>26</sup> Մատրեոս Ուռնայեցի. *էջ 85*։

<sup>27</sup> Unifu mbania, 52 86:

<sup>28</sup> Նույն տեղում, էր 87,

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Տե՛ս Արիստակես Լասաիվիբացի, *էլ 58։* 

<sup>30</sup> St' Georgius Cedrenus, t. H. p. 556-557.

1044 թ. Կոստանդին Մոնոմախը որոշում է վիրջ դնել Բագրատունյաց թագավորությանը և մեծաջանակ զորջ տրամադրելով Միջայել Իասիտեսին, հրամայում է գրավել Անին։ Բայց բյուզանդական զորջերի այս երկրորդ արշավանջն էլ վերջանում է բյուզանդական բանակի խայտառակ պարտությամբ։ Կատաղած կայսրը նույն՝ 1044 թ. Գագիկի դեմ ուղարկում է բյուզանդական զորջերի սպարապետ ներջինի Նիկոլայոսին՝ իր սենեկապետին։ Մատթեոս Ուռհայեցին ծաղրում է բյուզանդական կայսեր այգ ջայլը, գրելով, որ նա «զայր կին կաժմէր դնել պահապան աշխարհին Հայոց փոխանակ հզօր ջաջին Գագկայո<sup>31</sup>։ Անիի դարպասների առջև կրկին տեղի ունեցավ կատաղի ճակատամարտ, որտեղ հայերը սպարապետ Վահրամ Պահլավունու և Գագիկ Բ թագավորի գլխավորությամբ փայլուն հաղթանակ տարան ու փախուստի մատնեցին բյուզանդական զորջերին։ Ջորավար Նիկոլայոսը ևս նահանջեց և ապաստանեց Ուղտիջում (Օլթի)։

Սեփական ուժերով ի վիճակի չլինելով հաղթահարել հայոց դիմադրությունը, բյուզանդական կայսրը դիմեց մի ստոր քայլի՝ բանակցությունների մեջ մտավ Դվինի ամիրա Աբու-լ-Ասվարի հետ, առաջարկելով նրան ասպատակել Գագիկ թագավորի տիրույթները<sup>32</sup>։ Կայսրը խոստացավ նրան թողնել Բագրատունյաց թագավորությունից բոլոր այն շրջաններն ու բերդերը, որոնց կտիրի նա գենքի ուժով։ Դվինի ամիրան չհապաղեց գործադրելու բյուգանդա-

կան կայսեր հետ կնքած համաձայնությունը։

Բյուզանդիան էլ անգործ չէր մնում։ «Զօրքն Հոռոմոց,— գրում է Արիստակես Լաստիվերտցին, – չորս անգամ զկնի միմեանց մտին լաշխարհն Հալոց, մինչև մարդաթափ արարին գերկիրն ամենայն սրով և հրով և գերու-Թեամբ»<sup>38</sup>։ Բալց ալդ անգամ էլ Թշնամուն չհաջողվեց կոտրել հալերի դիմադրությունը։ Հայ ժողովուրդը հերոսական պայքար էր մղում իր երկրի անկախության համար։ Անիի հերոսական պաշտպանությունը փաստորեն հայկական պետականության պահպանման համար մղվող անձնազոհ սխրագործու-Թլուններով ուղեկցվող մի գոլամարտ էր, հղոր նվաձողների դեմ և ժողովրդի ինջնապաշտպանության փայլուն մի էջ։ Բալց այն, ինչ չկարողացան բյուգանդացիներն անել գենքով, արեցին նենգությամբ։ Վեստ Սարգսի խորհրդով Կոստանդին Մոնոմախը, իբր բանակցություններ վարելու համար, Գագիկ թագավորին հրավիրում է Կոստանդնուպոլիս։ «Կոչեա դԳագիկ պատճառանօթ սիրոլ ի Կոստանդնուպօլիս և մի Թողուր ելանել ի քաղաքէն մինչև զքաղաքն Անի առցես ի նմանէ»<sup>34</sup>, խորհուրդ էր տալիս վեստ Սարգիսը Մոնոմախին։ Կոստանդին Մոնոմախը հավանություն է տալիս այդ ծրագրին և Գագիկին հրավիրում Կոստանդնուպոլիս երդվելով, Թե «միայն ի տեսանելն ղջեզ, դարձուցից ի քեզ գթագաւորութիւնը քո, և դրեցից զջևը ժառանգ լաւիտենից աշխարհիդ և քաղաքիդ քոլ»<sup>35</sup>։

<sup>81</sup> Մատթեոս Ուռնայեցի, է, 56.

<sup>32</sup> Sh'u Georgius Cedrenus, t. II, p. 558-559.

<sup>33</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, էջ 58,

<sup>84</sup> Udpmm, to 61.

<sup>35</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, էջ 61։

Վահրամ Պահլավունին և մնացած ազատանին, որոնք Գագիկին գահ էին նստեցրել, խորհուրդ չտվին նրան գնալ Կոստանդնուպոլիս, բայց Գագիկը տարտամ հույսով, թե կկարողանա խաղաղ ճանապարհով վերջ տալ պատերազանին և փրկել հայոց պետականությունը, երկար տատանվելուց հետո, գնաց կայսեր մոտ, բայց այլևս չտեսավ իր հայրենիքը։ Նա թռչունի պես ծուղակն ընկավ, գրում է Արիստակես Լաստիվերտցին։ Կայսրը Գագիկից պահանջեց Անին, փոխարենը խոստանալով Մելիտինե քաղաքը և շրջակա գավառները։ Կաղիկը մերժեց. «Տէր և թագաւորն ես եմ տանն Հայոց.— ասաց նա բյուզանդական կայսրին,— ահա ես ոչ տաց զՀայք ի ձեռս քոչ<sup>36</sup>։ Պետրոս կաթողիկոսը, վեստ Սարգիսը և նրանց համախոհները մինչ այդ Մոնոմախին ուղարկել էին Անիի բանալիները։

Հենց այդ ժամանակ էր, որ Գրիգոր Մագիստրոսն էլ գնում է կայսեր մոտ, տալիս նրան իր բոլոր տիրույթները։ Նա այդ քայլին դիմեց, երբ տեսավ, որ հայոց պետականության պահպանումը դարձավ անհնարին. «իբրև ետես եթե ոչ են թողլոց զԳազիկ ի տեղի իւր, յառաջ կացեալ տայ զբանալին Բջնոյ ցթագաւորն, և զամենայն զիւր զհայրենի ժառանգութիւնն. և մեծարեալ ի նմանէ՝ առնու զպատիւ մագիստրոսութեան, և զտեղիս բնակութեան ի սահմանս Միջագետաց գիւղս և քաղաքս, դրով և ոսկի մատանեաւ յազգէ յազգ մինչև յաւնտեսն»<sup>37</sup>։

Ստանալով Անիի բանալիները և բյուզանդական կողմնորոշում ունեցող իշխանների նամակը, Կոստանդին Մոնոմախը կրկին հարկադրում է Գագիկին իրեն հանձնել Անին և Թագավորության բոլոր հողերը։ Սակայն Գագիկը հաստատուն է մնում իր դիրքում և պատասխանում է կայսրին, որ ինքն է Անիի և Արևելքի տերը իշխանների հետ միասին և առանց իր համաձայնության իշխանները չեն կարող հայոց երկիրը կայսրին տալ և ոչ էլ ինքը կարող է տալ առանց իշխանների համաձայնության, իսկ իշխաններից շատերը համաձայն նրա չեն։ Գագիկ Բ-ի սլատասխանը Մոնոմախին շատ ուշագրավ է ոչ միայն նրա հաստատուն դիրքի, այլև միջնադարյան հողատիրական իրավունքի տեսակետից։

Անիի ավագանին այս ծանր վիճակում որոշում է քաղաքը տալ Դավիխ Անհողինին կամ Ափխազաց և Վրաց Բագրատունի Թագավոր Բագարատին։ Բայց մինչ այդ Պետրոս կախողիկոսը դիմում է Սամոսատ, բյուզանդական արևնլից զորավարին, խոստանալով Անին, ինչպես և այլ քաղաքներ ու բերդեր։ Բյուզանդական զորքերը կրկին երևում են հայոց մայրաքաղաքի պատերի տակ և տիրում են նրան։ 1045 թ. վերջ է դրվում Բագրատունիների կենտրոնական Թագավորությանը, երկիրը դառնում է բյուզանդական սովորական մի նահանգ։ «Խախտեալ փլաւ տէրութիւն ազգին Բագրատունեաց» 38,— ողբում է Մատթեոս Ուռհայեցին։

<sup>36</sup> Մաաթեոս Ուռնայեցի, էջ 95։

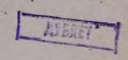
<sup>37</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, էչ 62։

<sup>38</sup> Մատթեոս Ուոնայեցի, էջ 97.

Բյուզանդացիների ձեռջն ընկած և իր թագավորությունը կորցրած Գագիկ Բ արջան ստանում է Կալոն Պեղատը և Պիզուն ու ապրում այնտեղ, մինչև որ բյուղանդացիները վերջ կտային նաև նրա կյանջին։

Բագրատունյաց Թագավորության անկումը հույժ ողբերգական հետևանքներ ունեցավ Հայաստանի համար։ Հայ ժողովուրդը երկար դարեր կորցրեց իր ինքնուրույն պետականությունը բուն Հայաստանում։ Սկիղբ առավ զանգվածային արտագաղթը, որը հետզհետե ջլատեց հայ ժողովրդի ուժերը։

### รุปอริบินินัน บบ< จารกรดาการกระบาย บุนบานบาน จนรบาคดอนา คนบราการ



# 403 40104011 4050103011

#### PURULABAPSAH LUPAPPAHAL HALBAPA

Աղայան Ժ. Պ., Առաքիլյան A. Ն., Գալոյան Գ. Ա., Երեն յան Ե. Ց., Խաչիկյան Լ. Ե., Հակոբյան Ա. Մ., Ներսիսյան Մ. Գ.

A ESM



ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՀ ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆԵՐԻ ՄԿԱԴԵՄԻԱՅԻ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆԵՐ ԵՎ Ա Ն - 1976

## <usnr III

# ՀԱՅԱՍՏԱՆԸ ՉԱՐԳԱՑԱԾ ՖԵՈԴԱԼԻՉՄԻ ԴԱՐԱՇՐՋԱՆՈՒՄ (IX Դ ԿԵՍԵՐԻՑ ՄԻՆՉԵՎ XIV-Դ ԿԵՍԵՐԸ)

#### **ՀԱՏՈՐԻ ԽՄԲԱԳՐՈՒԹՑՈՒՆ**

Առաքելյան Բ. Ն. (պատասխանատու խմբագիր)չ. Բառայան Լ. Հ. (պատ. խմբագրի տեղակալ), Մնացականյան Ա. Շ., Ցեր–Ղևոնդյան Ա. Ն-

#### ԳԼՈՒԽ ՔՍԱՆՀԻՆԳԵՐՈՐԳ

#### ՀԱՑԱՍՏԱՆԸ ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՏԻՐԱՊԵՏՈՒԹՑԱՆ ՆԵՐՔՈ

#### 1. ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՏԻՐԱՊԵՏՈՒԹՅԱՆ **ԱՄՐԱՊ**ՆԴՈՒՄԸ ՀԱՅԱՍՏԱՆՈՒՄ

Անին գրավելուց և Բագրատունյաց կենտրոնական թագավորությունը վերացնելուց էլ առաջ, դեռևս Վասիլ Բ կայսեր իշխանության վերջում, Հակերացնելուց էլ առաջ, դեռևս Վասիլ Բ կայսեր իշխանության վերջում, Հարապետության ներջու Ամբողջ Արևմտյան և Հարավային Հայաստանը (նաև Տայջը) վերածվեց բյուգանդական նահանգի։ Նվաճված շրջանները Բյուդանդական կայսրությունը կառավարում էր իր զինվորական բարձրաստիճան պաշտոնյաների միջոցով, որոնք դուքս կամ կատապան էին կոչվում։ Ամենակարևոր կատապանությունը Վասպուրականն էր՝ Վասպրականիան նրան հան ևսպակարան (Βαρπρακανία, 'Ασπρακανία), որի կազմի մեջ էին մտնում նաև Վանա լճի հյուսիսային մասերը (Մանազկերտը, Արճեշը, Բերկրին)¹, իսկ կենտրոնն էր Վան ջաղաջը։ Վասպուրականի կատապանը հաչկական աղբյուրներում կոչվում է «տէր գաւառին Վասպուրականի», «գաւառակալ», «գաւառակալ», «գաւառակալ», «կողմնապահ» և այլն։

Կայսրությունը Վասպուրականին շատ մեծ նշանակություն էր տալիս ե այդ էր պատճառը, որ այնտեղ որպես կառավարիչ ուղարկվում էին կայսրության նշանավոր զինվորականները։ Կայսրությունը Վասպուրականում կուտակում էր մեծաջանակ զորամասեր, բյուզանդական տերապետությունը նվաճելու նպատակով<sup>2</sup>։

<sup>1</sup> Տե՛ս Ա. Տեռ-Ղևոնդյան, Արաբական ամիրայությունները Բագրատունյաց Հայաստանում, էլ 200։

<sup>2</sup> Մոդլինա (Բուլղարիա) ամրոցի գրավումից հետո, բուլղար ռաղմադերիներին՝ «բոլոր նրանց, ովջեր կարող էին զենջ կրել», Վասիլ Բ կայսրը ուղարկեց Վասպուրական։ Տե՛ս Georgius Cedrenus, t. II, p. 462. Վասպուրականում էին փուտակվել նաև «ռուսական ղորջեր» (՝Pos)՝ որոնց բյուղանդացիների հետ կովում էին Բերկրիի արաբ ամիրայության դեմ։ Տե՛ս նույն տեղում, էջ 503։

Բլուզանդիան Վասպուրականին հեշտությամբ չտիրեց, Սենեքերիմ Արծրունու Սերաստիա տեղափոխվելով դեռես Վասպուրականը կատարելապես 
նվաճված չէր։ Տեղացի հայ ազգարնակչությունը, հայկական մանր իշխանությունները և մահմեդական ամիրայությունները դիմադրություն էին ցույց 
տալիս բյուզանդական նվաճողներին։ Վասպուրականի առաջին կատապան 
Վասիլ Արգիրոսը (1922—1023) շուտով սլաշտոնանկ եղավ` իրեն չարդալրացնելու պատճառով<sup>3</sup>։ Նրան հաջորդած Նիկեփոր Կոմնենոսը (1023—1026) 
փորձում է ամրողջ Վասպուրականը հպատակեցնել «և՛ համոզելով, և՛ բրոնությամբ» և նա դժվարին պայքար մղեց Վասպուրականի և Ապահունիքի 
մահմեդական ամիրայությունների դեմ, որոնք տիրում էին Մանազկերտին, 
Արճեշին և Բերկրիին։ «Սա, — գրում է Արիստակես Լաստիվերտցին Նիկեփոր 
Կոմնենոսի մասին, — մեծամեծ գործս արութեան ցուցեալ ի դուռն Պարսից, 
և եղև անուանի յամենայն արևելս» Նիկեփոր Կոմնենոսին հաջողվում է 
նվաճել Արճեշը»,

Նիկեփոր Կոմնևնոսը Վասիլ Բ կայսեր մահից հետո ձերբակալվում է և որպես դավադիր կուրացվում Վասիլի հաջորդ Կոստանդին կայսեր կողմից։

Նիկեփոր Կոմնենոսից Տետո կայսրը Վասպուրականի կատապան է նշանակում ծագումով բուլղար Նիկոլայոս Խրիսելիոսին, որը երկար ժամանակ վատնեց կայտիկների ձեռքից Բերկրին գրավելու համար։ Ի վերջո նրան հաջողվում է ստիպել ամիրային այն զիջել կայսրությանը։

Տիրանալով Բերկրիին, կատապան Նիկոլայոսը, ամենայն հավանականությամբ, մտադիր էր շարունակել իր առաջխաղացումը և սկսել արդեն Շիրակի Բագրատունիներին պատկանող հողերի նվաճումը։ Բայց հայ ժողովուրդը մտադիր չէր առանց կռվի հանձնվելու, նա որոշեց դիմադրել Բյուզանդական կայսրության առաջխաղացմանը։

Բայց Բագրատունյաց կենտրոնական Թագավորության Հողերին ձեռք տայը վաղ էր։ Բյուզանդիան համոզվեց, որ դեռևս պետք է ամրանալ Վասպու-,րականում, քանի որ Վասպուբականը գրավելը դեռ նրան տիրել չէր նշանակում։ Բերկրիի մահմեդականները, որոնք մի փոքր առաջ պայմանների բե-,րումով ստիպված էին փրենց տիրույթները զիջել կայսրությանը, շուտով ապստամբում են և կոտորում շուրջ վեց հազար բյուզանդական զինվորներ։ Բերկրին նորից է անցնում մահմեդականների ձեռքը<sup>7</sup>, Ռոմանոս կայսրը (1028—1034) պաշտոնանկ է անում Վասպուրականի կատապան Նիկոլայոս Խրիսելիոսին և նրա փոխարեն կատապան նշանակում Նիկետաս Պեգոնի-

<sup>3</sup> St'a Georgius Cedrenus, t, 464.

<sup>4</sup> Vocit abgood.

<sup>5 200</sup>m. Georgius Cedrenus, t.II, p. 481-482. Urhumulibu luumhulbrogh, 12 40-41.

<sup>6</sup> Տե՛տ Ա. Տեր-Ղեռնդյան, Արարական ամիրայությունները..., էլ 201։ 7 Արիստակիս Լաստիվիրացի, էջ 48։

տեսին, որը բյուզանդական և ռուսական զորքերով պաշարում է Բերկրին և գրավում 1034 թ.թ.

Ամրապնդելով իր դիրքերը Վասպուրականում և Տայքում, կայսրությունը դրանք դարձրեց հենարան՝ Անիի Թագավորության պատճառով հալածվում բոլոր նրանց համար, ովքեր բյուզանդասիրության պատճառով հալածվում էին Հյուսիսային Հայաստանում<sup>9</sup>։

Իրերիայի (Տայքի) դուքսը կամ կատապանը անվերջ ոտնձգություններ էր կատարում Բագրատունյաց պետության դեմ։ Եվ Անիի վրա հարձակվող ու Բագրատունիների պետության վերջ դնողը եղավ հենց Իրերիայի կատապան վեստ Միջայել Իասիտեսը։

Անիի գրավումից հետո Շիբակն ու Իբերիան կազմեցին մեկ կատապանություն, որի կառավարիչը սկսեց կոչվել «Հայաստանի և Իբերիայի կատապան» (Κατεπάνω Αρμενίας καὶ Ἰβηρίας)<sup>10</sup>, կամ «Անիի և Իբերիայի կառավարիչ» (ότοῦ ᾿Ανίου καὶ τῆς Ἰβηρίας κατάρχων)<sup>11</sup> և ենթարկվում էր Արևելից գորավարին, Կատապանության կենտրոնն էր Անի քաղաքը։

Հայաստանի առաջին կառավարիչը դարձավ Իբերիայի կատապան Միքայել Իասիտեսը, որն սկսեց կոչվել «Հայաստանի և Իբերիայի կատապան»։ Արիստակես Լաստիվերտցու տվյալներով «իշխան ոմն Ասիտ անուն, որ յառաջ կալեալ էր զտէրութիւնն արեւելից, և զնա առաքէ թագաւորն տեղակալ քաղաքին Անւոյ»<sup>12</sup>։

Բյուզանդական կայսրության համար Անին դարձավ այն հենակետը, որտեղից նա շարունակեց իր նվաճողական քաղաքականությունը այս անգամ
դեպի Արարատյան դաշտը։ Նա կռվի բռնվեց Դվինի ամիրա Աբու-լ-Ասվարի
հետ, որը Գագիկ Բագրատունու դեմ մղած պայքարում իր նախկին դաշնա
կիցն էր։ Կայսրը, որպես Գագիկ թագավորի տիրույթների «ժառանգորդ»,
ամիրայից պահանջում էր Բագրատունյաց թագավորությունից խլած հողերը։
1046 թ. Արևելից զորքերի սպարապետ Նիկոլայոսը և Անիի ու Իբերիայի կատապան Միջայել Իասիտեսը բազում զորքերով շարժվում են Դվին քաղաքի
վրա, բայց չարաչար պարտության են մատնվում։ Այս մարտին մասնակցում

<sup>8</sup> Տե՛ս Georgius Cedrenus, t. II, p. 502—503։ Լաստիվերտցին Բերկրիի գրավումը վերադրում է մի այլ կատապանի՝ Կավասիլասին։ Նա գրում է. «Յորոլ վերայ եկեալ Կաւասիլաս ոմն՝ որ Վասպուրականի գաւառապետն էր՝ բազում զօրու, էառ զքաղաքն և կացոյց գունդո հեծերոց պահապան քաղաքին։ Ցայնժամ այլ ոմն փոխանորդեաց զիջխանութիւն նորա» (Արիստակիս ևաստիվերացի, էչ 48)։ Պատմիչի ասելով Բերկրիի գրավումը տեղի ունեցավ Միքայել Դ Պատկագոնացի կայսեր օրոք (1034—1041)։ Տե՛ս և Ա. Տեր-Ղեռնդյան, Արաբական ամիրայությունները..., էջ 201։

<sup>9</sup> Վասպուրականը որոշ ժամանակ ապաստան դարձավ նույնիսկ հայոց Պետրոս Գետադարծ կաթողիկոսի համար։

<sup>10</sup> Ալսպես է իրեն անվանում Հովհաննես Մոնաստիրիոտեսը 1058 թվակիր արձանագրության մեջ։ տե՛ս В. Н. Бенешевич, Три анийские надписи из эпохи византийского влады чества, Птрг., 1921. стр. 19. Կատակալոն Կեկավմենոսը, որին հայկական աղբյուրները անվանում են իշխան «տանն Հայոց» (Արիստակես Լաստիվերացի, էջ 80), բյուզանդական աղբյուրներում հանդես է գալիս որպես ձօսէ 'Լիդթւաշ. Ցե՛ս Georgius Cedrenus, t. II, p. 560.

<sup>11</sup> Georgius Cedrenus, t. II, p. 574.

<sup>12</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, էշ 63։

կին նաև հայկական զորքերը՝ սպարապետ Վահրամ Պահլավունու գլխավությությամբ։ «Բազումը ի զօրացն Հոռոմոց անկան ի սուր և ի գերութիւն, գրում է Մատթեոս Ուռհալեցին,— ընդ որ և մեծ սպարապետն Հայոց Վահրամ հանդերձ որդւովն իւրով Գրիդորիւ սպանաւ ի մեծ պատերազմին ի Դուին բաղաքին»<sup>13</sup>։

Կոստանդին Մոնոմախ կայսրը սպարապետ Նիկոլայոսին և կատապան նքիջայել Իասիտեսին պաշտոնանկ է անում։ Իասիտեսի փոխարեն Անիի և Իրերիայի դուջս է նշանակվում հայազդի զորավար Կատակալոն Կոկավմենոսը (հայկական աղբյուրների Կամենասը)\4, իսկ Նիկոլայոսի փոխարեն Արևելից զորջերի հրամանատար է նշանակվում մեծ էտերիարի սարակինոս Կոստանդինը\6, Նրանց վրա դրվեց Դվինի ամիրայի դեմ մղվելիք պայջարի ղեկավարությունը։

Բյուզանդական ղորքերը 1047 թ. Նորից են Տարձակվում Արու-լ-Ասվարի վրա և այս անգամ Տասնում են որոշակի Տաջողությունների։ Նրանք կարողանում են գրավել մի շարք բերդեր՝ Սուրմառին, Ամբերդը, Խորվիրապը, պաշարում են «Դվինի մոտ գտնվող» Ծիծեռնակաբերդը<sup>16</sup>։ Սակայն բյուզանդացիներին չի հաջողվում հարձակվել Դվինի վրա։ Բյուզանդիայում բռնկված Լևոն Թոռնիկի ապստամրության պատճառով Դվինի դեմ արշաված զորքը ետ է կանչվում Կոստանդնուպոլիս<sup>17</sup>։

#### 2. ՀԱՅԱՍՏԱՆԸ «ՑՈՒՐԱՑՆԵԼՈՒ» ԲՑՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՔԱՂԱՔԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՎ ՀԱՐԿԱՅԻՆ ՃՆՇՈՒՄԸ

<sup>13</sup> Մատթեոս Ուռնայեցի, *էջ 98։ Հմմա*. Արիստակես Լասաիվեrացի, *էջ 63։* 

<sup>14</sup> Տե՛ս Արիստակես Լաստիվեբացի, *էջ 63*.

<sup>15</sup> Այս Կոստանդինին, առանց անունը տալու, հիշատակամ է Մատթեոս ՈւռՀայեցին. «զօբագլուխ զմեծ իշխանն Հառոմոց որում՝ անուն ասէին Տելիարխ», Մատթեռս Ուռնայեցի, էջ 100։ ՈւռՀայեցին «էտերիարխ» զինվորական աստիճանը անան է Համարել։ Այդ մասին տե՞ս Հ. Բաբթիկյան, Մատթեոս ՈւռՀայեցու «Ժամանակագրության» մեջ Հանդիպող մի ջանի բյուզանդական տերմինների մասին», «Լրաբեր», 1969, № 3, էջ 72 և Հա.։

<sup>15</sup> Sh' Georgius Cedrenus, t, II, p. 561.

<sup>17</sup> Sh'u bnejb mhandt

<sup>18</sup> Սահփանոս Տաrոնեցի, *էլ 201.* 

ոունակվեց նաև Տայքի գրավումից հետո։ Նույն կայսրը, Ասողիկի ասելով. «գամենալն բերդս և զամրոցս Տալոց նուաճեաց ընդ ձեռամբ իւրով, գՀաւատարիմս կարգեալ ի նոսա, և զմնացեալ ազատսն Տայոց առեալ տարաւ րնդ ինջեսւն՝ բնակեցուցանել լաշխարհին Ցունաց»<sup>19</sup>։

Այդ միջոցառումներն աղետալի էին ոչ միայն Հայաստանի համար։ Դրարով կայսրությունը թուլացնում էր իր արևելյան սաչդանները՝ ծոչվոր ձրղերի շուտով հանդես եկող հրոսակների առջև։ «Ելին իշխանըն ի հալրենի ժառանգութենէ իւրեանց,— ողբում է Արիստակես Լաստիվերտցին,— և եղեն պանդուխտ յօսսար հրկիր... աւհրեցան գաւառը և գնացին լաւար տանն Ցունաց։ Եղեն շինանիստ աւանք՝ բնակութիւն գազանաց, և անդաստանք նոցա՝ յարօտ հրէոց։ Տունք ցանկալիք բարձրաձհղունք և մեծամեծք՝ հղեն բնակութիւնը համբարհաց և լուշկապարկաց»<sup>20</sup>։

Բլուգանդական կայսրությունը Հայաստանում թողնում էր միայն իրեն Տավատարիմ ազնվականներին և միաժամանակ հենարան ստեղծելու համար աշխատում էր նվաճված շրջաններում մեծամեծ կալվածներ շնորհելով ընակեցնել բյուզանդական իշխանավորներին։ Դրանցից առավել նշանավոր էր Եվստաթիոս Բոլիլասը։

Բոյիլասը կապադավկացի էր։ Նա Տայքի շրջանում ստանում է բազմաթիվ գյուղեր և կալվածքներ, այդ թվում Կալմախը, Վարդան, Տանձուտր, Վժանր և ընտանյոր գայիս հաստատվում «այլ հավատը պաշտող և այլ լեզվով խոսող ժողովուրդների մեջ», տրոնցից հիշատակում է միայն հայերին (Տավանաբար, միաբնակ)։ Բոլիլասն ուներ բազմաթիվ ճորտեր ու ստրուկ*иып*<sup>21</sup>;

Բլուզանդիայից Հայաստան գաղթած և հաստատված փոքրաթիվ բյուզանդացիները երկրի կլանքում չէին կարող որևէ էական դեր խաղալ, բալց Հայաստանից Բյուզանդիա (Փոքր Ասիա) գաղթած հայհրի հոծ զանգվածները խաղացին այն կարևոր դհրը, որ հայացրին բուն հայկական այն շրջանները (Փոքր Հայք), որոնք հռոմեական և բյուզանդական, ապա և արաբական երկարատև տիրապետության հետևանքով սկսել էին կորցնել իրենց ազգային դեմքն ու նկարագիրը։ Այդ գաղթեցումներով նախապայմաններ ստեղծվեցին նաև Կիլիկիայում հայ տարրի ուժեղացման համար։

Բյուզանդական զորքերի հետ միասին նվաճված Հայաստան մուտք էին գործում նաև բյուղանդական կարգերը։ Նվաճողները Հայաստանի վրա նալում էին որպես իրենց գազութի և աշխատում էին Տնարափորին չափ շատ օգուտներ քաղել այդ երկրից։ Շահագործման հիմնական միջոցը հարկային ծանր լուծն էր։ Բյուդանդական հարկահավաքները դիմում՝ էին ամեն տեսակ ապօրինության՝ աշխատավոր բնակչությանը կեղեջելու համար։ Դեռևս 1018 թ. կայսրությունը Հայաստանի նվաճած արևմտյան շրջաններում մար-

<sup>19</sup> Սահփանոս Տաrոնեցի, *էջ 278* ւ

<sup>20</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, է, 55։

<sup>21</sup> Մանրամասն ան՛ս Հ. Բաւթիկյան, ԵվստաԹխոս Բոյիլասի կտակը (1059 թ.) որպես Հայաստանի և Վրաստանի պատմության կարևոր սկզբնաղբյուր, «Բանբեր Մատենադարանի», N 5, 1960, to 393 L Chun:

դահարկ է մացնում։ Այդ առթիվ Արիստակես Լաստիվերտցին գրում է. «Իսկ ի չորեքհարիւր վաթսուն և եօթն ամի թուականիս մերոյ՝ առաջէ ինջնակալ թագաւորն զնիկոմիտացի իշխան ոմն, որ եկեալ մարդահարկ արկանէ

լերկրիս»<sup>22</sup>ւ

Բյուզանդական պաշտոնյաների, հարկահավաքների ապօրինությունները առաջացնում էին աշխատավոր ժողովրդի արդարացի զայրույթը, որի հետ կանոսը իր «Ստրատեգիկոն» աշխատության մեջ, որը բարի խորհուրդների մի ձեռնարկ է, առաջարկում է անհապաղ վերջ տալ բյուզանդական պաշտոնյաների ապօրինություններին՝ «հատկապես սահմանամերձ շրջաններում, …որովհետև նման ապօրինությունները պատճառ դարձան բազում շրջաններին կորստյան և թշնամու կողմն անցնելուն»<sup>23</sup>, «Այսպիսի դեպքեր, — դրում է Կեկավմենոսը, — տեղի ունեցան հատկապես Կոստանդին Մոնոմախ կայսեր ժամանակ»։ Վերջինիս հրամանով Իրերիա և Միջագետք գնաց կայսեր դորժակալներից մեկը՝ մարդահամար անցկացնելու և հարկեր նշանակելու համար, նարչների ծանդին իրենը

Նույն դործակալի տխրահռչակ դործունեության մասին վկայում է նաև բյուզանդական մի ուրիշ պատմիչ Սկիլիցեսը, հաղորդելով շատ ավելի արժեքավոր մանրամասնություններ։ Ըստ Սկիլիցեսի, Կոստանդին Մոնոմախ կայսրը, ընկնելով նյութական ծանր վիճակի մեջ, դրամ կորզելու համար «դիժեց ամեն տեսակ ապօրինի և անտեղի, հնարովի միջոցների։ Նա Լևոն Սերվ-լիասի միջոցտվ դեն ցրեց իբերական («Հայաստանի և Իբերիայի») զորջը, որ 50 հաղար հոդուց էր բաղկացած և զորքի դիմաց այդ շրջաններից բազում դրամ հավաջեց։ Նա այլ բազում ստոր ու ապօրինի հարկեր հորինեց, որ ամոթ է ասել»<sup>24</sup>։

Տվյալ ժամանակաշրջանում Բյուզանդիայում շատ տարածված էր հարկերը կապալով տալը։ Որոշ մեծահարուստներ կամ զինվորական բարձրաստիճան գործիչներ, բանակաթեմերի զորավարներին մի գումար վճարելով, իրենց վրա էին վերցնում տվյալ շրջանի հարկերի հավաքման գործը։ Կեկավմենոսը նշում է, որ հարկերը հավաքելու գործը կապալով վերցնողը ստանում էր ոչ միայն իր ներդրած դրամագլուխը, այլև ձեռք էր բերում մեծ շահույթ, այդ իսկ պատճառով նա ատելի էր դառնում բոլորին<sup>25</sup>։

Բյուղանդական կայսրությունը Հայաստանից գանձում էր տարբեր հարկեր, սակայն աղբյուրներում հիշատակված են դրանցից միայն մի ջանիսր։

Հյուսիսային Հայաստանում էլ հարկերը սկսեցին տալ կապալով։ Անի քաղաքը հիմնականում վճարում էր արհեստավորներից և առևտրականներից հավաքված հարկը։ Սկզբում դա ութ լիտր ոսկի էր (576 ոսկեդրամ), որ ուղ-

<sup>22</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, է, 28։

<sup>23 «</sup>Советы и рассказы Кекавмена», сочинение византийского полководца XI в. Подготовка текста, введение, перевод и комментарий Г. Г. Литаврина, М., 1972, стр. 152.

<sup>24</sup> Sh' Georgius Cedrenus. t. II, p. 608.

<sup>25</sup> Sb'u «Советы и рассказы Кекавмена», стр. 236:

դակիորեն վճարվում էր Բյուգանդական կայսրությանը։ Բյուզանդական տիրապետության վերջում Անիի հարկերը կապալով տրվեցին երեք բարձրաստիճան զինվորականների<sup>26</sup>։

Հայաստանում, ինչպես նաև Բյուղանդիայում, կապալով՝ էին տրվում նաև ղեկավար պաշտոնները։ Այսպես, Անիի մուհթասիրը՝ հարկային և շուկալական հսկիչը, իր պաշտոնի համար Արևելից կատապանին վճարում էր երկու լիտր ոսկի (144 ոսկեդրամ), որը հետագայում դարձավ բնահարկ և Տավասար էր 600 մոդ Տացահատիկի։

Բացի առևտրականների և արհեստավորների վճարած հարկից, ամենայն հավանականությամբ, հայհրը Բյուզանդիային վճարում էին նաև զինվորական հարկ, զինվորական ծառայությունից ազատվելու համար, Հայտնի է, որ Արևելից կատապան Բագարատ Վխկացին համողեց Կոստանդին Դուկաս կալսրին՝ Անիի կայազորին ռոճիկ չվճարել, որովհետև ինքն առանց կայազորի իբր Թե կպաշտպաներ քաղաքը սելջուկների վերահաս վտանգից<sup>27</sup>։ Փաստորեն դա կայազորի ցրումն էր։ Մի այլ տեղում բյուղանդական պատմիչը գրրում է, որ Բագարատը կայսրին խոստացավ Անիի զորքի կարիջները ապահովել առկա միջոցներով<sup>28</sup>, Երկու դեպքում էլ հայ բնակչությունը կամ իր վրա էր վերցնում զորքի ապահովության ծախսը, կամ էլ զինվորական հարկ էր վճարում։

Քաղաջների կամ բերդերի պարիսպները կառուցելու կամ դրանջ ամրացնելու համար վճարվում էր հատուկ հարկ, որը կոչվում էր անգարիոն։ Անի քաղաքի տնատերերից գանձվում էր հարկ, որը կոչվում էր «պախտ មា កាស្ត្រ បា

Այսուհանդերձ, սելջուկյան վերահաս վտանգի պայմաններում և անեցիների դիմադրության հետևանքով, Բյուզանդիան մասամբ սթափվեց։ Նա ոչ միայն սկսեց հայերին սիրաշահելու քաղաքականություն վարել, այլև մտածել երկրի պաշտպանության մասին։

Ահարոն Մագիստրոսը բավական ջանքեր Թափեց Անի քաղաքի պարիսպների ամրացման համար, նա քաղաքը խմելու ջրով ապահովեց։ Ահարոն Մագիստրոսի միջնորդությամբ Թհոդորա թագուհին վերացրեց Անի քաղաքի արհեստավորների և առևտրականների վճարած ութ լիտր ոսկու հարկը։ Ահարոնը հրաժարվեց նաև Անի ջաղաքի մուհթասիբի՝ իրեն վճարած երկոշ լիտր ոսկուց։

Հայաստանում բյուգանդական կառավարիչները հիմնականում ծագումով Տույներ էին, իսկ հազվագյուտ դեպքում՝ բուլղարներ։ Միայն վերջին շրջանում, երբ սելջուկ Թուրքերի վտանգը գնալով սաստկացավ, Բյուզանդիան սկսեց տեղ տալ նաև Հալ գործիչներին։ Դրանցից ամենանշանավորը Գրիգոր

<sup>26 86</sup> Р. М. Бартикян, «Эникион» в Византни и столице армянских Багратидов Ани в эпоху византийского владычества, ПР2, № 2, 1968, 52 126 4 46 инг.

<sup>27 86&#</sup>x27; Michaelis Attaliotae, Historia, p. 81.

<sup>28</sup> Տե՛ս նույն տեղում։ .

Մագիստրոս Պահլավունին էր, որն իրեն անվանում է «Վասպուրականի և Տարօնոյ և Մանազկերտի, Արճեշոյ, Բերկրոյ, Միջագետաց տէր, Մոնոմախին մասիստրոս, վեստ և տուկ»<sup>29</sup>։

Վերջին շրջանում կայսրությունն օգտագործեց նաև տեղացի քաղկեդոնիկ զինվորականներին։ Նրանցից էին Բագարատ Վխկացին, որը Տայքի Բագրա-

տունիներից էր, Գրիգոր Բակուրյանը և ուրիշներ։

Բյուզանդիան սկզբնական շրջանում պահպանեց հայոց զորքը, քանի որ այն պետք էր կայսրության հետագա նվաճողական քաղաքականության համար և՜ Արևելջում, և՜ Արևմուտքում։

Բյուզանդական կայսրությանն էր ծառայում ոչ միայն հայոց հեծելազորը, այլև հետևակը։ Դեռևս Հովհան Ձմշկիկ կայսրը բուլղարների դեմ մըզած պայքարում լայնորեն օգտագործում էր բյուզանդական տիրապետության տակ գտնվող հայկական շրջաններից հավաքագրված հետևակը<sup>30</sup>։

1000 թ., Դավիթ Կուրապաղատի մահից անմիջապես հետո, Վասիլ Բ կայսրը «հրամայէ զօրացն Չորրորդ Հայոց և Տարօնոյ՝ օգնական լինել նմա յոր պետս և կոչեսցէ»<sup>31</sup>։ Արծրունյաց, ինչպես և Բագրատունիների թագավորության անկումից հետո, այդ շրջանների հայկական զորքերը ևս պետք է ծառայեին կայսրությանը։ Դվինի ամիրայի դեմ բյուզանդացիների հետ միասին, ինչպես տեսանք, կովում էր նաև հայոց զորքը՝ Վահրամ Պահլավունու գլխավորությամբ։

Սկիլիցեսի վկայությամբ Դվինի ճակատամարտին, բացի բյուզանդական զորջից, մասնակցում էր նաև իբերական (Տայջի) և «Մեծ Հայջի զորջը, որը գլխավորում էր Անեցին»<sup>32</sup> (հավանաբար՝ Վահրամ Պահլավունին)։

Հայկական և «իբերական» զորքերն ունեին իրենց սեփական հրամանատարները, որոնք են թարկվում էին բյուզանդական Արևելից սպարապետին στρατηγός αὐτοχράτωρ-ին<sup>33</sup>։

Բայց միշտ չէ, որ հայհրը հլու հնազանդ հնթարկվում էին բյուզանդական զորահրամանատարներին։ Եղել են դեպքեր, երբ հայոց զորքը հանդես է եկել կայսեր դեմ, ինչպես և, նայած հանգամանքներին, անցել կայսրու-Բլան հակառակորդի կողմը։

Ամրացնելով իր դիրքերը նվաճված Հայաստանում, կայսրությունը կամաց-կամաց սկսեց հրաժարվել հայկական զորքից, որպեսզի Հայաստանը զրկվեր սեփական զինյալ ուժերից, Բացի այդ, Բյուզանդիայում առաջացած քաղաքական և դրամական ճգնաժամը հնարավորություն չէր տալիս գումարներ ծախսել այդ դորքի պահպանման համար, Ընդհակառակը, կայսրությունը

<sup>29</sup> Տե՛ս «Գրիգոր Մագիստրոսի Բղթերը», էջ 213։ Կեչառիսի մի արձանագրությունում Մագիստրոսը իրեն տալիս է «կիտաւնտին» տիտզոսը, որ ոչ այլ ինչ է, ջան բյուզանդական Κοιτωνίτης-ը

<sup>30</sup> Sb'u bacju unbanci, to 184r

<sup>31</sup> Vacja mbgacit, \$2 276:

<sup>32</sup> Georgius Cedrenus, t. II, p. 559. Μετά τε της 'Ρωμαϊκής χειρός του τε Ίβηρικου στρατού και της έν τη Μεγάλη 'Αρμενία δυνάμεως, ης κατηρχεν ο 'Ανιώτης.

<sup>33</sup> Georgius Cedrenus, t. II, p. 560.

ձդտում էր լրացուցիչ միջոցներ շահել։ Նախ հայկական զորքի դրամով տընտեսում էր նրա վրա կատարվելիք ծախսերը և մյուս կողմից բանակում չծառայելու համար հայերից գանձում էր՝ զինվորական հարկ<sup>34</sup>, Կոստանդին Դուկաս կայսեր օրոք (1059—1067), երբ Արևելից կատապանն էր Բագարատ
Վխկացին, կայսրությունն այլևս չէր հոգում հայոց մնացած զորքի կարիքները, նրա մատակարարման և ռոճիկի բեռը դրվեց հայ բնակչության ուսերին<sup>35</sup>, Դա հայկական զորքի վերացում էր նշանակում։ Եվ երբ XI դարի
40-ական թվականների վերջերին սելջուկ-թուրքերը հարձակվեցին վասպուրականի վրա, փաստորեն դիմադրության չհանդիպեցին։ Ճիշտ է, Վասպուրականի կատապան Ստեփանոս Լիխուդեսը հավաքեց «տեղական զորք»,
բայց այն մարտունակ չէր, փախուստի դիմեց, և Ստեփանոսը գերի ընկավ
թուրքերի ձեռքը<sup>36</sup>։

#### 3. ԿՐՈՆԱԿԱՆ ՔԱՂԱՔԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ

Նոր նվաճված շրջանները, գլխավորապես Միջագետքն ու Հայաստանը իրենց դավանանքով միաբնակ էին։ Հայերի զանգվածային գաղթը դեպի արևմուտք, հենց Բյուզանդիայի ներսում ստեղծել էր միաբնակ հայերի ստվար բնակչություն ունեցող գաղութներ։ Այդ վիճակը չէր կարող չանհանգստացնել Բյուզանդիային, ուստի կայսրությունը (քաղաքական նպատակներով) առիթ չէր փախցնում միջամտելու նրանց կրոնական գործերին, հնարավոր դեպքում դիմելով նաև հալածանքների։

Դեռ 986 թ. «կանացի հավիւքն և մետրապօլիան Սերաստիոլ,— գրում է Ստեփանոս Ասողիկը,— սկսան նեղել զազգն Հայոց վասն հաւատոլ, և կբռնութիւն ի ձեռն առեալ սկսաւ տանջել զքահանայս վասն հաւատոլ, և զգլխաւոր քահանայս Սերաստիոլ քաղաքին երկաթեղէն կապանօք հասուցանէր ի դուռն թագաւորին։ Եւ ի բանտի չարչարեալ զաւագն երիցանցն զԳաբրիէլ սպանին»<sup>37</sup>, Նույն թվականին բյուզանդացիները «արգելին զժամաձայն Հայոց ի քաղաքէն Սերաստիոլ»<sup>38</sup>։ Սերաստիայի դեպքը, իհարկե, եզակի չէր։ Հակառակ այն բանին, որ դեռևս Հայաստանն ամբողջությամբ նվաճված չէր կայսրության կողմից, և կանգում էր Հայոց թագավորությունը, Բյուզանդիան սկսեց իր դավանաբանական հարձակումը նաև այստեղ։ Սերաստիայի նույն այդ տարահռչակ մետրոպոլիտը նամակ է գրում հայոց Խաչիկ Արշարունի կաթողիկոսին, քարոզելով Քաղկեդոնի ժողովի դավանանքը և առաջարկելով ընդունել այն³9։

Հայերի բախտը բաժանում էին նաև միաբնակ ասորիները։ Ռոմանոս կայսրը (1028—1034), դեպի Կիլիկիա ճանապարհորդելիս, հանդիպում է բագ-

<sup>31 81&#</sup>x27; Georgius Cedrenus, t. II, p. 608. Michael Attallotae, Historia, p. 44.

<sup>35</sup> Sh' Michael Attaliotae, Historia, p. 81.

<sup>36</sup> Sh' Georgius Cedrenus, t. II, p. 570-571.

<sup>37</sup> Սահփանոս Տաrոնեցի, *էլ 201, 246*,

<sup>38</sup> bacib mbyaci, to 202:

<sup>39</sup> Sh'u bergh unbaned:

մաթիվ միաբնակ վանականների, որոնց բռնի զինվորագրում է և դարձնում

աղեղնավորներ։

Անիի գրավումից և Բագրատունյաց Թազավորության անկումից հետո բլուգանդական առաջին կառավարի, Հովհաննես Իասիտեսը համենայն դեպս բարլացակամ վերաբերմունք ցուլց տվեց բյուզանդասեր Պետրոս Գետադարձ կաթողիկոսին<sup>40</sup>, նրա ծառալությունների համար, բայց դա ժամանակավոր երևույթ էր։ Իասիտեսի հաջորդ Կատակալոն Կեկավմենոսը սկսեց խորթ աչըով Նալեյ Տալոց կաթողիկոսության վրա։ Հալոց պետականության անկումից հետո հայերին համախմբող միակ ուժը մնացել էր հայոց կաթողիկոսու-Բյունը, մի բան, որ ամենևին դուր չէր գալիս կայսրությանը։ Կատակալոն *Կեկավմենոսը Անիի կաթողիկոսությունը տեղափոխեց արևմուտ*ջ՝ *Բլուզան*դիա։ Առաջին զոհը դարձավ հենց ինքը՝ Պետրոս Գետադարձ կաթողիկոսը։ Կոստանդին Մոնոմախը Պետրոս կաթողիկոսին կանչում է Կոստանդնուպոլիս, Նրան մի ջանի տարի պահում է պատվավոր աջսորում, որից հետո չի Թողնում, որ նա վերադառնա Անի, «ջանզի կասկածէր Թողուլ ի Հայս՝ Թէ երթեալ ապստամբեցուցանէ զԱնի»<sup>41</sup>։ Պետրոս կաթողիկոսին Թուլլատրվում է գնալ Սեբաստիա, Վասպուրականի Թագավոր Սենեջերիմ Արծրունու ժառանգների մոտ, ուր և նա վախճանվում է։

Դրությունը չփոխվեց նաև Պետրոսի հաջորդ Խաչիկ կաթողիկոսի ժամանակ։ Բյուզանդական կայսրը նրան ևս կանչեց Կոստանդնուպոլիս, այնտեղ պահեց երեջ տարի և երբ ազատ արձակեց, չթողեց վերադառնալ Անի, այլ ուղարկեց «ի սահմանս Երկրորդ Հայոց՝ ի գաւառն, որ կոչի Տարնտայ ջանգի անդ հրամալեցին նմա տեղի բնակութեան»<sup>42</sup>։

Կրոնական հալածանջները սաստկացան Կոստանդին Դուկաս կայսեր օրոջ։ Ուռհայեցու ասելով նա ուզում էր վերացնել հայադավանությունը<sup>43</sup> «բառնալ և խափանել զաթոռ հայրապետութեան սրբոյն Գրիգորի ի տանէն Հայոց»<sup>44</sup>։ Կայսրը Սեբաստիայից Կոստանդնուպոլիս հրավիրեց Ատոմ և Ապուսահլ Արծրունիներին և ստիպեց նրանց հրաժարվել հայադավանութլունից<sup>45</sup>։

Կայսրության սահմաններում տեղ գտած այդ քաղաքականությունն արտահայտվեց մի այլ բանում ևս։ Բյուզանդացի պատմիչ Միքայել Ատտալիատեսր, խոսելով Կոստանդին Մոնոմախ կայսեր ընչաքաղցության մասին, ցույց է տալիս, որ նա որոշեց հարկատու դարձնել եկեղեցին և վանջերը և այդ սութիվ հրամաններ ուղարկեց կայսրության բոլոր նահանգները<sup>46</sup>։ Արիստակես Լաստիվերտցու վկայությամբ Պետրոս Գետադարձի հաջորդ Խաչիկ կաթողիկոսին «ընդ հարկիւ կամէին արկանել... իսկ նա ոչ առնու յանձն»<sup>47</sup>։

<sup>40</sup> Shu Urhumuhbu Luumhilbrugh, 52 63:

<sup>41</sup> Արիստակես Լաստիվերացի, էջ 82։ Հմմտ. Մատթեոս Ուռճայեցի, էջ 104։

<sup>42</sup> Արիստակես Լասաիվերացի, *էջ 82։* 43 *Տե՛ս* Մատրեոս Ուռճայեցի, *էշ 160։* 

<sup>.44</sup> Նույն տեղում, էջ 137։

<sup>45</sup> Sh'u baljb mbqmld, ty 160-161:

<sup>46</sup> Sh' Michael Attaliotae, Historia, p. 51.

<sup>47</sup> Արիստակես Լասաիվերացի, էջ 83։

Միաբնակներին հալածելու, նրանց դործունեությունը սահմանափակեչու հետ միասին, Բյուզանդիան մեծ ջանջեր թափեց ջաղկեդոնականության տարածման համար։ Այդ ժամանակաշրջանում էր, որ Հայաստանում սկսեցին բազմանալ ջաղկեդոնիկ հպիսկոպոսությունները<sup>48</sup>։

Հայ ժողովուրդն ամեն կերպ աշխատում էր Թոթափել Բյուզանդիայի տիրապետությունը։ Պատահական չէ, որ տվյալ ժամանակաշրջանում, երբ կենտրոնական կառավարության դեմ որևէ ապստամբություն էր բռնկվում, նրան մասնակից էին դառնում նաև հայերը։ Ինչպես տեսանք 976 թ. Վասիլ Բ կայտեր դեմ ծագած Վարդ Սկլերոսի ապստամբությանը առաջին հերթին մասնակցեցին հայերը <sup>49</sup>։ 987 թ. Վասիլ Բ-ի դեմ բռնկված Վարդ Փոկասի ապըստամբությանը նույնպես մասնակցեցին հայերը։

Եթե սկզբնական շրջանում նվաճողների դեմ հայ ժողովրդին ոտքի էր հանում հայրենիքի կորստյան փաստը, ապա հետագայում դրան նպաստեցին թյուզանդացիների կրոնական հալածանքները, հարկերի ծանրությունն ու կեղեջումը։

Հայհրը ոչ միայն միանում էին կենտրոնական կառավարության ոռնկված ապատամբություններին ու խռովություններին, այլև իրենք էին ապստամբության փորձեր կատարում բյուզանդական տիրապետության դեմ։ 1051 թ. Պաղին գավառի հայ նախարարները որոշում են թոթափել կայսրու-Թյան լուծը, բայց հաջողության չեն հասնում։ Կայսրը զորքեր է ուղարկում զորավար Պեռոսի գլխավորությամբ, որը ուզում է ձերբակայել ապստամբության կազմակերպիչներ՝ իշխան Հաբելի չորս որդիներին՝ Հարպիկին, Դավ-Թին, Լևոնին, Կոստանդինին, խնչպես և այլ նախարարների, բայց վերջիններս որոշում են ամրանալ իրենց բերդերում։ Նրանց մտադրությունը հայտնի է դառնում Պեռոս զորավարին, և միայն Հարպիկն է կարողանում ամրանալ Թլմուխ դավառի մոտ գտնվող իր Արկնի ամրոցում, սակայն դավադրաբար սպանվում է։ Դրանից հետո նրա մյուս եղբայրները հանձնվում են բյուզանդական գորավարին։ Արկնի բերդը գրավվում է Պեռոսի կողմից, իսկ Հարայիկի հղբայրները տարվում են Կոստանդնուպոլիս և հանձնվում Կոստանդին Մոնոմախ կայսեր, որը երեջին էլ աջսորում է կղզիները<sup>50</sup>։ Նրանջ աջսորավայրում են մեսւմ մինչև Կոստանդին կայսեր մահր և միայն նրա հաջորդ Թեոդորայի օրոք ազատվում են և Հնարավորություն ստանում վերադառնալ Արկնի, թոստանալով «մի ևս մեղանչել»։ Ցանկանալով սիրաշահել այդ շրրջանի Հայ ազգաբնակչությանը, Թհոդորա կայսրուհին հեռացնում է Պեռոս կատապանին և նրա փոխարհն նշանակում ոմն Մելիսանոսի<sup>51</sup>։

Բյուզանդական ներխուժման և տիրապետության դեմ ամենաեռանդուն մարտիկները թոնդրակեցիներն էին, որոնց համար բյուզանդական լուծը կրկնակի ատելի էր, թե որպես հակաժողովրդական և թե որպես օտար բըռ-

<sup>48</sup> St' E. Honigmann, Die Ostgrenze des Byz. Reiches, S. 70, 191.

<sup>49</sup> *Տե՛ս* Սահփանոս Տաrոնեցի, *էջ 191* ։

<sup>50</sup> Sե'u Մատթեոս Ոտնայեցի, էջ 109-112։

<sup>51</sup> Sh'u bacib mbqacd, \$2 122:

նակալի լուծ։ Ահա Թե ինչու Բյուզանդիան ջանում էր ամեն կերպ արմատա-

խիլ անել այդ շարժումը հայկական նահանգներից։

Բյուզանդիան աղանդավորների դեմ պայքարելու բավական փորձ ուներ։

IX դարից սկսած նա սիստեմատիկ պայքար էր սկսել աղանդավորական շար
JA դարից սկսած նա սիստեմատիկ պայքար էր սկսել աղանդավորական շար
Ja դարից սկսած նա սիստեմատիկ պայքար էր սկսել աղանդավորների ֆիղիկա
կան բնաջնջման, երկրից արտաքսելու կամ էլ կայսրության այլ շրջանները

բռնի գաղթեցնելու միջոցով։ Նման քաղաքականության արդյունքն այն եղավ,

որ IX դարի վերջին և X դարի սկզբին Բյուզանդական կայսրության արևելյան

բջաններում այլևս պավլիկյան օջախներ չմնացին։ Նվաճելով հայկական նո
դրանոր շրջաններ, Բյուզանդական կայսրությունն այս անդամ հանդիպեց թոն
դրակնցիներին և չհապաղեց նույն քաղաքականությունը վարել սրանց նկատ
մամբ։

Անիի Բագրատունյաց Թագավորության վերացումից հետո երկրի սահմաններում ապրող թոնդրակեցիների հալածման գործն անցավ բյուզանդացիներին։ Շուտով նրանց ճնշումը հանձնարարվեց «Վասպուրականի և
Տարօնոյ և Մանազկերտի, Արճիշոյ, Բերկրոյ, Միջագնտաց» դուքս-կառավարիչ Գրիգոր Մագիստրոսին, քանի որ աղանդավորների հիմնական զանգվածն այդ շրջաններում էր ապրում։ Պատժիչ խմբերն սկսեցին ամենուրեց
կատարել իրենց սև գործը։ Գրիգոր Մագիստրոսը պայքարն սկսեց Միջագետք (Մեսոպոտամիա) բանակաթեմից, որը տարածվում էր Մանանաղիից
և Դարանաղիից հարավ, հարավ-արևմուտք և պավլիկյանների կենտրոն Տիվրիկից արևեղջ։ Նրա կազմում էին Կամախը, Վարդենիքը և այլն։ «Եւ եկեալ
ի Միջագետս,— գրում է Գրիգոր Մագիստրոսը,— հանդիպեցայ մահաբեր և
մրրկեալ պղտորեալ վտակաց, որ հոսէր մահացու արտաթորեալ յանիծելոյն
Սմբատայ, որ ի Թոնդրկաց»։ «Հրամայեցաք տապալել զյիմունս յարկացն և
հրձիգ առնել և զինքեանս հանել ի սահմանաց մերոց»<sup>52</sup>։

Շարումակելով իր պատժիչ արշավանքը, Գրիգոր Մագիստրոսը որոշեց արմատախիլ անել շարժումը հենց իր բնօրրանում՝ Թոնդրակ ավանում. «Խաղացի չու արարեալ,— գրում է նա,— մինչև յակն, յորում բունեալ էր իժն և քարբն և վիշապն չարութեան։ Եւ խլեալ գնոսա, տապալեցի...»<sup>53</sup>։

Թոնդրակյան շարժումը, հիմնականում, ճնշված էր, բայց առանձին համայնքներ դեռ դոյատևում էին։ Թոնդրակեցիների մի մասը ապաստան է գրտնում Ամիդ քաղաքում և երկրից դուրս էլ շարունակում է դործել։ Գրիգոր Մադիստրոսը ստիպված է լինում դիմել նրանց, առաջարկելով չշարունակել իրենց
գաղափարների քարոզումը, մանավանդ բյուզանդական աճրապետության
տակ գտնվող շրջաններում։ «Բայց պատուիրեմ ձեզ,— գրում էր Գրիգոր Մադիստրոսը արտաքսված Թոնդրակեցիներին,— Թոյլ տուք մեզ և աշխարհին
մեր Միջագետաց և ամենայն, որք ընդ իշխանութեամբ Հոռոմոց տուրբ թագաւորութեան. մի՛ թղթովք և մի՛ պատուիրելով զչար հերձուած ձեր ուսուցանեք կամ հաստատէք... տապալեցէք այսուհետև զանուն ձեր և դրան և

<sup>52 «</sup>Գրիգոր Մագիստրոսի Թղթերը», էջ 167։

<sup>53</sup> Նույն տեղում։

զգործ»<sup>54</sup>։ Չբավարարվելով դրանով, Գրիգոր Մագիստրոսը դիմում է ասորոց կաթողիկոսին, խնդրելով հալածել իր իրս վասության շրջաններում ապրող թոնդրակեցիներին։

Հալածան քները, բռնագաղ թեցումները, հայրենի հողից կտրվելը ի վերջո իրենց դերը խաղացին։ Թոնդրակյան շարժումը ճնշվեց, նա դադարեց դասակարդային հուժկու շարժում լինելուց, Թեև հետագայում Հայաստանի տարբեր շրջաններում հանդիպում են հատ ու կենտ թոնդրակեցիներ, բայց նրանք բառիս բուն իմաստով հերձվածողներ էին և ոչ շահագործման դեմ պայքարող մարտիկներ։

Բյուղանդական կարճատև տիրապհտությունը Հայաստանում հայ ժոզովրդի ներջին կյանջում էական փոփոխություն չմտցրեց։ Ոչ բռնի ու «կամավոր» արտագաղթերը, ոչ տնտեսական ճնշումն ու կրոնական հալաժանջները չտվեցին այն արդյունջները, որ ակնկալում էր կայսրությունը։ Հայ ժողովրդի կյանջը շարունակում էր ընթանալ նախկինի պես հայրենի հողի վրա։
Մի բան, որ այնուամենայնիվ, հաջողվեց Բյուզանդիային, դա հայոց ջաղաջական և ռաղմական հզորության ընկճումն էր. դա էլ վերջին հաշվով աղետալի
դարձավ նաև կայսրության համար։ Բյուզանդական կայսրությունը փաստոթեն վերացրեց այն պատնեշը, որ փակում էր արևելջից եկող և դեպի Բյուզանդիա շարժվող թշնամական բանակների ճանապարհը։ Երբ XI դարի առաջին տասնամյակներից սկսած Հայաստանում երևացին թուրջական հորդաները, կայսրությունն ի վիճակի չեղավ նրանց առաջն առնել, իսկ Հայաստանն
էլ չունենալով անկախ պետականություն զրկված էր այդ կարողությունից։

<sup>54</sup> bacit mbaned, to 167-168.